Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה



לזכות ר' מאיר בן לאה

נשא

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

# TO RECEIVE BITACHON WEEKLY BY EMAIL SEND A REQUEST TO:

### thenewbitachonweekly@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400

Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com

And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898

לזכרון עולם בהיכל ה'

לזכר נשמות

נחמן בן זאב קהת משה
יטלא בת יהודה
אהרן בן יהודה אריה הכהן
טאבא בת ביילא
שרגא פייבל בן משה יוסף
גבריאל בן פנחס
רחל בת נחמן
משה בן פנחס

לזכותן של שרה יהודית בת ביילא חיה פערל בת ביילא

Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur



# BITACHON WEEKLY

פרשת נשא תשפ"ג

#### IN THIS ISSUE

- THE BEST WAY TO OVERCOME THE YETZER HARA IS TO "CROWN" YOURSELF
- THE BNEI LEAH ARE FULL OF ADMIRATION FOR THE HOLY DERECH OF ROCHEL
- THE REAL "GIBBOR" IS THE HUMAN WHO CONTROLS HIS DESIRES
- NOTHING STOPS A MELECH, WHO HAS BITACHON IN HASHEM AND IGNORES THE WAVES OF ADVERSITY
- THE #1 YESOD OF NOVARDOK:
   NO HISPA'ALUS FROM PEOPLE OR SITUATIONS!
- THE #1 YESOD OF SLABODKA: AYIN TOVA AND SEEING ONLY GOOD!
- THE "BLOCKS" IN YOUR LIFE, ARE PUT THERE AS *NISYONOS* FROM HASHEM TO SEE IF YOU'LL BE *MYA'ESH*
- THE ONLY TRUE LIGHT IN OUR LIVES IS TORAH
- THE BRIGHTEST LIGHT OF TORAH SHINES MAINLY WHEN IT'S "DARK"
- THE GREATEST ACCOMPLISHMENTS COME FROM UNUSUAL AND WEIRD SITUATIONS
- YOUR DISADVANTAGE CAN BE THE CATALYST FOR YOU TO SHTEIG MORE THAN OTHERS
- THE MA'ALA OF PEOPLE WHO STRUGGLE
- STORIES OF NOVARDOK

### פרשת נשא

#### ני נוֶר אֱלֹקֵיו עַל ראשוֹ וז

## The Best Way to Overcome the *Yetzer Hara* Is To "Crown" Yourself

And the story of *Rus* and *Boaz* has loads and loads of steering clear from *Aveiros*. How careful *Rus* was not to be seen by men, and even the seating arrangements when she ate with *Boaz* were carefully planned by both of them. *Malchus Bais Dovid* was created with unusual *Kedusha*. *Rus* and *Boaz* made extra precautions that the *Yetzer Hara* shouldn't get involved in their actions, and every

move they made was total *Kedusha* and *L'shem Shamayim*.

The Ziknei Yehuda gave Boaz a Bracha: יָתֵּן הַּלְּאָה הַבָּאָה הָבָּאָה הֶּבְּאָה אֶל בֵּיתֶךְ כְּרָחֵל וּכְלֵאָה יִי אָת הָאִשָּׁה הַבְּאָה אֶל בֵּיתֶךְ כְּרָחֵל וּכְלֵאָה יִי אָת הָאִשָּה הַבְּאָה אֶל בֵּיתֶךְ כְּרָחֵל וּכְלֵאָה יִי שְׁרָאֵל רוח דיא your house should be like Rochel and Leah. Rashi asks: Why did Shevet Yehuda [who were descendants of Leah] mention Rochel first? Rashi answers that Bnei Yehuda were Modeh admitted that Rochel was: אַבֶּרָת הַבַּיִּת הַבָּיִת שְׁבָּיִת הַבָּיִת הַבָּיִת הַבְּיִת הַבָּיִת מוֹנְיִה שְׁל הָאֶתֶת. We see the background of true Malchus is Shevet Yehuda, who are: מּלְּהָה שָׁל הָאֶתֶת admit the truth, like Naomi, who constantly criticizes herself that she is at fault for her sins. [K'sav Sofer<sup>4</sup>].

In Novardok they taught<sup>5</sup> to be: מוֹדֶה עֵל הַשֶּׁקֵר admit you did wrong, even when you didn't, like Dovid who said he was at fault, even though Chazal say: בָּל הָאוֹמֵר דָוִד חָטָא אֵינוֹ אֶלָא בָּל הָאוֹמֵר דָוִד חָטָא אִינוֹ אֶלָא whoever says that Dovid sinned, is completely mistaken. And Naomi was also not guilty, since a woman is Tafel subordinate to her husband, and when they left Eretz Yisroel it was his decision. A Melech is above pettiness, and he

ברכות סג א, תניא, רבי אומר, למה נסמכה פרשת נזיר לפרשת סוטה? לומר לך, **שכל הרואה סוטה בקלקולה, יזיר עצמו מן היין**.

<sup>2</sup> אבן עזרא עה"פ לְאָבִיו וּלְאָמּוֹ [ו ז] ויש אומרים כי מלת נזיר מנזרת "נֵזֶר", והעד כִּי נֵזֶר אֱלֹקֵיו עַל רֹאֹשׁוֹ [שֹם] וֹאיננו רחוק. ודע, כי כל בני אדם עבדי תאות העולם, והמלך באמת שיש לו נזר ועטרת מלכות בראשו כל מי שהוא חפשי מן התאות.

<sup>3</sup> רש"י בספר רות עה"פ כְּרָחֵל וּכְלַאָה [ד יא] אף על פי שהיו משבט יהודה ומבני לאה, מודים הם על רחל שהיתה עיקרה של בית, והקדימו רחל ללאה. וכ"כ רש"י בפרשת ויצא עה"פ וַיִּשְׁלַח יַעֲקֹב וַיִּקְרָא לְרָחֵל וּלְלַאָה [לא ד] לרחל תחלה ואח"כ ללאה, שהיא היתה עקרת הבית שבשבילה נזדווג יעקב עם לבן, ואף בניה של לאה מודים בדבר, שהרי בועז ובית דינו משבט יהודה אומרים [רות ד יא] כְּרָחֵל וּכְלֹאָה אֲשֶׁר בָּנוּ שְׁמֵיהֶם וגו', הקדימו רחל ללאה.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> בכתב סופר עה"פ אַל תַּקֶרְאנָה לי נָעֲמִי קַרָאן לי מָרָא וכו' אַנִי מַלְאָה הָלֹכְתִי וְרֵיקָם הֱשׁיבנִי ה' [רוֹת א כ-כֹא] יש לדקוק הלא תמהו הזאת נעמי, שהיתה מאז נעמי ועכשיו ירדה ממדריגתה, והאיך הורתה אותם שיקראו לה מרא? גם מה שאמרה אני מלאה הלכתי וכו' הלא גם הם ידעו כל החזיון הזה? וי"ל דהנה איתא במדרש [רבה ג, ז] כי שם נעמי על שם שהיתה נעימה במעשיה, ולכן תמהו אנשי העיר הזאת נעמי שהיתה נעימה במעשיה ויקרה לה כאלה. והשיבה להם אל תקראנה לי נעמי קראן לי מרא, כי מעולם לא הייתי נעימה במעשי ולכן עשה ה' לי ככה, וסופה מוכיח על תחלתה שמעולם לא הייתי נעימה במעשי. אלא דיש ויש צדיקים גמורים אשר הקב"ה מיסרם בעולם הזה ביסורים של אהבה כדאמרו חז"ל בברכות [ה א] כי הקב"ה מעניש לצדיק לטובתו כדי שיהיה לו שכר גדול בעה"ב, ולפי"ז אין ראיה שאינה נעימה במעשיה, ואדרבה יבורר עתה יותר כי צדקת גמורה היא. אלא שיסורים הבאים על האדם מדה שהיה לו שכר גדול בעה"ב, ולפי"ז אין ראיה שאינה על חטאו ולא לטובתו שיקבל שכרו בעה"ב, ורק אם היסורים אינם ממין החטא שחטא אז י"ל שיסורים של מהניר מפני שהיה רעב והיו מוטרדים בעניים שהיו שואלים ממונם ונתנו עיניהם בם, וכי כן על זה היה ראוי שיענשו שמלאה הלכתי דהיינו משום שמלאה הלכתי לכן וריקם השיבני ה', וזהו מדה כנגד מדה ואינם יסורים של אהבה, וק"ל.

<sup>5</sup> דרך נובהרדוק [לקט שיחות מוסר בדרכם של הסבא ורבינו זצוק"ל, נדפס בבוסייר שבצרפת תשס"ה, עמ' 32 ד"ה מי] ע"י קצת הכנעה, ע"י קצת ויתור, **אפילו מודה על השקר** כו'. [ומצאתי מקור לזה בפסקי תוספות תענית [אות ח] ת"ח כל אחד מודה לחבירו, בין על האמת בין על השקר].

doesn't mind being wrong, even if his *Chet* is almost nonexistent. For the slightest evil, they'll already fault themselves. We can suggest another *Pshat* why *Rochel* is mentioned here first... \*\*\*\*\*

In *Parshas Vayeishev*, the *Torah* tells us two stories. One, of *Yosef's* complete *Prishus* from sin. The other, about *Yehuda* who did *Teshuva* by admitting to his involvement with *Tamar*. *Chazal* say<sup>6</sup> that *Yehuda's* mother, *Leah*, was slightly lacking in *Tz'niyus* [of course, microscopic]; whereas *Yosef's* mother, *Rochel*, and her children were famous for extreme *Tz'niyus*, especially *Shaul* and *Esther*. [*Chazal*<sup>7</sup>]. \*\*\*\*\*\*

Dovid descended from Leah, and he was known for his Davka: הַאָּמֶּח הַּאָמֶח מֹוֹנֶה מִלֹינֶה עֵּל הָאָמֶח admíttíng to the truth, by the Ma'aseh of Bas-Sheva. So we have two different Derachim in Avodas Hashem. The Derech of Rochel, which is total purity; and the Derech of Leah, of improving and doing Teshuva, despite falling in Avodas Hashem. By the story of Rus and Boaz, however, we find unusual Tz'niyus, even though Boaz descended from Yehuda. Perhaps, in building Malchus we need both Maalos. This can be why Rochel is mentioned first, to show how they went in her Derech of unusual Tz'niyus, and in this Ma'aseh she was #1.

# The Bnei Leah Are Full of Admiration for The Holy Derech of Rochel

Perhaps we can say that the *Koach Tz'niyus* of *Rochel* [that we all have] played a major role over

full of admiration for the *Derech* of *Rochel*. *Chazal* say<sup>9</sup> that although *Dovid* could have halachically killed *Shaul* since *Shaul* was *Rodef* tried to kill him, he left him alone, since he was full of admiration of *Shaul's Tz'niyus*.

\*\*\*\*\*\*\*

It is known that when a person overcomes his *Yetzer Hara* in these matters, it is the *Koach* of *Yosef HaTzaddik* that is helping him. And we can add here that *Shevet Yehuda* who is known to be: מוֹנֶה עֵל הָאֶמֶת admit to the truth, is especially appreciative of **other** *Derachim*. They are an

understanding Shevet, who aren't: מצומצם

restricted and narrow-minded, who believe only

in their own Derech.

here. And the descendants of Leah were always

Like it says by Yehoshua, that he was: אָישׁ אָשֶּר הי זב פוחס כז מ person who had Ruach in him, and Rashi explains that he understood the Ruach of each and every person. The Melech is above being petty. He Fargins other Derachim, and learns from them. And the Nazir has long hair, like a male lion who is a symbol of Gevura strength, and the Nazir is: אָי דָהוּ נְבּוֹר, and the Nazir is: אָי דָהוּ נְבּוֹר, בּוֹרָם לֵּבֵי נִינְיִר וֹנִינִי אָר יִצְר וֹנִינִי אָר יִצְר וֹנִינִי אָר וֹנִינִי אָר וֹנִינִי אַר יִצְר וֹנִינִי אָר וֹנִינִי אַר וֹנִינִי אַר וֹנִינִי אַר וֹנִינִי אַר וֹנִינִי אַר וֹנִיי יִצְר וֹנִיי יִצְר וֹנִיי יִצְר וֹנִיי יִצְר וֹנִי יִצְר וֹנִי יִצְר וֹנִי וֹנִי יִנְי וֹנִי וֹנִי וֹנִי יִנְי וֹנִי וֹנִי יִנְי וֹנִי וֹנִי וֹנִי וֹנִי וֹנִי וֹנִי וֹנִי יִנְי וֹנִי וֹנִי וֹנִי יִנְי וֹנִי וֹנִי וֹנִי וֹנִי וֹנִי וֹנִי וֹנִי וְנִי וֹנִי וֹנִי וֹנִי וֹנִי וְנִי וֹנִי וֹנִי וְנִי וֹנִי וֹנִי וֹנִי וֹנִי וֹנִי וֹנִי וֹנִי וֹנִי וֹנִי וְנִי וֹנִי וְנִי וֹנִי וֹנִי וֹנִי וֹנִי וֹנִי וְנִיי וְנִינְי וֹנִי וְנִי וֹנִי וְנִי וֹנִי וְנִי וֹנִי וְנִיי וְנִיי וְנִיי וֹנִי וְנִיי וֹנִי וְנִיי וְיִי וְנִיי וְנִיי וְיִי וֹנְיי וְיִי וְנִיי וְנִיי וְיִי וְיִי וְיִי וְיִי וְיִי וְיִי וֹנְי וֹי וְיִי וְיִי וְיִי וְיִי וְיִי וְיִי וֹנְיי וְיִי וֹנִי וְיִי וֹנְי וְיִי וֹנְיי וְיִי וֹנְיי וְיִי וֹנִי וְיִי וֹנִי וְיִי וְיִי וֹנְיי וֹנִי וֹנִי וֹנִי וֹנְי וֹנִי וֹנִי וֹנִי וְיִי וֹנִי וֹי וֹנִי וְיִי וְיִי וְיִי וְיִי וְיִי וְיִי וְיִי וְיִי וֹנְיי וְיִי וְיִי וְיִי וְיִי וְיִי וֹנִיי וְיִי וֹי וְיִי וְיִי וְיִיי וְיִי וְיִי וְיִי וְיִי וֹי וְיִי וֹנְי וְיִי וְיִי וֹי וֹי וֹי וְיי וֹי וֹי וְיי וְיִיי וְיִי וֹי וְיִיי וְיִיי וֹי וְיִיי וֹ By *Shimshon HaGibbor*, the first thing he did was to rip apart a lion, and *Shimshon* was a born *Nazir*.

A clear message: The real "Gibbor" is the human who controls his desires.

ל רש"י בפרשת וישלח עה"פ וַהַּצֵא דִינָה בַּת לָאָה [לד א] ולא בת יעקב. אלא על שם יציאתה נקראת בת לאה, שאף היא יצאנית היתה, שנאמר [ויצא ל טז] וַהַּצֵא לָאָה לִקָרַאתוֹ [ועליה משלו המשל: "כאמה כבתה"].

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> אסתר רבה [פרשה ו ד"ה יב אין אסתר] אֵין אֶסְתַּר מַגֶּדֶת מוֹלַדְתָּה [אסתר ב כ] **מלמד שתפשה שתיקה בעצמה כרחל זקנתה שתפשה פלך שתיקה, עמדו כל גדולי זרעה בשתיקה**, תדע שאבנו שהיתה בחשן היתה ישפה, **כל גדולי זרעה בשתיקה**, תדע שאבנו שהיתה בחשן היתה ישפה, לוגדולי זרעה בשתיקה, תדע שאבנו שהיתה בחשן היתה ישפה, לומר יודע היה במכירת יוסף ושותק, ישפה יש פה ושותק, שאול בן בנה [ש"א י טז] וְאֶת דְּבֵר הַמְּלוּכָה לֹא הָגִּיד לוֹ, אסתר [אסתר ב כ] אֵין אֶסְתַּר מַגֶּדֶת מֹלֶדֶתה וְאֵת עַמַּה.

אָל נָתָן **הָטָאתִי לַה'**. ש"ב יב יג. <sup>8</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> ברכות סב ב, וְאֶמר לַהַרֶגְּדְ וֹתָּחָס עֶלֶידְ [ש"א כד י] וְאָמַר? ואמרתי מיבעי ליה! וַתָּחָס? וחסתי מיבעי ליה! אמר רבי אלעזר, אמר לו דוד לשאול: מן התורה, בן הריגה אתה, שהרי רודף אתה, והתורה אמרה "בא להרגך השכם להרגן", אלא צניעות שהיתה בך היא חסה עליך, ומאי היא? דכתיב [ש"א כד ג] נַיָּבֹא בֶּל גִּדְרוֹת הַצֹאן עַל הַדֶּרָהְ וְשֶׁם מְעֶרָה נַיָּבֹא שָׁאוּל לְהָסֶךְ אֶת רַגְלָיו, תנא, גדר לפנים מן גדר, ומערה לפנים ממערה, לְהָסֶךְ, אמר רבי אלעזר, מלמד שסכך עצמו כסוכה. [ופירש"י, וְאָמֵר לַהְרָגְדְּ וַתְּחָס עָלֶיךְ - דוד אמר לשאול כן בצאתו מן המערה שנכנס בה לפנות, וכרת דוד את כנף מעילו, ואמר להרגך הקדוש ברוך הוא התיר לי להרגך. התורה אמרה וכו' - אַם בַּמַחְתֶּרֶת יִמְצֵא הַנָּנָב וְהָכָּה וָמֵת אֵין לוֹ דָּמִים [משפטים כב א] צניעות שראיתי בך - שנכנס למערה בשביל הצנע, ואף שם נהג צניעות, כדמפרש ואזיל. שסכך רגליו - בבגדיו כסוכה].

<sup>.</sup> ראחד אחד של כל אחד שיוכל להלוך כנגד רוחו של כל אחד ואחד. בו  $^{10}$  רש"י בפרשת פנחס עה"פ אַשֶּׁר רוּחַ בּוֹ  $^{10}$ 

פרשת נשא תשפ"ג

וַיְהִי הַמַּקְרִיב בַּיּוֹם הָרָאשׁוֹן אֶת קַרְבָּנוֹ נַחְשׁוֹן בֶּן עַמִּינָדָב לְמַשֵּׁה יְהוּדָה זִיב

## Nothing Stops a *Melech*, Who Has *Bitachon* In Hashem and Ignores the Waves of Adversity

Nachshon was the first one who jumped into the Yam Suf, and now he is the first of the Nesi'im to bring his Korbanos. [Ohr HaChaim<sup>11</sup>]. He wasn't afraid of those roaring waves, since he had Bitachon in the Borei Olam Creator of the world. This is true Malchus. קַלֶּךְ פַּוֹרֵץ נֶּדֶר A Melech breaks barriers. A Melech doesn't run away when he has adversity. Nothing stops him.

It is interesting that just prior to *Dovid's* killing *Golyas HaPelishti*, he was given sharp *Mussar* by his older brother *Eliav*<sup>12</sup>. *Eliav* scolded him about his wicked heart & that he has no business getting involved in the battle against *Golyas*. Another person would get discouraged and depressed, especially since *Eliav* was an *Adam Gadol*, whom *Shmuel HaNavi* thought he was worthy to become *Melech!* But *Dovid* just ignored him.

 Bizayon. She also informed her about the *Issur* of *Yichud* [Rashi<sup>13</sup>] which is extremely difficult for a Mo'avis.

Yet, Rus was: מְתְּאֵלֶּ מְתְּ הְשָּא לִיבָּה אוֹתָה she lífted fer neart that she wouldn't fall into sin! This is real Malchus'dik confidence! Fearless optimism! The opposite of Eisav, who as soon as he heard that a Bechor is Chayav Missa for: שְׁתְּוֹיֵי יֵיִן לְמִוֹת בְּיִר מִינִי יִיִן שְׁתּוֹיִי יִיִן שְׁתְּוֹיִי יִיִן שְׁתְּוֹיִי יִיִן שִׁתְּוֹיִי בְּיִר הְוֹלֶךְ לְמִוֹת וְלָמָה וָּה לִי בְּכֹרְה מִוֹיִ הְנִי הְוֹלֶךְ לְמִוֹת וְלָמָה וָה לִי בְּכֹרְה do i need this Bechora for? I'm surely going to die from it! He was sure he would fail, and he gave up right away. [Rashi<sup>15</sup>].

\*\*\*\*\*\*
The husbands of Rus and Orpah were called:

The husbands of Rus and Orpah were called: אָיָי אָיָי Yo'ash and Saraph, and Chazal explain that Yo'ash means that they were Mya'esh from the Geula. Rus is married to such a M'yuash'dika person, yet she goes the opposite direction and wins everything! This is why the Torah says so many times about the Avoda in the Bais Hamikdash: אַר יָמוּת שׁוֹמֵע הַן he will NOT die when he does the right thing and: וּמִכְלֵל the punishment for

True, you can die, *Chas V'shalom*, e.g. if you are: קחופר בְּנָדִים not wearing Bigdei Kehuna while doing Avoda, or without: קירוש יָדִים

transgression is unspoken.

4

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> אור החיים עה"פּ וְיָהִי הַמַּקְרִיב בַּיּוֹם הָראשׁוֹן אֶת קֶרְבָּנוֹ נַחְשׁוֹן בֶּן עַמִּינָדָב [ז יב] נראה כי צדיק זה שמו גם כן יגיד, כי הוא זה אשר היה יחיד שהתנדב לקדש שמו בירידה לים, והוא אומרו "נַחְשׁוֹן" אות נו"ן מתחלפת בלמ"ד באותיות דטלנ"ת, שהגם שהיה "נַחְשׁוֹל" של ים גובר בין ישראל שנקראו "עַמִּי, נָדָב" וירד לַיִם. [וכן הוא במדרש רבה כאן [יג ט] למה נקרא שמו נחשון, על שם שירד תחלה לנחשול שבים. ספר ברכת שמעון].

יז ניִםר אַף אֱלִיאָב בְּדָוִד ניּאֹמֶר לָמֶה זָּה יָרִדְתָּ וְעַל מִי נָטִשְׁתָּ מְעַט הַצֵּאוֹ הָהָנָּה בַּמִּדְבֶּר אֲנִי יָדַעְתִּי אֶת זְדֹנְדְּ וְאֵת רֹעַ לְכָבֶדְ כִּי לְמַעוּ רְאוֹת הַמְּלְחָמָה יָרְדָתָּ. ש"א יז רח

<sup>13</sup> רש"י במגילת רות עה"פ כָּי אֶל אֲשֶׁר תַּלְכִי אַלָּךְ [א טז] מכאן אמרו רבותינו ז"ל גר שבא להתגייר מודיעים לו מקצת עונשים, שאם בא לחזור בו יחזור, שמתוך דברים של רות, אתה למד שאמרה לה נעמי: אסור לנו לצאת חוץ לתחום בשבת, א"ל בַּאֲשֶׁר תַּלְכִי אַלַּךְ, אסור לנו לצאת אסור לנו לצאת חוץ לתחום בשבת, עמַּך עַמַּר עַמַּר עַמִּר, אַלֹקִי, אַלקִיך, אֱלֹקֵי, אַרבע מיתות נמסרו אישה, אמרה לה בַּאֲשֶׁר תָּמוּתִי אָמי, אַנו מובדלים משאר עמים בשש מאות ושלש עשרה מצות, עַמַּך עַמִּר, אמרה לה וְשֶׁם אֶקְבַר. לבית דין אחד לנסקלין ונשרפין ואחד לנהרגין ונחנקין, אמרה לה וְשֶׁם אֶקְבַר.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> פירוש רבינו עובדיה ספורנו למגילת רות עה"פ וַתַּרָא כִּי מִתְאַמֶּצֶת הִיא לָלֶכֶת אִתָּה [א יח] (נגד) עושי עבירות, כי נשא ליבה אותה שלא תיפול בהם.

<sup>15</sup> רש"י בפרשת תולדות עה"פ הָנָּה אָנֹכִי הוֹלַדְּ לָמוּת [כה לב] אמר עשו, מה טיבה של עבודה זו? א"ל כמה אזהרות ועונשין ומיתות תלוין בה, כאותה ששנינו אלו הן שבמיתה, שתויי יין ופרועי ראש. **אמר: אני הולך למות על ידה, אם כן מה חפץ לי בה**?

<sup>16</sup> ב"ב צא ב, כתיב מחלון וכליון, וכתיב יוֹאָשׁ וְשֶּׁרֶף [דהי"א ד כב] רב ושמואל, חד אמר מחלון וכליון שמן, ולמה נקרא שמן יואש ושרף? יואש, **שנתיאשו** מ**ן הגאולה**, שרף שנתחייבו שריפה למקום. וחד אמר, יואש ושרף שמן, ולמה נקרא שמן מחלון וכליון? מחלון, שעשו גופן חולין, וכליון שנתחייבו כליה

וְרֵגְלִיִם fírst washing your hands and feet, etc.

**But you won't** - think positive! The positive *Malchus'dik* person ignores all those jumbo elephants of adversity in his life, and he goes forward.

berate her; as the *Passuk* says: וַיַּעַן which denotes: מָרָמַת קוֹל raísíng your voice. \*\*\*\*\*\*\*

#### The #1 Yesod of Novardok: No Hispa'alus From People or Situations!

<sup>17</sup> מנחת ערב [פירוש קצר מלוקט מספרי מוהר"ר משה אלשיך ושארי חיבורים נכבדים ומעט הוספות משלו על חלק "כתובים" שבתנ"ך, לרבי משה פרנקפורטר שהיה דיין ומדפיס באמשטרדם, נדפס לראשונה בתוך תנ"ך מקראות גדולות המפואר שהדפיס שם בשנת תפד-ח הנקרא "קהלות משה"] עה"פ וַיַּעַן הַנַּעַר הַנִּצב עַל הַקּוֹצָרִים וַיּאמר נַעַרָה מוֹאַבָּיָה הָיֹא הַשֶּׁבָה עָם נַעֲמִי מִשְּׁדָה מוֹאָב וַתָּאמֶר אַלְקָטָה נָא וְאָספָתִּי בַעָמַרִים אַחַרִי הַקּוֹצְרִים [רות ב ו-ז] הנה הנער באהבתו את אדוניו בשמעו שַאל יִשָאל למי הנערה הזאת והוא היה אלמון והיא פנויה יפה עד מאד, אמר בלבו אין זה כי אם עיניו נתן בה וחשק בה לקחתו לו לאשה ולא טוב הדבר בעיני הנער, אף גם שנאמר שלא יבצר ממנו הלכה עמוני ולא עמונית, לא ישרה בעיניו לאיש כמוהו גדול בישראל וגדול הדור, וגם שַב גם יַשִּׁישׁ בא בימים, ואיך ישא נערה והוא זקן ואינו לפי כבודו, וגם מזרע מואב, ולא יקח בת גדולי ישראל, כאשר יאתה לשר וגדול כמוהו. על כן "וַיַּעַן" **הוא לשו**ן הרמת קול, הרים קול לספר בגנותה. וזה החילו: "נַעַרָה" לרמוז כי נערה היא ולא הַאוֹת אליו, ואף גם כי היא "מוֹאַרְיָה" כלומר עדיין למואביה הַחַשְׁב, ולא מלבה גיירה לאהבת הדת, כי אם "הַשבה עם נַעָמִי" כלומר למענה נגררה אחריה, ולא לבקש את ה'. עוד רמז לו לאמר, ראה נא כי לא "שבה" כי אם "עם נַעָמִי" לבדה, כי מתו מחלון וכליון, ואין זה כי אם על שנשאו נשים מואביות, למען יבין כי כן יקרה לו גם הוא אם יעשה כמעשיהם, ליקח לו מואביות. גם רמז "הַשָּׁבָה" שהיא לבדה שבה "עִם נָעֲמִי" בלי חברת אנשים מהוגנים "מִשְּׂדֵה מוֹאָב" ועד הנה, וקרוב לודאי שקרה להן מקרה בלתי טהור, כי הוא "מִשְּׂדֵה מוֹאָב" ועד הנה, וקרוב לודאי שקרה להן מקרה בלתי טהור, כי הוא "מִשְּׂדֵה מוֹאָב" שכל עצמן של זנות היו, וכמו שאמרו ז"ל [סוטה מב ב] שבשוב ערפה מאתן עד שדה מואב גם כי לא הרחיקה מאד פגעו בה ודשו בה כהריפות. ושמא תאמר, כי הלא נראה כי גדלה צניעותה, שלוקטת לקט כדין, שתי שבלים ולא שלש, וגם הולכת "אַחֲרֵי הַקּוֹצְרִים" שהוא מופלג ממקומם, על כן החליק לשון ואמר "נַתּאֹמֶר אַלַקְטָה נַּא" כלומר אודיעך **את אשר התנכלה לעשות ברמאות לגנוב דעתנו, והוא כי דעתה לגנוב ולאסוף עומרים,** ואמרה בלבה מה אעשה לשלא ידקדקו בי ויתייאשו מהסתכל באשר אני עושה, אתחיל מתחלה ללקוט כדין, שנים שנים שבלים, וזה אעשה עתה בתחלה, למען יהיו בטוחים שלא אגנוב ולא יביטו יראו בי, ועל ידי כן אחר כך אאסוף בעמרים ואין רואה. ועדיין אם אלך בסמוך אל הקוצרים, גם שאהיה מאחריהם אפשר ירגישו ויהפכו פניהם ויראוני, על כן טוב לי להתרחק מופלגת מהם. באופן כי אשר לוקטת כדין, **לא בצדקתה היא עושה, כי אם לגנוב הדעת**. וגם אשר תתרחק מהקוצרים, הוא לבל הַּרְאַה בעשותה הרע. וזה אומרו "וַתִּאֹמֶר אֲלַקֶטֶה נָּא", כלומר אלקטה לקט שהוא שבלים **כעת** בראשונה, כדי שאחר כך "וְאָספָתִּי בַעֲמַרִים".

ועוד הוסיף לספר בגנותה באומרו "נַתָּבוֹא נַתַּעֲמוֹד מֵאָז הַבּּקֶר" כו', לומר כי אין לה דרך כל כבודה, כי הלא עמדה בשדה מאז הבקר ועד עתה. ולשלא יאמר בועז, הלא בזה הכזבת עצמך וְשִׁיחַתָּ דבריך, כי אם חפצה ומדתה לאסוף בעמרים בהחבא, הלא בזמן מועט היתה יכולה לעשות ותלך לה, אך מאשר עמדה "מַאָז הַבּּקֶר וְעַד עַתָּה" הלא יורה כי על היותה מדקדקת לבלתי קחת כי אם שבולת אחת או שתים, הוצרכה להתעכב מאז ועד עתה. על כן התחכם יותר ואמר "זָה שְׁבָתָה הַבָּיַת מְעָט" לומר זה הדבר האחרון אשר אמרתי "וַתַּעֲמוֹד" וכו', אינו ענין ללמד משם שאין מלאכתה לאסוף עמרים, באשר לא הלכה עד כה, כי לא מפני כך שהתה, כי אם זה מרוע מדתה ש"שָׁבְתַּה הַבַּיִת" הוא "מָעַט".

ועל פי דרכו רמז עוד לומר, כי הלא בשבתה עד הערב, אולי בערב יום בשובה העירה, והיא לא נסתה בדרכים אלו, אולי יתעללו בה. ומהיותה בלתי חוששת, יראה כי לא טובה היא. ולשלא יאמר איש אולי באה ושבה העירה טרם תלקט, להיות לה טביעות עין בדרך [כאשר כתבנו שעשתה, באומרו "נַתָּבֹוֹא נַתַּעֲמוֹד", לומר מיד בבואה עמדה ולא שבה מאז הבקר, באופן כי אין לה טביעות עין בדרך, ואף על פי כן שהתה עד עתה.

18 מנחת ערב עה"פ וַיֹאמֶר בּעַז אֶל רוּת הֲלוֹא שָׁמַעַהְ בָּתִּי [ב ח] הֲלוֹא שָׁמַעַהְ בָּתִּי שזה הנער מגנה אותך, **אבל אני איני מקבל לשון הרע**, רק כ"בָּתִּי" תחשב לי, כיון שבאת לחסות תחת כנפי השכינה

וַתּאֹמֶר אַלֶּיו מִדּוּעַ מֶצֶאתִי חַן בְּעֵינֶיךְ לְהַכִּירַנִי וְאָנֹכִי נָּכְרָיָה [ב י] ואמרה מַדּוּעַ וכו' הוא, כי מהראוי היה תתלונן ותזעק מרה על הנער הנצב, אחר הלהב אשר הוציא מפיו אשר דבר סרה כנגדה כאמור, שדיבר בגנותה עד מאד, וגם על בועז עצמו היה לה מקום תלונה גדולה, על שלא מיחה ולא גער בנערו על דברו סרה כנגדה, באופן שהיה צודק תאמר מדוע עשית שלא כהוגן וכן לא יעשה. ואמר שאדרבה היא הפכה השיטה, ואמרה, מה שראוי לי שאתמה, ואומר "מַדּוּעַ", הוא על אשר "מָצָאתִי חַן בְּעֵינֶיךְ לְהַכִּירַנִי", להראות אלי צד הכרה מה, וזה הוא מן הפלא, כי עשות ההפך, כענין הנער הנצב, הוא הצודק לדבר בי כל רואני, כי ידבר עלי כדברי הנער הנצב, באשר "אָנֹכִי נַכְרָיָה", ובכן לא עליו ועליך לי תלונה, כי אדרבה עליך אתמה ואתפלא מה טעם להכרה זו, וזהו אומרת "מַדּוּעַ", כלומר מה שהיה הדעת גוזרת לומר מדוע הנער דבר עלי כזבים וגם אתה לא גערת בו, אדרבה במקום ה"מדוע" ההוא אני מהפכת ואומרת מדוּע "מֶצָאתִי חַן בְּעִינֶיךְ", כי העדר מצוא חן הוא טבעי, ומצוא חן וכו", לומר כי אם יצדק לומר "מַדּוּעַ", אינו על אשר לא מצאתי חן בעיני הנער, כי אם על אשר "מֶצָאתִי חַן בְּעִינִיךְּ", כי העדר מצוא חן הוא פלאי, אחר ש"אנֹכִי נַכְרָיָה".

נַיַּעַן בַּעַז [ב יא] שהרים קולו למען ישמעו העומדים שמספר בטובתה, לומר, הן אמת כדברך שהוא פלאי באשר את נכריה להכירך, אך הכרתיך ממה ש"הֻגַּד הָגַּד לִי", והוא התנצלות על הנער, לומר לי הוגד ולא לו, ומה שאני מאמין מפי השמועה, הוא כי "הַגַּד וְהַגַּד לִי" פעם אחר פעם קלא דלא פסיק, ועל כן הוחזק בי ידיעת כשרותיך. ופיו פתח בחכמה להכזיב הדברים הרעים שברמיזת הנער הנצב, לבל יעלה על רוחה כי שת לבו לדבר רע מכל אשר דבר עליה.

[עַתָּה בָּתִּי אַל תִּירְאֵי כַּל אֲשֶׁר תִאֹמֶרי אֲצֶשֶׂה לֶּךְ כִּי יוֹדַע כָּל שַׁעַר עַמִּי בִּי אֲשֶׁת חַיָּל אָתָ. רות ג יא.

Bitachon Weekly פרשת נשא תשפ"ג

We can all learn from this not to be *Nis'pael* from people and situations. The #1 Yesod of Novardok was: No Hispa'alus!

#### The #1 Yesod of Slabodka: Ayin Tova and **Seeing Only Good!**

Also, we see the Ayin Tova of Boaz. He sees only good. In Slabodka, Ayin Tova was #1, and R'

Moshe Chodosh Zatzal and [יבל"ח] R' Boruch Mordechai Ezrachi Shlita said that an Ayin Tova person sees only good!

Ayin Tova is the Midda of Malchus, & Dovid was so loaded with this to the extreme, that the people around him couldn't understand how he insisted on seeing good in his worst enemies. The holy Zohar says<sup>20</sup> that Boaz wanted Rus to gaze at his fields, since she had an Avin Tova and her gaze would bring a Bracha.

We see the perfect Shidduch of Rus and Boaz. True Malchus! מֶלֶךְ פּוֹרֶץ גֶדֶר

A Melech breaks barriers. The Melech breaks the

fence that's blocking him and he marches forward. We all need to learn this and not be Nis'pael from difficulties, like Parnasa or medical issues, Rachmana Litzlan, etc. \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

There is tremendous power in people who move on without Yi'ush, and they conquer worlds. No wonder R' Gershon Liebman Zatzal wasn't afraid even of Nazis, Y'mach Sh'mam, and he succeeded. I even heard him say during a Shabbos Shuva Drasha, that a person needs to be a Tamim and have no fear: וְאַפִּילוּ מָן הַשׁוֹאָה even not from

\*\*\*\*\*\* the Holocaust!!!

#### The "Blocks" In Your Life, Are Put There as Nisyonos From Hashem To See If You'll Be Mya'esh

My Rebbe told me that all those "blocks" in your life, are actually put there as Nisyonos from Hashem to see if you'll be Mya'esh; and if you aren't Mya'esh, then you'll be Zoche to

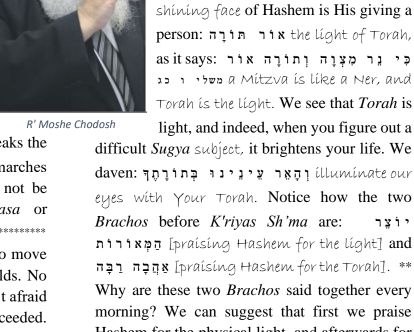
everything.

By the way, not Chapping Hispa'alus includes your own worst sins! You keep moving upwards, and go-on to Davka become an Adam Gadol.

#### יַאָר ה' פַּנֵיו אֱלֵידְ וּ כה The Only True Light in Our Lives Is **Torah**

The Sifri says<sup>21</sup> that the: הַאָרַת פַּנִים shining face of Hashem is His giving a person: אור תונה the light of Torah, as it says: פִּי נֵר מִצְוָה וְתוֹרָה אוֹר משלי ו כג a Mítzva ís líke a Ner, and Torah is the light. We see that Torah is

difficult Sugya subject, it brightens your life. We daven: וָהָאֵר עֵינֵינוּ בְּתוֹרָתָךְ íllumínate our eyes with Your Torah. Notice how the two Brachos before K'riyas Sh'ma are: הַמְּאוֹרוֹת [praising Hashem for the light] and אַהָבָה רַבָּה [praising Hashem for the Torah]. \*\* Why are these two *Brachos* said together every morning? We can suggest that first we praise Hashem for the physical light, and afterwards for the spiritual light, like we say: וָהָאֵר עֵינֵינוּ בתוֹרָתָף "lighten up" our eyes in Your Torah. A person who doesn't learn *Torah* is in a dark world.



לא מצאתי כעת בזוהר, אבל בספר תנופה חיים [ביאור פסוקי תנ"ך לרבי חיים פאלאג'י, איזמיר תר"ל, רות אות יח, דף רצד א] עה"פ עֵינַיְדְּ בַּשַּׂדָה אֲשֶׁר <sup>20</sup> יַקצרוּן [ב ט] ובדרך אחרת אמרתי על פי מ"ש בב"מ דף קז א"ר הונא אמר רב, אסור לאדם שיעמוד על שדה חבירו בשעה שעומדת בקמותיה, ולכך יהיב ליה עצה ר"י לאחיו לא תזבין ארעא דסמיכא למתא, ופי' רש"י שעין בני העיר שולטת בה תמיד, יע"ש. וזהו מה שחידש בועז לרות, דאין את כשאר בני אינשי דבעלמא דעין שלך [אולי צ"ל שלהם] מזיק ותזהר שלא להכנס בשדה כי אם לערב ללקט ועיניך סגורות על השדה כי אם על הלקט לבד, אלא עיניף בּשׁדה אַשר יְקצרוּן, עיניך אינן מזיקות. ותסתכל בשדה אפילו בשעה שיקצורון, דעדיין לא יש לקט שכחה ופאה, כי אדרבא, שורה ברכה, כי את עין טובה, יען

<sup>.</sup> מאור, משלי ו כג] כִּי נֶר מְצְנַה וְתוֹרָה אוֹר. שנאמר [משלי ו כג] כִּי נֶר מְצְנַה וְתוֹרָה אוֹר.

Notice how every morning in *Birchos HaShac*har we say only: פּוֹקַח עִוְרִים [thank You Hashem for eyesight]. We thank for our ability to see, and not for our hearing or talking, etc.

\*\*\*

Seeing means having a light in our lives, and the only true light is *Torah*. Just as: סוּמָא הָשׁוּב a blínd person ís líke he ís dead [Gemara<sup>22</sup>], the same way, *Torah* is: פָּי הַם חַיֵּינוּ וְאֹרֶךְ ife ítself. *Torah* is life, and *Chazal* say<sup>23</sup> that by: מָיִינוּ הַמְּתִים the revíval of the dead, only people who learned *Torah* will wake up with: אוֹר תּוֹרָה מְחֵיֶה the "líght" of the Torah, whích will revíve hím through the: פַל שֶׁל תְּחִיָה f' dew" of revíval.

How important it is to learn and enjoy *Torah* as much as possible! *Torah* is life itself, and the wonderful ability to see and enjoy Hashem and His bright sunny days is a *Mashal* to the true light of: יוֹרָה בְּנֶבֶּר בְּלֶם the Mítzva of learníng Torah, whích ís equal to all the other Mítzvos together. When it's dark and you can't see anything, a person can bump into objects and get hurt, *Chas V'shalom*. In daytime, you see what's really going on, and you are in a world of truth.

### The Brightest Light of *Torah* Shines Mainly When It's "Dark"

This is why Torah & Emes is one and the same. Torah is light, and with light you see the reality of the world. Chazal say: אָ אִיבְרָא לֵיִי לְיָא the wight was created only for learning Torah, and the Rambam says<sup>24</sup> that if a person really wants to be Zoche to the crown of Torah, he needs to be extra careful to learn every single night. There is a story in Chazal about the Neshamos in Olam HaBah, and some were full of light and some not. The ones with light were men who had learned Torah during their lifetime.

\*\*\*\*\*\*\*

The holy Zohar says: לֵית נְהוֹרָא אֶלָא וְהֹר פּ׳ תצוה קפּד א דְנָפִּיק מְגוֹ חַשׁוֹכָא זוהר פּ׳ תצוה קפּד א there is no real light unless it lights up the darkness. שׁרַנָּא רָטִיהְרָא מָא׳ אַהְנִי חולין ס ב Who needs a lit candle during daytime? There is a special Zechus to teach Torah to the son of an Am HaAretz. [Gemara<sup>25</sup>]. You are turning darkness to light, and learning Torah at night has a special Chen. [Rambam<sup>26</sup>]. \*\*\*\*\*\*\*

# The Greatest Accomplishments Come from Unusual and Weird Situations

There is a good reason why Torah is: נְקְנֵית עַל יְבִי יִסוּרִים comprehended through Yissurim;

7

\_

<sup>22</sup> ע"ז ה א, **אַרְבָּעָה חֲשׁוּבִּים בְּמֵתִים**, אֵלּוּ הָן: עָנִי. וּמְצוֹרֶע. וְסוּמָא. וּמִי שֶׁאֵין לוֹ בָנִים. עָנִי, דְּכְתִיב [שמות ד יט] "כִּי מֵתוּ כֶּלְ הָאֲנֶשִׁים הַמְּבַקְשִׁים אֶת נַפְשֶׁדְ", וּמֵאן נִינָהוּ? דָּתָן וַאֲבִירֶם. וּמִי מֵתוּ? מָהָנִי הוּוּ? אֶלֶּא שֶׁיָרֶדוּ מִנְּכְסִיהָן. מְצוֹרֶע, דְּכְתִיב [בהעלותך יב יב] "אַל נָא תְּהִי כַּמֵּת". סוּמָא, דְּכְתִיב [איכה ג ו] "בְּמַחְשָׁבִּים הוֹשִיבִנִי בְּמֵתֵי עוֹלָם". מִי שֶׁאֵין לוֹ בָנִים, דְּכְתִיב [ויצא ל א] "הָבָה לִי בָנִים, וְאָם אֵין מֵתָה אָבֹכִי".

<sup>23</sup> כתובות קיא ב, אָמֶר רַבִּי אֶלְעָזָר, עַמֵּי אָרָצוֹת אִינָם חַיִּים, שְׁנָאֲמֵר [ישעיה כו יד] "מֵתִים בַּל יִקִמוּ" רָפָאִים בַּל יָקָמוּ", מְּנְיָא, מַּיְרָ, עָמִי אָרָבּרִי תּוֹרָה הַכָּתוּב מְדַבֵּר. אָמֵר לַיִּה רַבִּי יוֹחָנָן, לָא נִיחָא לְטָרִיְהוּ דְּאָמֶרְתִּ לְהוּ הָכִי, ההוּא - בְּמַרְכֶּה עַצְמוֹ מִדְּבָרִי תּוֹרָה הַכָּתוּב מְדַבֵּר. אָמר לִיה רָבְי יוֹחָנָן, לָא נִיחָא לְטָרִיְהוּ דְּאָמֶרְתְּ לְהוּ הָכִי, ההוּא - בְּמַרְכֶּה עַצְמוֹ מִדְּבְרִי תּוֹרָה הַכָּתוֹב [ישעיה כו יט] "כִּי טַל אוֹרֹת טַלְּדְּ, וָאָרֶץ רְפָאִים תַּפִּילּ", כָּל הַמְּשְׁתַּמֵשׁ בְּאוֹר תּוֹרָה, אוֹר תּוֹרָה, מִיּרָ אַמְר אָזֹר, מִיְרָא אַחָר אָנִי דּוֹרָשׁ, דְּרָתִיב [ישעיה כו יט] "כִּי טַל אוֹרֹת טַלְּדְּ, וְבָּלְ הַמְּשִׁתְּמֵשׁ בְּאוֹר תּוֹרָה, אֵין אוֹר תּוֹרָה הְטִיּהוּ בְּיִלְ הָשְׁמִישׁ בְּאוֹר תּוֹרָה, אֵין אוֹר תּוֹרָה הַיְּחָה. בְּיִן דְּחָלְהִיךָם הַיִּים בָּלְי שָׁאֵין מְשְׁמָּמֵשׁ בְּאוֹר תּוֹרָה, אֵין אוֹר תּוֹרָה הַיְּחָה, בִּין בְּשְׁמְבִּים בָּה' אֱלְבָּיִב מִיּים כַּלְכֶם הִיוֹם", וְכִי אָפְשֶׁר לִדְבּוּק בַּשְּׁכִינָה וְנְתִישׁ בָּה אֲלְבִירְם בָּה' אֲמְלְמִיד חָכָם הִיּים בַּלְכָם הִיוֹם", וְכִי אָפְשֶׁר לְדְבּוּק בַּשְּכָּיו, מַעֲלֶה עָלְיו הַכָּתוּב בְּאוֹ מְדָבּי בַּיּשְׁרָה. וְנְעוֹשׁה בְּרַקְמִים, וְהַעֹּישְׁתְּעָיִי חָכָם, וְהָמְלְבָּה תַּלְבוֹי הָבְיֹם מְּלְבָּה תַּלְיבוֹ הָבְּיִם הְנְמִי חָכָם, וְהָּעוֹשׁה בְּרַקְמִים הָבּי וְנִעוֹשְׁה בְּרַקְמִים בָּה וְנְעוֹישׁה בְּרִקְמִייִר חָכָם, וְהָעוֹשׁה בָּרְקְמַיִי בְּתָּב בְּיִי בְיּעוֹים בָּה וְנְעוֹים בָּה וְּדְעוֹים בָּה בְּיִים בָּה בִּיוֹם בָּל בְּעִים בְּעִי בְּעָב בְּיִבְּיִי בְּעִים בָּב מִינִים בָּה בְּיִבּי בְּעָב בְּיִבּי בְּיְבְיעִי הַבְיּי בְּעִים בְּיּים בְּיּי בְּעִים בְּבְּיבְים בְּיּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִבּי בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיוּ בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּבִיים בְּבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּמִיים בְּבּי בִּיוֹים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּבְיִים בְּעִיבְיים בְּבּיים בְּיּים בְּבְּלְיבְיתְים בְּבְיוּים בְּעִיים בְּבִיים בְּשִיים בְּיִים בְּיִים בְּישְיִים ב

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> רמב"ם הלכות תלמוד תורה [ג יג] אף על פי שמצוה ללמוד ביום ובלילה, אין אדם למד רוב חכמתו אלא בלילה, לפיכך מי שרצה לזכות בכתר התורה יזהר בכל לילותיו ולא יאבד אפילו אחד מהן בשינה ואכילה ושתיה ושיחה וכיוצא בהן, אלא בתלמוד תורה ודברי חכמה. אמרו חכמים אין רנה של תורה אלא בלילה, שנא' [איכה ב יט] קומִי רוֹנִי בַלַּיְלָה, וכל העוסק בתורה בלילה חוט של חסד נמשך עליו ביום, שנאמר [תהלים מב ט] יוֹמָם יְצַנָּה ה' חַסְדּוֹ וּבַלּיְלָה שָׁיִרה עָמִי תְּפַלָּה לְאַ-ל חַיָּי.

<sup>25</sup> ב"מ פה א, דאמר רב יהודה אמר רב, ואמרי לה אמר רבי יונתן, כל המלמד בי יונתן, כל המלמד אמר רבי יונתן, כל המלמד את בן עם הארץ תורה, אפילו את בן חבירו תורה זוכה ויושב בישיבה של מעלה, שנאמר [ירמיה טו יט] אָם תָּשׁוּב נַאֲשִׁיבְךְּ לְפָנִי תַּצְמֹד, וכל המלמד את בן עם הארץ תורה, אפילו הקדוש ברוך הוא גוזר גזירה מבטלה בשבילו, שנאמר [שם] וְאָם תּוֹצִיא יָקֶר מְזּוֹלֵל כְּפִי תִהְיֶה.

<sup>26</sup> רמב"ם הל' ת"ת [ג יג] **וכל העוסק בתורה בלילה חוט של חסד נמשך עליו ביום**, שנאמר [תהלים מב ט] יוֹמֶם יְצַנֶּה ה' חַסְדּוֹ וּכַלְּיְלָה שִׁירֹה עַמִּי תְּפָלֶּה לְאֵ-ב----

just as the most beautiful fruits and flowers grow best from dark filthy earth with plenty of smelly and ugly fertilizer. The stories in *Tanach* are loaded with the best people coming out of *Davka* the worst situations. The *Sefer Minchas Erev* says<sup>27</sup> that *Boaz* was wondering how could he succeed when he marries *Rus*?

When he married a normal Jewish woman, with Chuppah and Kidushin and Bircas Chassanim [i.e. a normal Chasuna], he had 60 wonderful boys and girls; yet he ended up burying all of them. And now, when he gets together with a Giyores [who comes from evil Moav yet!] who came over to him in a very strange and weird way without a normal Chasuna, how can he expect to have normal [and surviving] children?? \*\*\*\*\*\*\* The Sefer Minchas Erev says that the Z'keinim told him: וִיהִי בֵיתִּךְּ כְּבֵית פַּרֵץ אֲשֶׁר יָלְדָה תְמֶר לִיהוּדָה רות ד יב May your house be like the house of Peretz, who Tamar gave birth to for Yehuda. Why so many extra details??? Just like Yehuda buried: ער ואונן Er and Onan who came from a normal marriage, and even his surviving son, שֵׁלָה wasn't anywhere near the level of *Peretz*, who came *Davka* through a weird situation, with Tamar coming after him in an abnormal way [similar to Rus]. \*\*\*\*\*

The Z'keinim also said: יָּתֵּן הִי אֶּת הָאָּשָׁה וֹתְּרְ בִּלְאָה וֹתִּר יִאָּ אַל בֵּיתֶּךְ בְּרָחֵל וֹכְלֵאָה ווֹת ד יא May Hashem make your new wife like Rochel and Leah, and the holy Alshich explains that just like Rochel and Leah did something weird; they both ran after Yaakov and didn't act like normal women, since they were afraid that if they wouldn't have children from Yaakov, then he would divorce them, and they would have to marry Eisav [also, Rochel and Leah were the daughters of Lavan HaRasha] yet, the holy Shevotim came Davka through this! So is the same with Rus!

She did a weird thing by going after *Boaz*, and she was the daughter of *Goyim* who worshiped *Avoda Zara*. It's unbelievable how *Davka* the greatest accomplishments come from unusual and weird situations. And the worst sinning people are the background for the highest *Kedusha* in the world! Whenever you feel that you have all kinds of terrible baggage in your life and from your shady past, remember how it appears that *Davka* this is the source of all goodness!

No more *Hispa'alus* from anything you dislike in your life! No more saying: "My situation is abnormal"! **Look how abnormal becomes**Le'chatchila in these stories! קַּצֶּאַתְיִי דָּוָדָ

<sup>27</sup> מנחת ערב עה"פ וִיהִי בֵיתְדְּ כְּבֵית פֶּרֶץ אֲשֶׁר יֻלְדָה תָמֶר לִיהּוּדָה מֶן הַגָּרַע אֲשֶׁר יַמֵּן ה' לְּדְּ מֵן הַנְּעֲרָה הַזֹּאֹת [ד יב, ד"ה או יאמר] שאמרו לו הזקנים והעם, הנה תירא פן ימותו בְּנֵי זאת הנערה כאשר מתו כל בניך שהיו לך מן הנשים ישראלית, והיה מקום לדבר ולומר בעז בלבו איככה אוכל וראיתי הצלחה בזרע הבא לי מן הנערה הזאת? והלא קל וחומר הדברים, אם מהאשה אשר לקחתי לי מזרע ישראל באישות גמורה, לא הצלחתי בזרעה והולדתי לבהלה וקברתי ששים בנים ובנות גדולים וטובים, ואיך מזאת שפיטמו אביה ואמה עגלים לעבודה זרה, ושלא על ידי חופה וקידושין וברכת חתנים גלתה מרגלותיו ותשכב, איך אצליח בפרי בטנה? על כן ענו ואמרו "וִיהִי בֵיתְּךְּ כְּבֶית פֶּרֶץ אֲשֶׁר יָלְדָה תָמֶר לִיהּוּדָה הבאה על אם הדרך לשכב אצלו להיות עמו, כן יהי לך מן הזרע אשר יתן ה', וזהו "וְיִהִי בֵיתְךְּ כְּבֵית פֶּרֶץ אֲשֶׁר יִלְדָה תַמר לִיהּוֹדה הבאה על אם הדרך לשכב אצלו להיות עמו, כן יהי לך מן הזרע אשר יתן ה', וזהו "וְיִהִי בֵיתְךְּ כְּבֵית פֶּרֶץ אֲשֶׁר יִלְדָה תַמר לִיהּוֹדה הבאה על אם הדרך לשכב אצלו להיות עמו, כן יהי לך מן הזרע אשר יתן ה', וזהו "וְיִהִי בֵיתְךְּ בְּעָּר הָאַלֶּר יִלְרָדָה תַמֵּר לִיהּוֹדה, כי אפילו שֻׁלָּה אשר נשאר לו מאשתו, לא גדל אחת מני אלף במעלות פרץ וזרעו.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> פירוש מוהר"ר משה אלשיך עה"פ יָתֵּן ה' אֶת הָאִּשָּׁה הַבָּאָה אֶל בֵּיתָךְּ כְּרָחֵל וּכְלָאָה [רות ד יא] כי היה מקום להיות לבו נוקפו באמור אליו מה זאת עשית, כי המבלי אין בנות בישראל חשקת בבת גוים עריצים? שנית, כי הלא דרך האיש לחזר אחר האשה [קידושין ב ב] ולא יתהפך, והנה זאת היא רדופה לבא ביתך. וזהו "הָאַשָּׁה הַבָּאָה אֶל בֵּיתֶךְ". כי על הראשון אמר "הָאַשָּׁה" כלומר האשה הידועה שהיא בת גוים עובדי עבודה זרה. ועל השנית אמר "הַבָּאָה אֶל בֵּיתְרָ, כי הלא על הראשון אל בית ממקף", כי היא מבקשת ומחזרת אחריך, ומה גם אם נתגלה להם בואה אליו ותגל מרגלותיו, באופן שהיא באה ורודפת לבא ביתך. כי הלא על הראשון אל החוש, כי הנה זאת ברכתינו שיתן ה' אותה "כְּרָחֵל", כי בת גוי עריץ עובד עבודה זרה היתה, ועליה עבד יעקב כמה שנים לחורב ביום ולקרח בלילה. ועל השנית אמר "וּכְלַאָּה", כי גם היא הלכה אל מטת יעקב תחת רחל, וגם אחרי כן היתה רדופה אחריו ותצא חוצה לומר לו אלי תבא וכו', ואין זה כי אם מטוב כוותן לבנות שתיהן את בית ישראל, ולא שאחת מהן תבנה את בית עשו, כי הצד השוה שבשתיהן הוא כי כל ישעם וכל חפץ לבנות את בית ישראל, ושלא בית לכן היו עיני לאה רכות כי בכה תבכה לילה ויום בל תפול בגורל עשו [בבא בתרא קכג א], וכן ברחל אמרו רבותינו ז"ל [ילקוט תהלים תשעב] והביאו רש"י ז"ל כי על כן אמרה [יצא ל א] הָבָה לִי בָנִים וְאָם אֵיִן מֵתָה אָנֹכִי, כי יראה פן יגרשה, וזהו אלה זור רש"י ז"ל [ייצא ל כב] מאמר הפייט "אדמון כבט שלא חלה, צבה לקחתה לו, ונתבהלה", וזהו "אֲשֶׁר בָּנוּ שְׁתַּיִהָם" וחזרו אחר האשה, והן היו מחזרות אחר האיש, וזהו אומרו "שָׁתַּיהֶם" במ"ם, לרמוז כי שתיהן תפשו דרך הזכרים וחזרו אחר האיה, און לחוש כן גם בזאת.

עַרְדִּי תּהלים פּט כּא Hashem "found" His servant, Dovid [in the most unexpected place]. The scary, Eisav-type, Dovid, is exactly what I'm looking for! Trying to overcome a super-difficult Tevah or horrific situation, is exactly Le'chatchila!

Perhaps this is the reason why so many of our leaders had such a difficult background [in *Gashmiyus* and/or in *Ruchaniyus*]. The job of a true leader is to help others overcome issues, and only someone who went through similar issues himself can truly understand them and know how to overcome them. A Jewish leader is called a: א ישָל אונה which means a "cloud"; i.e. it is **now** "up" there, but it **used to be** the water vapor of the earth.

By Eisav, his leader is called: אַלּוּף Atuf, i.e. "aloof" and distant. Indeed, he is aloof to the needs of his people. [RSRH<sup>29</sup>]. Like the Taj Mahal in India and other gorgeous luxurious palaces, which are right next door to thousands of starving people. Notice how Rabbi Akiva was way ahead of the other Tana'im [he was from among the: מַּעַתִּיֹקִי הַשְּׁמוּעָה "torch bearers" of Torah She'bal Peh] perhaps because he was once an Am HaAretz. [Gemara <sup>30</sup>].

The *Gemara* at the end of *Makkos* has two stories<sup>31</sup> where *Rabbi Akiva* understands how to deal with the horrific *Tzaros* of the *Churban* with unusual *Bitachon*, which a person like him had to have, since he was once so low [and the *Gemara* there concludes that the greatest giants in *Klal Yisroel* admitted to the truth of his positive outlook]. So next time you have unwanted issues in *Gashmiyus* and/or in *Ruchaniyus*, remember: Perhaps Hashem wants you to have them, so one day you can teach others how you overcame them.

Notice how so so many great Roshei Yeshivos,

<sup>30</sup> פסחים מט ב, תניא, **אמר רבי עקיבא, כשהייתי עם הארץ, אמרתי: מי יתן לי תלמיד חכם ואנשכנו כחמור!** אמרו לו תלמידיו: רבי, אמור ככלב? אמר להן: זה נושך ושובר עצם, וזה נושך ואינו שובר עצם.

<sup>29</sup> פירוש הגאון מוהר"ר רבי שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה, עה"פ וַיְקנְאוּ בוֹ אֶחָיו [לז יא, ד"ה ואכן] בני דודיהם בשעיר-אדום, כבר היו משועבדים לאלופים ומלכים המשפילה את כבוד האדם, והופכת אותו ללבנה לבניין תאות הכבוד של יחיד.

ובפרשת בשלח עה"פ אָז נָבְהָלוּ אַלוּפִי אֱדוֹם [טו טו] ראשי אדום נקראים "אלופים", ראשי אלפים. אדום היתה מדינת צבא, ושריה היו ראשי צבא. ובסוף פרשת חיי שרה עה"פ אַלֶּה הַם בְּנֵי יִשְׁמֶעֵאל וְאֵלֶּה שְׁמֶתֶם בְּּםצְרִיהֶם וְּבְטִירֹתֶם שְׁנֵים עָשֶׂר נְשִׂיאִם לְאֲמֹתֶם [כה טז] שליטי ישמעאל וישראל קרויים "נשיאים"; ושליטי אדום "אלופים". משמעות "נשיאים" בדרך כלל: "עננים", ולני המושג הטהור ביותר של הנשיאות. כל מה שיש בענן, ניתן לו מהארץ; כל מה שהוא מקבל, הוא הופך לברכה ומחזיר אל הארץ. זו דמות המלך בישראל, שקהלת קורא לו "אַת אֲשֶׁר כְּבֶר עֲשֹׁוּהוּ" [קהלת ב יב] העם עשאו, שכן הוא יצא מתוך ריכוז כל הטוב והמעולה שבעם. אשרי ארץ שמלכה "נשיא", דומה לענן. דרושה אותה רוח "נשיא", בלעדיה אין שגשוג לכלל, בכוחה מכוונים כל כוחות האומה למטרה אחת, והמטרה איננה שלום הנשיא, אלא שלום האומה. כדרך הענן, שברכתו חוזרת אל הארץ, כן העוז והעצמה הניתנים לנשיא מידי העם, חוזרים לברכה אל חיק העם.

לעומת זאת "אלוף" הוא שליט, המוצץ את לשד עמו, כדי להגדיל את תפארתו, מנהיג שאינו מוסיף אומץ לעמו, אלא נוטל את גבורתו ומרפה את ידיו. ל"אלף" קרובים רעים בלשוננו: "עלף" = היות חלש, אין אונים; "עלב", בלשון חז"ל = בייש; אף "חלף" = בטל כולו באחד, עבר ובטל מן העולם. **נמצא פירוש** "אלוף" = מנהיג שעמו נטול ערך ועצמאות. לאלופים כאלה אין מקום בישראל; ונעים זמירות ישראל שר בגאוה [תהלים קמד יד] אַלּוּפִינוּ מְסַבְּלִים.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> מכות כד א, וכבר היה ר"ג ורבי אלעזר בן עזריה ורבי יהושע ורבי עקיבא מהלכין בדרך, ושמעו קול המונה של רומי מפלטה [ברחוק] מאה ועשרים מיל והתחילו בוכין, ורבי עקיבא משחק. אמרו לו: מפני מה אתה משחק? אמר להם: ואתם מפני מה אתם בוכים? אמרו לו: גוים הללו שמשתחוים לעצבים ומקטרים לאלילים יושבין בטח והשקט, ואנו בית הדום רגלי אלקינו שרוף באש ולא נבכה? אמר להן: לכך אני מצחק, ומה לעוברי רצונו כך, לעושי רצונו על אחת כמה וכמה!

שוב פעם אחת היו עולין לירושלים, כיון שהגיעו להר הצופים, קרעו בגדיהם. כיון שהגיעו להר הבית, ראו שועל שיצא מבית קדשי הקדשים, **התחילו הן** בוכין, ור"ע מצחק. אמרו לו: מפני מה אתה מצחק? אמר להם: מפני מה אתם בוכים? אמרו לו: מקום שכתוב בו [במדבר ג לח] וְהָזֶּר הַּקֶּרֵב יוּמֶת, ועכשיו שועלים הלכו בו, ולא נבכה? אמר להן: לכך אני מצחק, דכתיב [ישעיה ח ב] וְאָעִידָה לִי עֵדִים נְצֵמֶנְנִים אַת אוּרְיָה הַפֹּהָן וְאֶת זְכַרְיָהוּ בֶּן יְבֶרַכְיָהוּ, וכי מה ענין אוריה אצל זכריה? אוריה במקדש ראשון, וזכריה במקדש שני! אלא, תלה הכתוב נבואתו של זכריה בנבואתו של אוריה באוריה כתיב [מיכה ג יב] לְכֵן בּגְלַלְכֶם צִּיּוֹן שֶׂדֶה תַחָרֵשׁ [וגו'] בזכריה כתיב [זכריה ח ד] עוֹד יֵשְׁבוּ וְקַנֵים וּזְקַנוֹת בַּרְחֹבוֹת יְרוּשֶׁלָם, עד שלא נתקיימה נבואתו של אוריה בידוע שנבואתו של זכריה מתקיים בלשון הזה אמרו לו: עקיבא ניחמתנו, עקיבא ניחמתנו. תתקיים נבואתו של זכריה, עכשיו שנתקיימה נבואתו של אוריה בידוע שנבואתו של זכריה מתקיים נבואתו של זכריה, עכשיו שנתקיימה נבואתו של אוריה בידוע שנבואתו של זכריה מתקיים נבואתו של זכריה, עכשיו שנתקיימה נבואתו של אוריה בידוע שנבואתו של זכריה מתקיים נבואתו של זכריה, עכשיו שנתקיימה נבואתו של אוריה בידוע שנבואתו של זכריה מתקיים נבואתו של אוריה בידוע שנבואתו של זכריה מתקיים נבואתו של זכריה, עכשיו שנתקיימה נבואתו של אוריה בידוע שנבואתו של זכריה מתקיים נבואתו של זכריה, עכשיו שנתקיימה נבואתו של אוריה בידוע שנבואתו של זכריה מתקיים בואתו של זכריה מתקיים בידוע שנה בידוע בידוע שנה בידוע בידוע בידוע בידוע שנה בידוע שנה בידוע בידות בידוע בידות ביד

Tzadikim, and Admorim in Eretz Yisroel, come from American backgrounds ["Harrys"] וְאַהֶּם אָת נָפָשׁ הַגִּר כִּי גַרִים הְיִיהֶם יְיִהֶּם אָת נָפָשׁ הַגִּר כִּי גַרִים הְיִיהֶם יִּיִהֶם יִּיהֶם יִּיִּהֶם אָת נָפָשׁ הַגָּר כִּי גַרִים הְיִיהֶם יִּיִּהְם אָת נְפָשׁ הַגָּר כִּי גַרִים הְיִיהֶם יִּיִּהְם אָרֶץ מִצְּרָיִם מִשׁפּטִים כֹּג ט You have an understanding of the feeling of a Ger, since you were once Gerim in the land of Mitzrayim.

People suffer [whether in *Ruchaniyus* or *Gashmiyus*], so that someday they can lead others, with Hashem's help.

### הפטרה לפרשת נשא

וַתַּלֶּד הָאִשָּׁה בֵּן וַתִּקְרָא אֶת שְׁמוֹ שִׁמְשׁוֹן וַיִּגְדַּל הַנַּעַר וַיָּבַרְכָהוּ ה' שופטים יג כד

# Your Disadvantage Can Be the Catalyst for You to *Shteig* More Than Others

There is no question that the *Gevura* of *Shimshon* came from his greatness in *Ruchaniyus*. Similarly, all the *Shivtei Kah* were super strong because of their greatness in *Ruchaniyus* and closeness to Hashem. The only person in *Tanach* who is actually called a *Gibbor* is *Shimshon*, and he comes *Davka* from the: יָרוּד שֶׁבִּשְׁבָטִי towest of the Shevotim [Chazal<sup>32</sup>].

The *Mashgiach* of Lakewood, Reb Nosson Wachtfogel *Zatzal* once told a *Yungerman* to leave Lakewood, since he would *Shteig* much more if he is in an out of town place where he has resistance against him. So many of us thrive from competition and adversity. We have no understanding of *Shimshon*, but in our way of understanding, perhaps being: from the lowest of the *Shevotim* can cause a person to *Davka* be the extreme opposite, to prove oneself.

The fact that his father *Manoach*, an *Am HaAretz*, married a woman from the #1 *Shevet Yehuda*, appears to show a desire to be the extreme opposite of: יָרוּד שֶׁבִּשְׁבָטִים. Notice how the only person who was *Zoche* to kill *Eisav* 

HaRasha, was Chushim, the deaf and dumb son of Dan. The nebach son of: יְרוּד שֶׁבִּשְׁבָטִים does what all his super strong uncles weren't Zoche to do!

\*\*\*\*

וַיְהִי אִישׁ אֶחָד מִצְּרְעָה מִמְּשְׁפַּחַת הַדָּנִי וּשְׁמוֹ מָנוֹחַ וְאִשְׁתּוֹ עַקַרָה וְלֹא יַלַרָה שופטים יג ב

#### The Ma'ala Of People Who Struggle

Notice how the wife of *Manoach* isn't mentioned, even though she appears much more *Chashuv* than him [she is always teaching him, and the *Malach* repeatedly appears only to her, not to him]. We can suggest that his name is mentioned for this very reason, since he had many more struggles. We see clearly the Ma'ala of lower people who struggle vs. higher Tzaddikim who don't need to struggle as much.

This is the phenomenal lesson of: *Aderaba!* and *V'nahapoch Hu!* Look how our holy Torah is loaded with all kinds of encouragement for all kinds of issues, like *Rus HaMoavi'a* and *Dovid* the *Admoni*, etc. So many variations of all kinds of "zeros" becoming the top-top. A *Yid* always looks for the *Aderaba* approach, and Hashem helps him [since he has *Bitachon* in Him] to do all kinds of "impossible" things.

Never, ever, look down at yourself; and never, ever give up hope!

# **NOVARDOK**

<sup>32</sup> תנחומא [פרשת כי תשא סימן יג] א"ר חנינא בן פזי אין לך גדול מכל השבטים משבט יהודה, ואין לך ירוד מן שבט דן שהיה מן השפחות.

It's not a simple *Shayla* if a person should be advertising his personal problems in public. R' Nosson Wachtfogel *Zatzal* once told me that a person needs to have a certain *Tznius* and privacy about certain areas in his life, even though the modern world and its psychologists pride themselves with their openness, and their being so "frank" and "honest". But in *Novardok*, I have noticed an above-norm of being "open" when it's *L'shem Shamayim*, like the above story.

During their *Vaadim*, people opened up to each other **to some extent**. This is the reason for their phenomenal *Hatzlacha*; issues were addressed, and your friends helped you tackle them *Ai-Pi Torah* and *Al-Pi Mussar*. Usually they blamed themselves for their own *Ga'ava* or lack of *Bitachon*, which the right *Mussar Seder* would cure with *Si'ata D'shmaya*. They grew from *Vaad* to *Vaad*. I know of a *Novardoker* [Rabbi R.] whose wife used to yell at him, and he would answer with a soft voice: "I'll try to make myself better".

#### No Debates Allowed in Novardok!

If you believe in: אָמַר לוֹ קַלֵל Hashem cursing me in the form of this human, so who are you arguing with? Hashem is talking to you via this person, and everything in your life is a message from Hashem. So we ignore the person, who doesn't realize that he's a *Shali'ach Min HaShamayim*, and we try to improve ourselves, by working on *Ka'as*, *Hachna'a*, or being *Dan L'kaf Zechus*, etc. I once heard R' Avigdor Miller *Zatzal* saying publicly: "The worse your wife is, the better!".

Someone once came to an old *Novardoker* telling him his many problems with his wife. He looked at him in amazement: "You're so lucky. With such a wife you can grow and grow!" When Mrs. R. told her husband: "But you told me last time that you'll improve!", he answered: "But this time I'll try harder". He was like a broken record of tremendous *Hachna'a* to his wife, no matter what she yelled about.

I was once eating at a *Novardoker's* house, and the children were acting up at the table. It was *Shabbos*, and he was saying a *Vort* on the *Parsha* in his usual low and soft voice. His response to the acting up: To speak even lower and softer than usual! And as usual, he was always in a state of good humor. He laughed and laughed. He created a happy home, thanks to his hours and hours of learning *Shaar HaBitachon*, which is where he got his tremendous *Simcha* from. His tremendous *Hachna'a* and *Eidelkeit* came from hours and hours of learning *Shaar HaK'niva*.

Novardok husbands always blame themselves, since they live by the Chovos Halvavos Shaar HaBitachon who says<sup>33</sup> that when your relatives mistreat you, you should be Mochel them and Davka do lots of Chesed to them; just blame your own sins and do Teshuva. They go with Dovid HaMelech's Shita. When Shim'i ben Gera cursed him, he said: It's not him! Hashem is talking to me via him!

R' Yisroel Salanter Zatzal once said<sup>34</sup>: "When I

<sup>33</sup> חובות הלבבות שער הבטחון [פרק ד, ד"ה אבל פרוש החלק השלישי, בסופו] אבל עניני אויביו וחומדיו ומבקשי רעתו, יבטח בעניניהם על הבורא יתעלה ויסבל חרפתם, ואל יגמל להם כפעלם, אך יגמלם חסד ויעשה להם כל מה שיוכל לעשותו מן הטוב, ויזכר בלבו, שתועלתו ונזקו ביד הבורא יתעלה. ואם ייסבל הדיקו, יחשב עליהם טוב, ויחשד את עצמו ומעשיו ברוע הקדמותיו אצל אלקיו, ויתחנן אל האלקים ויבקש מלפניו לכפר עונותיו, ואז ישובו אויביו לאהבתו, כמו שאמר החכם: ברצות ה' דרכי איש גם אויביו ישלים אתו.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> המאורות הגדולים [תיאורים מדיוקנם של האישים המוסריים יוצרי תנועת המוסר חייהם ופעולותיהם, לרבי חיים אפרים זייטשיק, ירושלם תשכט, עמ' סו אות רי] אֶעֱשֶׂה לוֹ עֵזֶר כְּנָגָדּוֹ [בראשית ב יח] זכה עזר, לא זכה כנגדו [יבמות סג א]. וכן הוא בכל רגע, כשאני נעשה "זוכה" ביותר, היא נעשית לי עזר [ווען איך ווער פרימער, וערט זי בעסער]. [מידידי הרב בן ציון ברוק זצ"ל, ר"מ ומנהל ישיבת בית יוסף בירושלים עיה"ק ששמע מהרב הגאון קלמוס בירושלים]. וכעין זה כתב החיד"א בספר מדבר קדמות [מערכת נ אות יא] נשים. התלמיד חכם כפי מה שמתנהג הוא עם הקב"ה כן אשתו מתנהגת עמו, וזה סוד מה שאמרו רז"ל זכה עזר, לא זכה כנגדו שמורדת בו כמו שהוא מורד בקונו, וזה הסוד לא שייך אלא לצדיקים, ולזה כל בן תורה שאין אשתו נשמעת לו אין ראוי להתרעם עליה כי איהו דאפסיד אנפשיה, אמנם אם אינו בן תורה דרך טבע שאשתו נשמעת לו מפני שהיא יריאה ממנו. [מר זקני הרב חסד לאברהם, עין יעקב נהר מח].

get Frummer, then my wife automatically gets better. I know a great old Novardoker whose wife had suffered during WWII and she wasn't 100%. I once spoke to her on the telephone, and she appeared to be a super tough customer. Yet, when this person couldn't figure out a *Tosafos* for a week, he blamed **himself** because he had shown his wife some dissatisfaction with the gefilte fish that she made.

And as soon as he asked his wife *Me'chila*, he figured out the *Tosafos!* I knew of an old

Novardoker who lived in a community of Bnei Torah in Eretz Yisroel, where everybody was married to "Nashim Tzid'kaniyos". His wife was an exception. She was a fine woman, but she was miles and miles away from his lofty Madrega. And as a result, his entire lifestyle wasn't what he would have desired. Yet, he was able to become a phenomenal Tzaddik, Talmid Chochom, and Marbitz Torah.

He treated his wife like a queen. He was physically handsome and elegant, and a major powerhouse and personality. His wife was none of the above, by far. Yet, he loved her and respected her, and treated her with the *Simcha* of a newlywed; even in his later years. He only saw good in her, and he enjoyed her!

My wife met a *Novardok* woman, who was a devoted wife and mother to a large family. Despite a lifetime of issues [like most people], my wife told me that at the age of seventy she didn't

"חיד היה כזמנו במורה ובמדות אין לו במעשיו הנחמדות ר זסיה תזעק איה בחירי ישראלי א עכנו תען ב..הר המלך" חונה בצלי למותו תקונן האמת כי נעדרה לבו ידיו פיו קדש ישראל נפש יקרה בזר האדיר הכאמ תורה ומוסר הרביק שוב לעמו באהבת אש דת וידרוש מוה״ר ישראל האלאנטער זצ״ל מוזילנא בה רבץ תורה ובקאוונא וכמעמעל ובפריג. בעהמ"ת ספרי תכונה, אמרי בינה, עץ פרי בן הרב הגאון ר' זאב וואלף אבר"ק טלז בעהמ״ה פירוש "בן אריה״ על הש״ם. צולד כשי תק"ע מת בעש"ק סימן יפה לו והוא כ״ה בחדש שכם שנת גמרת תנצב"ה.

נוסח המצבה על קברו של ר' ישראל מסאלאנט מתוך ספר תנועת המוסר ח"א עמ' 394 have a line on her face. She was full of Simcha, energy, and productivity; like a young vibrant person. I knew two Novardok women from large beautiful families. Both of these women had lost a son, who was already a father of a large family. \*\*\*\*\*\*\*\* They certainly cried at the Levaya. Yet, soon afterwards they were 100% back themselves with total Simcha as if nothing happened. One of them would fly to other countries to collect money for the Almana. No trace of sadness or bitterness; zero! Just action and Tachlis. She wouldn't allow her husband to

I knew a *Novardok* woman who passed away from *Yener Machla*. I was told that even in her last months when it was almost over, she was still writing *Shiurim* that she gave to seminary girls while she was in the hospital for treatments. After her passing, she appeared in a dream to one of her children. She mentioned that she was in *Olam HaBah* in *Heichal Yocheved*, and then she disappeared.

They would say about her and her friends that when they were in *Novardok* seminary, they would work on *Bitachon* and would actually find money in the streets. They had no *Shaychus* with *Gashmiyus*, and were *Moser Nefesh* for their husbands.

וזה שנים רבות שאני בעניי פירשתי כן כונת הכתוב [תהלים לח ד] אֵין שָׁלוֹם בַּעֲצָמִי מָפְנֵי חַטָּאתִי, כי האשה היא עצם מעצמיו, וז"ש אֵין שָׁלוֹם בַּעֲצָמֵי באשתו אמרו, הטעם מִפְּנֵי חַטָּאתִי, דאמרו רז"ל על פסוק [משלי טז ז] בַּרְצוֹת ה' דַּרְכֵי אִישׁ גַּם אוֹיְכָיו יַשְׁלִם אָתוֹ, אלו בני ביתו [ב"ר נד א], וא"כ אם ה' מרוצה מדרכיו ודאי אשתו ישלים אתו. והן עתה אנכי הרואה דברי מר זקני הרב בפירושא אתמר כמו ששיערתי, ואתי שפיר לפי דבריו דזהו דוקא בצדיק ות"ח מה שכתוב בַּרְצוֹת ה' דַּרְכֵי "אִישׁ" דהיינו צדיק, ודוק היטב. עד כאן לשון החיד"א.



#### To hear a clear recording of Rabbi Mandel's shiurim, call by dialing:

USA 718 298 2077 UK 0330-1170305 Israel 072-398-2980 Canada 647-797-0056

#### Here are the ID numbers for last week's Shiurim. When the menu starts, press 9 and enter the Shiur ID right away

#### Parshas Shavous 5783

| Shiur ID | Duration | Language |
|----------|----------|----------|
| 237922   | 2:20     | Hebrew   |
| 237923   | 6:38     | Yiddish  |
| 239303   | 41:15    | English  |
| 239304   | 44:53    | English  |
| 239305   | 7:32     | English  |
| 239307   | 4:53     | English  |
| 239819   | 44:24    | English  |
| 239311   | 5:12     | English  |
| 239310   | 9:38     | English  |
| 239312   | 2:48     | English  |
| 239319   | 11:06    | English  |
| 239815   | 6:28     | English  |

Have Rabbi
Mandel Daven
for your whole
family each
month.

# BITACHON WEEKLY Nouthly Supporter

# Rabbi Yehudah Mandel will Daven for every monthly supporter each erev Rosh Chodesh

Your Donation will directly help spread Bitachon Weeklys Worldwide

\$10 MO.= 12 Bitachon Weeklys

\$18 MO. = 20 Bitachon Weeklys

\$36 MO. = 40 Bitachon Weeklys

\$52 MO. = 60 Bitachon Weeklys

\$72 MO. = 84 Bitachon Weeklys

\$100 MO. = 120 Bitachon Weeklys

Own the Zechus of Spreading Emunah & Bitachon Worldwide

#### For your donation:

Checks:

Cong. Shaarei Bitachon tax ID 87-4766435

Address: 11 Isabella dr Lakewood NJ 08701

Call/Text:

848-245-4278

Email:

weinberger138@gmail.com

Zelle info:

congshbt@gmail.com

Link:

https://pay.banguest.com/shaareibitachon

Paupal:

PayPal.Me/congshbt

For any questions or comments: 848-245-4278

Send your names to weinberger138@gmail.com
You will get a reply with your monthly supporter number which you will need if you would want to change or add names in the future.



# **BITACHON WEEKLY**

#### LIVE A LIFE OF MENUCHA AND HAPPINESS

# HUNDRED'S OF YIDDEN TESTIFY THAT BITACHON WEEKLY HAS TRULY ENHANCED THEIR LIVES. YOUR DONATION WILL IMPACT THOUSANDS

#### **DEDICATION OPPORTUNITIES:**

R' MANDEL PARTNERSHIP SEFER SPONSOR PARSHA SPONSOR CITY SPONSOR BW SUPPORTER

\$ 7,500 (\$ 625/M) \$ 3,600 (\$ 300/M)

\$ 1,200 (\$ 100/m)

\$600 (\$50/M)

\$360 (\$30/M)

CORPORATE SPONSORSHIP - CALLUS!

THE PRINTING AND DISTRIBUTION OF HUNDREDS OF COPIES IN LAKEWOOD, BNEI BRAK, BROOKLYN. MONSEY, GREAT NECK, DEAL, BALTIMORE AND MORE.

BRING BITACHON WEEKLY TO YOUR CITY FOR ONLY \$60-\$120/WEEK

CALL/TEXT (848) 245-4278

#### **To Donate:**

- Call/Text (848) 245—4278
- Mail: Cong. Shaarei Bitachon Tax ID 87-4766435
   11 Isabella Drive Lakewood, NJ 08701
- Zelle info: congshbt@gmail.com
- Credit Card: <a href="https://pay.banquest.com/shaareibitachon">https://pay.banquest.com/shaareibitachon</a>





# Become A Partner With Bitachon Useekly!

Bitachon Weekly is minimizing its printing and distribution until we boost up our monthly funding.

However, Bitachon Weekly is seeking individuals to print a few Bitachon weekly's from their own printer for people in their area that would want it.

Become A Bitachon Weekly
Location!
Reap The benefits Of Zikuy
Harabim!
Help spread Emuna & Bitachon
to your friends and neighbors!

Bitachon weekly is seeking location sites in the following locations:

Lakewood Union City
Brooklyn Cherry Hill
Flatbush Texas

Boro Park Los Angeles Williamsberg Philadelphia

Queens Denver
Baltimore Israel
Monsey Australia
Passaic South Africa
Kensington Gateshead
Far Rockaway London
Jackson Cleavland

Toms River Toronto Chicago Montreal

To add your house to a location

C/T 8482454278

email weinberger138@gmail.com

# Questions To Rabbi Mandel



Question: In Shmoneh Esrei in the Bracha of: עַל הַצַּדִּיקִים Al Hatzadíkím we say: וְחֵלְ שָׁנָר טוֹב לְכָל
Al Hatzadíkím we say: אַלְ הַצַּדִּיקִים בְּשִׁקְרְ בָּאֶמֶת וְשִׁים חֶלְקְנוּ עִּמָּהֶם בּוֹטְחִים בְּשִׁקְרְ בָּאֶמֶת וְשִׁים חֶלְקְנוּ עִמָּהָם בּוֹטְחִים בְּשִׁקְרְ בָּאֶמֶת וְשִׁים חֶלְקְנוּ עִמָּהָם בּוֹטְחִים בְּשִׁקְרְ בָּאֶמֶת וְשִׁים חֶלְקְנוּ עִמָּהָם מוּל place our lot together with them. The question is, if everyone in Klal Yisroel is asking to be together with the real Baalei Bitachon, who then are the: בּיְטְחִים בְּשִּקְרְ בָּאֶמֶת וֹשִׁים בּוֹטְחִים בּשִּקְרְ בָּאֵמֶת וְשִׁים מּלְבוּוֹ בּוֹטְחִים בּשִּקְרְ בָּאֵמֶת וְשִׁים מוֹלַ בּוֹלִיחִים בְּשִּקְרְ בָּאֵמֶת וְשִׁים מוֹלְבוֹנוֹ מִיִּחִים בּשִּקְרָ בְּאֵמֶת וְשִׁים מוֹלְבוֹי בּיִחִים בְּשִׁקְרְ בָּאֶמֶת וְשִׁים מוֹלְבוֹי בּיִחִים בְּשִׁקְרְ בְּאֵמֶת וְשִׁים מוֹלְבוֹי בּוֹטְחִים בְּשִׁקְרְ בָּאֶמֶת וְשִׁים בּוֹלְבוֹי בּיִחִים בְּשִׁקְרְ בָּאֶמֶת וְשִׁים בּוֹטְחִים בְּשִׁקְרְ בָּאֶמֶת וְשִׁים בּוֹלְבוֹי בּוֹלְתִים בְּשִׁקְרְ בְּיִחִים בְּשֶּבְּרְ בְּיִחִים בְּשָׁתְרְ בַּוֹיִחִים בְּשִׁקְרְ בּוֹלְנוֹים בּוֹעִחִים בּשְּבְּבְּי בְּיִחִים בְּשִּקְרְ בְּבְּאָחָים בּעִּתְיִים בְּעִּתְּרְ בְּיִחִים בּיִיחִים בְּשָּבְיּת בּוֹים בּעִּיחִים בּיִּתְים בּיִּבּיים בּיִּבּיים בּיִּיחִים בּיִּים בּיִים בּיִּבְּיִים בּיִים בּיִּים בּיִים בּיִים בּיִים בּיִים בּיִים בּיִּים בּיִים בּיִּים בּיִּים בּיִּים בּיִּים בּיִים בּיִים בּיִים בּיִים בּיִים בּיִים בּיִּים בּיִּים בּיִים בּיִים בְּיִים בּיִים בּיִים בּיִים בּיִים בּיִים בּיִים בּיִים בְּיִים בְּבְּיִים בּיִים בּיִים בּיִים בּיִים בּיִים בּיִים בּיִים בּיִים בּעְיִים בּיִים בְּיִים בְּיִבּיוֹים בְּעְבֶּים בּיִים בּיוֹים בּילְיבִיוּ בִּיּים בְּיִים בְּיבִּים בּיִים בְּיבּים בְּיבּיוּ בְּים בְּיבּים בְּיבּיוּים בְּיבְּים בְּיבִּים בְּיבוּי בְּיבְּים בְּיבְּים בְּיבְּים בְּיבְּים בְּיבְּים בְּבְּיבּים בּיבּים בּיבּים בּיבְּים בּיבּים בּיבּים בּיבּים בּיבּים בְּיבְּים בּיבּים בּיבּים בּיבּים בּיבְים בּיבּים בּיבְּים בּיבְּים בְּיבְיבִּים בְּיבְּים בְּיבְּים בְּיבְּים בְּיבְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִים

Answer: Hashem wants us to daven for the Baalei Bitachon. Our job is to show a Ratzon for Kavod Shamayim. Bitachon is the biggest Kavod Shamayim [Ramchal¹], and when you ask for the Schar of the Baalei Bitachon, you are showing that your Ratzon is Kavod Shamayim. Additionally, our Tefila is: אָנוֹרָר עִּרְ בִּי שָׁאָשׁ יוֹרֶר מִן all starts with us; we are cause of everything, we are a piece of Hashem. By the Mitzva of lighting a fire on the Mizbeach, Chazal say: אַר עִּל בִּי שָׁאָשׁ יוֹרֶרֶת מִן הַהָּדְיוֹט יִנמּא כֹא בּ although the fire already came down from Shamayim, there is a Mitzva to bring a humanly produced fire. Especially by Kavod Shamayim, it's a bigger Mitzva when it comes from us.

A Yid's davening is not just about himself; he is concerned for the whole Klal Yisroel [our whole davening is in plural form]. In fact, your entire connection to Hashem depends on your connection to Klal Yisroel, as it says [about the person who is punished with Kares being cut off from Hashem]: יְנָכְּרָתָה הַנָּפֶשׁ הַהָּוֹא מָבֶּרֶב his soul will be cut off from among his nation. When you are cut off from Klal Yisroel, you are automatically cut off from Hashem. And by the punishment of Malkus, it says: יְנִיךְ הַצֵּא בָּהְיִרְ לְעִינֶיִךְ הַצָּא his soul will be degraded before you; a person who gets Malkus is because he isn't a brother.

We have to show camaraderie, that we are a *Chelek* with each other. Working together is a different world. When we work as groups, we are more effective. And when we daven on behalf of the *Baalei Bitachon*, that creates unity, which is much more powerful! In *Birchas HaTorah* we say: שְׁמֶּךְ עִּי שְׁמֶּךְ we should ALL know Your name; we daven for *Torah* for everyone. *Talmud Torah* and *Bitachon* are the biggest form of *Kavod Shamayim*. In general, we have to care about, and do, for the *Klal*, and get involved in *Zikkui HaRabbim*.

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com