Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה



לזכות ר' מאיר בן לאה

**Parsha Sponsor** 

לעילוי נשמת בצלאל בן שרגא פייוול תנצב"ה דברים-חזון

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

# TO RECEIVE BITACHON WEEKLY BY EMAIL SEND A REQUEST TO:

thenewbitachonweekly@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400

Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com

And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898

לזכרון עולם בהיכל ה'

לזכר נשמות

נחמן בן זאב קהת משה
יטלא בת יהודה
אהרן בן יהודה אריה הכהן
טאבא בת ביילא
שרגא פייבל בן משה יוסף
גבריאל בן פנחס
רחל בת נחמן
משה בן פנחס

לזכותן של שרה יהודית בת ביילא חיה פערל בת ביילא

Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur

# קוֹל בְּרָמָה נִשְּׁמָע נְהִי בְּכִי תַמְרוּרִים רָחֵל מְבַכְּה עַל בְּנֶיהָ



# BITACHON

WEEKLY

פרשת דברים-חזון תשפ"ג

#### IN THIS ISSUE

- RELAXING AND HAVING HASHEM UNSHACKLES YOU FROM YOUR DEPENDENCE ON PEOPLE
- THE MON MENTALITY: THE MORE RELAXED YOU ARE, THE MORE YOU GET
- YOUR ACHIEVEMENTS IN AVODAS
   HASHEM ARE HOLY INDEED, BUT
   YOUR EFFORTS AND GOOD
   RETZONOS ARE KODESH KODASHIM
- ONE CANNOT JUDGE OTHERS WITHOUT FIRST TRULY UNDERSTANDING THEM
- LETTING YOUR SINS DOMINATE YOU CAN CAUSE YOU TO LOSE RESPECT FOR YOURSELF
- HASHEM INSISTS ON THE KAVOD OF THE LOWEST
- DON'T FORGET ALL THE SCARY DETAILS OF THE DIFFICULTY YOU ONCE FACED
- FEELING "FULL" WITH TORAH AND RUCHANIYUS, SAVES A PERSON FROM THE YETZER HARA
- THE AVEILUS OF TISHA B'AV IS SO WE SHOULD COME BACK TO OUR LOVING "AV" IN SHAMAYIM
- THE IMPORTANCE AND CONSEQUENCES OF MUSSAR AND YIRAS SHAMAYIM
- HASHEM WANTS MORE PRAISE AND THANKFULNESS, AND LESS KVETCHING
- A BAAL YISSURIM ENDS UP WITH THE MOST GOODNESS
- THE WAY YOU SEE THINGS AFFECTS EVERYTHING
- STORIES OF NOVARDOK

# פרשת דברים

### לא תַכִּירוּ פָנִים בַּמִּשְׁפָּט - לא תָגוּרוּ מִפְנֵי אִישׁ א<sub>'</sub>ז Relaxing and Having Hashem Unshackles You from Your Dependence on People

My Bitachon Weekly can sometimes be a load on my head. I once asked someone for a *Bracha* that it should be smooth and easy and full of *Hatzlacha:* מִּכֶּל הַצְּדִדִים in all aspects (I am *Machshiv* people's *Brachos* very much, and they truly work). But he refused to give me a *Bracha*, saying that he isn't worthy. So I said to myself: Now, surely I'll be double *Matzliach*, since I suffered the *Tza'ar* of not getting his *Bracha*.

Or else I can say that since he's not giving me a *Bracha*, I'll ask Hashem directly for a *Bracha*, and my success will surely skyrocket. Just as a *Dayan* isn't allowed to be afraid of people, and shouldn't be *Nis'pael* and show favoritism, so a person in general shouldn't be: סְנוֹכֵּה (pay attention to) human beings too much, and worry about their *Brachos* and favors.

He knows that he has Hashem, and therefore people don't really count. (Yet we need to respect them, of course, and it's no: סְתִּירָה contradiction). Hashem wants people to be relaxed & happy. Your fear & appreciation of people often gets out of hand. This is why so many of us become a "bundle of nerves", and can even need medication for anxiety.

## The *Mon* Mentality

THE MORE RELAXED YOU ARE, THE MORE YOU GET

Some people, like the Kapitchnizer Rebbe *Zatzal*, wouldn't go to sleep if they hadn't emptied their pockets to give *Tzedaka*. They

were calm, and they knew that tomorrow Hashem would give them more money to give to *Tzedaka*.

The Lithuanian Jews were extreme *Baalei Chesed*. They would beg travelers to eat by them, and even go to the trains to ask if anyone needs a place to eat. When the Nazis, *Y'mach Sh'mam*, started invading their towns, they had almost no food in their homes, yet they kept inviting guests to eat by them.

#### Gevaldige Story

This is called Bitachon and Hefkeirus, where you give whatever you have, with no worry about tomorrow! A friend of mine had to build out his house, since his large family was He needed approximately growing. \$100,000. But being in Kollel for 20 years, he had no idea how he'd get the money. I told him to be reckless in getting everything he needed to build out his house, without being stingy to himself. He should also do things calmly and with a Ruach Bitachon. He had Nisei Nissim, with money coming from unexpected sources and

זוּלָתִי כָּלָב בָּן יְפַנָּה הוּא יִרְאָנָה וְלוֹ אָתַּן אֶת הָאָרֶץ אַ לּוּ Your Achievements in *Avodas Hashem* Are Holy Indeed, But Your EFFORTS and Good *Retzonos* Are *Kodesh Kodashim* 

every penny was quickly paid for.

This isn't the only time that *Kalev* is singled out without *Yehoshua* as being the only *Yachid* who deserved to come to *Eretz Yisroel*. The *Ohr HaChaim* in *Parshas Shlach* explains¹ the *Passuk*: וְעַבְּדִּי כָּלֵב עֵקֶב הָיְתָה רוּחַ means that *Kalev* had to fight

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> אור החיים בפרשת שלח עה"פ וְעַבְדִּי כֶּלֵב עֵקֶב הָיְתָה רוּחַ אַחֶרֶת עִמּוֹ וַיְמַלֵּא אַחֲרֶי וַהְבִיאֹתִיו אֶל הָאָרֶץ אֲשֶׁר בָּא שָׁמָּה וְזַרְעוֹ יוֹרִשֶּׁנָּה [יד כד] צריך לדעת, למה לא הזכיר אלא כלב ולא יהושע? גם כוונת אומרו "הָיְתָה רוּחַ אַחֶרֶת עִמּוֹ", גם אומרו "וַיְמַלֵּא אַחֲרָי", גם אומרו והביאותיו בתוספת וא"ו בגזירת הכתוב. אכן פירוש הכתוב הוא על זה הדרך: "וְעַבְדִּי כָּלֵב", וטעם שאני קורא

his Yetzer Hara more than Yehoshua, who had a Bracha from his Rebbe, Moshe. Similarly, we have: מְזְמוֹר שִׁיר חֲנֻכַּת הַבַּיִת לְדָוִד where Dovid gets credit for building the Bais Hamikdash, since he was Moser Nefesh for it. (Rabeinu B'chayei 2).

Even though *Dovid* didn't really build the *Bais Hamikdash*, his *Ratzon* to build it and his *Hishtadlus* are *Kodesh Kodashim*. The *Maharal* says<sup>3</sup> that although doing a *Mitzva* makes a person close to Hashem, when you are trying and on the way to doing a *Mitzva*, you are **completely** with Hashem.

Look how precious are our *Retzonos* and our *Hishtadlus* (even if we fail!). There are those who say<sup>4</sup> that *Sefiras HaOmer* is even better than *Shavuos* itself. Striving is everything! It's easy to say or write these concepts, but in

order to really believe them a person has to constantly thank Hashem: בְּפֶּה מָלֵא out loud for all his desires and strivings to overcome his Yetzer Hara and to advance in Avodas Hashem.

The Yetzer Hara is very strong in putting down these vital Yesodos in Avodas Hashem; and lots and lots of our depressive natures can be traced to lack of appreciation for the true greatness of our good Retzonos, and our frustrations in not being able to learn, have Bitachon, love people more, daven better, etc.

### וְצַוּ אֶת יְהוֹשֶׁעַ וגו' וְהוּא יַנְחִיל אוֹתָם גּ כּח One Cannot Judge Others Without First Truly Understanding Them

The *Passuk* calls *Yehoshua*: אָישׁ אָשֶׁר רוּחַ בּוֹ a person with *Ruach* (spirit) in him, אותו עבדי הוא "עֵקֶב", פירוש "שכר" אשר "הָיְתָה רוּחַ אַחֶרֶת עָמוֹ", שהגם שיהושע גם כן לא ניאץ ה' עם המרגלים, אף על פי כן זה היה לו סיבה תפלת משה הצילתו מיצר הרע ומכוחותיו שהם המרגלים לבל יטעוהו, **מה שאין כן כלב, שנכנס בגדר סכנת יצר הרע וחברתו הרשעה, ותחל רוח רעה לפעמו**, והראיה שהלך ונשתטח על קברות האבות [סוטה לד ב], **והוא אומרו "רוּחַ אַחֶרֶת עִמּוֹ", ואף על פי כן "וַיְמַלֵּא אַחֶרָי", פירוש השלים אחר רצונו יתברך. ודקדק לומר בדרך זה, לצד שיש באדם שני יועצין, יועץ רע, ויועץ טוב ללכת אחרי ה', והוא השלים ומילא אחרי חלק ה', וזה הוא על דרך אומרם ז"ל [קידושין לט ב] מי שבאה עבירה לידו וניצול ממנה נותנין לו שכר כעושה מצוה, וזה אינו ביהושע כי לא היתה רוח אחרת עמו להטעותו מדרך השכל כי משה מנעו, ויש כח בתפלת הצדיקים גם לבחינה זו, בסוד צדיק מושל ביראת ה', והבן, אשר על כן זכה כלב שיקרא "עבד ה" כמשה רבינו עליו השלום.** 

<sup>^</sup> רבינו בחיי בפרשת נשא עה"פּ וַיְהִי בְּיוֹם כַּלּוֹת משֶׁה (ז א) ובמדרש (תנחומא נשא יג) וַיְהִי בְּיוֹם כַּלּוֹת משֶׁה, זהו שאמר הכתוב (משלי כז יח) נֹצֵר תְּאֵנָה יֹאכַל פִּרְיָהּ וְשֹׁמֵר אֲדֹנָיו יְכֻבָּד, אין הקב"ה מקפח שכר כל בריה, אלא בכל מה שהאדם יגע ונותן נפשו (משלי כז יח) נֹצֵר תְּאֵנָה יֹאכַל פִּרְיָהּ וְשֹׁמֵר אֲדֹנָיו יְכֻבָּד, אין הקב"ה מקפח שכרו, לכך נאמר נֹצֵר תְּאֵנָה וגוּ'. תדע לך, ששלמה בנה בית המקדש, ובשביל שנתן דוד נפשו עליו נקרא על שמו, שנאמר (תהלים ל א) מִזְמוֹר שִׁיר חֲנֻכַּת הַבַּיִת לְדָוִד, לשלמה אין כתיב כאן אלא לדוד. וכן אתה מוצא במשכן, שבשביל שנתן משה נפשו על המשכן, אמר הקב"ה איני כותבו אלא על שמו, שנאמר וַיְהִי בְּיוֹם כַּלּוֹת משֶׁה, הוי אומר נֹצֵר תְּאֵנָה יֹאכַל פָּרִיָּה.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> חידושי אגדות מהר"ל (קידושין לט ב) שלוחי מצוה אינם ניזקין וכו'. פירוש, כאשר האדם הולך לעשות המצוה יש לו חבור ודביקות אל הש"י, וכל מתנועע אל דבר מתקשר ודביקות אל הש"י, וכל מתנועע אל דבר מתקשר ודביקות אל הש"י, וכל מתנועע אל דבר מתקשר ומתחבר לשם לגמרי, ולכך אמרו בפרק כל כתבי (שבת קיח ב) א"ר יוסי יהא חלקי עם המתים בדרך המצוה, כי תכלית האחרון שיהיה נשמת האדם צרורה עם הש"י, וכאשר מת בדרך מצוה, שהלך להתחבר עם הש"י, נשמתו צרורה לשם לגמרי, וכאשר תראה כי האש כאשר מתנועע אל המעלה יש לו חיבור ודיבוק לשם לגמרי.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> דבר זה לא מצאתי, אבל על ענין גודל מעלת ההכנה כבר נשתברו קולמוסים הרבה בספרי החסידות, ועוד הוסיפו ללמד כי ההכנה להמצוה חשובה עוד יותר מהמצוה עצמה, וז"ל השפת אמת (פרשת האזינו שנת תרלד) בטור הביא המדרש שבין יוהכ"פ וסוכות עוסקים במצות לולב וסוכה ואין עושין עונות והקב"ה אומר מה דאזיל אזיל כו'. והקשה בטו"ז איך יהיו ימים אלו יותר (גדולים) מסוכות עצמו שמקיימים גוף המצוה ונאמר ראשון לחשבון עונות ע"ש. אבל אין הדבר רחוק שיותר כח והצלה יש בהכנת המצוה מגוף קיום המצוה. אחד כי עשיות המצוה הוא רק לשעה וההכנה הוא לעולם. וע"ז נאמר ושמרתם ועשיתם, וכפי מה שאדם שומר עצמו תמיד כדי שיהיה מוכן לקיים מצות השי"ת, כי בודאי כל היגיעה לשמור מהבלי עולם צריך להיות כדי להיות מוכן לקיים מצות השי"ת, וכפי הטהרה יוכל לקיים המצוה. וע"י השמירה זוכה לקיימה ונשמר מכל דבר, כמ"ש שומר מצוה לא ידע רע. ועוד, כי מי יוכל לקיים המצוה כמשפטה. אבל הרצון והכנה להמצוה הוא לעשותו כרצונו ית' ולזאת ההכנה והשמחה לבוא להמצוה חשוב מאוד כנ"ל. ויש לדון קו"ח ממ"ש ז"ל הרהורי עבירה קשים מעבירה. כש"כ מדה טובה הרהורי מצוה שאדם מהרהר ומשתוקק לקיים פקודת השי"ת טובים מהמצוה ושומרים האדם, ועי"ז אין עושין עונות כנ"ל.

and *Chazal* explain<sup>5</sup> that this means he was able to deal with all types of people. *Chazal* tells us<sup>6</sup> that in his younger years, *Yehoshua* went through a lot (with difficulty in learning). Perhaps this is why he became a leader, since he had experienced his own pain, and therefore he understood others.

One of the most famous letters of the *Rambam*, is called *Iggeres HaShmad*. It was written in response to the rampant persecution of the times, when many Jews were forced to convert to Islam, while privately they remained practicing Jews. These Jews approached a certain *Adam Gadol*, hoping he would be supportive of them, since at least they kept *Yiddishkeit* in secret, despite outwardly confessing to Islam. Alas, he was very harsh on them, and was unsympathetic<sup>7</sup>. As a result, many were *Mya'esh* of doing any kind of *Teshuva*, and

lost interest in *Yiddishkeit* altogether.

At that time, the *Rambam* was less than 30 years old, and he was not yet a known figure. Yet, he came out in the most critical way against this *Adam Gadol*,<sup>8</sup> and he saved those unfortunate Jews by understanding them. He was upset with this *Rav*, since the *Rav* himself lived unharmed in a different part of the world, and had never suffered the same *Tzaros* and difficulties that these Jews underwent.

Such a person cannot judge such people. He simply doesn't understand them. When we hear a *Mussar Shmuess* that's not really for us, we need to remember: It's no *Mitzva* to "commit suicide" by putting ourselves down, without understanding our own selves, and not realizing where we're coming from. \*\*\*\*\* They say that in *Olam HaBah*, people will be judged by a *Bais Din* who is their "type" and

<sup>.</sup> ספרי (פנחס פיסקא ט) אָישׁ אֲשֶׁר רוּחַ בּוֹ, שיכול להלוך כנגד רוחות של כל אחד ואחד.  $^{5}$ 

ובילקוט (פנחס רמז תשעו) אִישׁ אֲשֶׁר רוּחַ בּוֹ, שיהא הוֹלך עם הקפדנים כפי דעתן, ועם המתונים כפי דעתן. וברש"י (פנחס כז יח) אֲשַׁר רוּחַ בּוֹ - כאשר שאלת, שיוכל להלוך כנגד רוחו של כל אחד ואחד.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ילקוט משלי (פרק כא, רמז תתקנט) אוֹצֶר נֶחְמֶד וְשֶׁמֶן בּּנְוֵה חָכֶם (משלי כא כ) זה משה, וּכְסִיל אָדָם יְבַלְּעֶנּוּ, זה יהושע, שלא היה בן תורה, והיו ישראל קורין אותו כסיל, ובשביל שהיה משרת משה זכה לירושתו, שהיה מכבדו, ופורס הסדין על הספסל, ויושב תחת רגליו, לפיכך אמר הקב"ה "איני מקפח שכרך" ועליו נאמר (משלי כז יח) נֹצֵר תְּאֵנָה יֹאכַל פָּרְיָהּ.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> אגרת השמד להרמב<sup>"</sup>ם (גם נקרא מאמר קידוש השם, מהדורת ר' יוסף קאפח, עם ביאוריו בסוגריים) אמר משה בן הרב הדיין מימון הספרדי זצ"ל, שאול שאל איש מאנשי דורנו, לאיש מאנשי החכמה לפי דבריו, ממי שלא עבר עליהם ממה שעבר על רוב קהלות ישראל מזה השמד, המקום יבטלהו (שאין המשיב הזה מתגורר בארצות שפרצו בהן השמד על ישראל). על על רוב קהלות ישראל מזה השמד, המקום יבטלהו (שאין המשיב הזה מתגורר בארצות שפרצו בהן השמד על ישראל). על ענין השמד הזה, אשר יכריחוהו בו להודות לאותו האיש בשליחות (כלומר להודות בשליחותו ונביאותו של מחוקק האיסלם, מוהמד) ושהוא נביא אמת. האם יודה האדם בזה בשביל שלא ימות, ויטמעו בניו ובנותיו בגוים (שאם יומת על ידם, יקחו בניו ובנותיו בגוים (שאם יומת על ידם, יקחו בניו ובנותיו בגוים (שאם יומת על ידם, ועדות ההוא ובנותיו לגדלם בצל כנפי אמונתם), או אם ימות, ולא יעיד לו העדות ההוא, אחר שהוא מחויב בתורת משה ע"ה, ועדות ההוא ג"כ מביאה לעזוב המצות כולן.

ויען הנשאל על זה דבר חלוש אין לו טעם וכו' שמי שהודה בשליחות כבר כפר בה' אלקי ישראל, והביא ראיה על זה ממה שאמרו חז"ל כל המודה בע"ז כאלו כפר בכל התורה כולה וכו', ושמי שאומר הדבר ההוא, אפי' קיים התורה כולה בסתר ובגלוי, שאמרו חז"ל כל המודה בע"ז כאלו כפר בכל התורה כולה וכו, ושמי שומר שום דבר, ואח"כ יכנס בביתו ויתפלל הרי זה גוי וכו', וכשיכנס אחד מהאנוסים בבית תפלתם והתפלל שם, אפילו אינו אומר שום דבר, ואח"כ יכנס בביתו ויתפלת תפלתו, שהתפלה פשע הוא מוסיף בה, ועבירה היא בידו, והביא ראיות על זה מדברי חז"ל וכו', ושמי שיודה לאותו איש שהוא תפלתו, שהוא אנוס, הרי הוא רשע, ופסול מפסולי עדות דאוריתא, והתורה אמרה אל תשת ידך עם רשע, אל תשת רשע עד.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> אגרת השמד (שם) וכאשר שמענו גדופו וחרופו ואריכות לשונו בסכלות והוללות וכו'. וממה שראוי שתדעהו שהאדם אין ראוי לו לדבר ולדרוש באזני העם עד שיחזור מה שרצונו לדבר פעם ושנים ושלש וארבע וישנה אותו היטב ואח"כ ידבר, וכן אמרו ע"ה (ב"ר פכ"ד) והביאו ראיה מלשון הכתוב (איוב כח כז) אָז רָאָהּ וַיְסַפְּרָהּ הֱכִינָהּ וְגַם חֲקֶרְהּ, ואח"כ וַיּאֹמֶר לָאָדָם (שם פסוק כח). זה נאמר על מה שצריך לאדם לדבר בו בפיו, ואולם מה שיחוק האדם בידו ויכתבהו על הספר, ראוי לו שיחזירהו אלף פעמים, אילו יתכן זה. וזה האיש שלא עשה דבר מזה, אבל כתב אלו הענינים הנכבדים בטופס, ולא ראה לכתבם תחלה ולתקנם, מפני שהיה דברו אצלו בלי ספק, בענין שלא היה צריך לחזור עליו, ומסרו ביד איש שישוט בם בכל עיר ובכל מדינה, והאפיל בם לבות בני אדם שַׁלַח חֹשַׁךְּ וַיַּחְשַׁירָּ. ועתה אתחיל לבאר גודל הטעות אשר נכשל בו המסכן הזה וכו'.

their generation; or else we would be in lots of trouble, Chas V'shalom. Perhaps the reason why the Rambam became one of the greatest leaders Klal Yisroel ever had ("מְמִשֶּׁה עַד מֹשֶׁה לֹא קָם כְּמֹשֶׁה")" was because he understood people and sympathized with them, instead of criticizing. Notice how in Hilchos Teshuva<sup>9</sup> he is extremely encouraging to a Baal Teshuva, and he elaborates loads. He insists that a Baal Teshuva is the most loved and precious person! P.S. The reason for Sin'as Chinam (and the Churban) is because people don't work on understanding others who are different than them, whether in temperament, or in their *Minhagim*, or their *Derech*, etc.

בּמִדְבָּר בָּעֲרָבָה מוֹל סוּף וגו' וַחְצֵרֹת וְדִי זָהָב א א Letting Your Sins Dominate You Can Cause You to Lose Respect for Yourself Rashi says<sup>10</sup> that the sins of the Yidden are listed as if they were names of places, without being mentioned openly: מִּפְנֵי כָּבוֹדְן שֶׁל יִשְׂרָאֵל to protect their Kavod. We can suggest that when a person gives himself Tochacha, he should also be careful with his OWN Kavod, and although he should address all his sins, he shouldn't view himself as a sinner.

\*\*

Just like these sins are mentioned only: בְּדֶרֶךְ

shortcomings: בְּדֶרֶךְ רֶמֶז discreetly, and not make them "official. Chazal say: אַל הְּנְהִי רָשָׁע אַל הְּנְהִי רָשָׁע Don't consider yourself a בּפְנֵי עַצְמְךְּ אבּוּת בּיג Don't consider yourself a Rasha, no matter how low you have fallen! Although Chazal say: מְּכַּטֶּה פְּשָׁעִיו לֹא יַצְלִיחַ משלי לֹא יַצְלִיחַ משלי One cannot hide his sins, you still have to be very careful to be M'chabed yourself. People have a tendency to get carried away with their sins.

This gets them depressed, which is worse than the sin itself. (R' Ahron of Karlin<sup>11</sup>). Often, it's best to totally ignore the sin until *Yom Kippur* (unless you can do something about it). Just keep going with a double amount of your usual *Simcha* level, and be happy that you are such a *Tzaddik* that your sins bother you!

כּי יְרַשָּׁה לְעֵשָּׁו נָתַתִּי אֶת הַר שֵּׁעִיר בּה כִּי לְבַנֵי לוֹט נָתַתִּי אֶת עָר יִרֲשָׁה בּט 

#### Hashem Insists on The Kavod Of the Lowest

Hashem warned us: Don't invade the land of *Eisav* or *Moav*, it's theirs and I gave it to them! Look how the *Torah* teaches us to respect the rights of *Goyim!* And of low-life people, like *Eisav* and the descendants of *Lot*. You may be the holiest kind of Jew; but you still have no right to do an injustice to these nations. \*\* How much more do we have to respect the rights of עַם יִשְׁרָאֵל the *Yidden* and ourselves!

<sup>9</sup> רמב"ם הלכות תשובה [ז ד] ואל ידמה אדם בעל תשובה שהוא מרוחק ממעלת הצדיקים מפני העונות והחטאות שעשה, אין הדבר כן אלא אהוב ונחמד הוא לפני הבורא כאילו לא חטא מעולם, ולא עוד אלא ששכרו הרבה שהרי טעם טעם החטא ופירש ממנו וכבש יצרו, אמרו חכמים מקום שבעלי תשובה עומדין אין צדיקים גמורין יכולין לעמוד בו, כלומר מעלתן גדולה ממעלת אלו שלא חטאו מעולם מפני שהן כובשים יצרם יותר מהם.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> רש"י עה"פ אֵלֶּה הַדְּבָרִים (א א) לפי שהן דברי תוכחות, ומנה כאן כל המקומות שהכעיסו לפני המקום בהן, **לפיכך סתם את הדברים והזכירן ברמז מפני כבודן של ישראל**.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> והה"ק מוהר"א ז"ל מקרלין היה אומר כי עצבות ומרה שחורה הם בעצם עבירה כמו כעס, ולא כמו שהעולם חושבים שהוא רק מניעה לעבודה. ועוד אמר שהעצבות אינה עבירה מפורשת בתורה, אבל למה שאפשר עם העצבות להגיע ולהשען, א"א להגיע עם אף אחת מן העבירות שבתורה. [אריה שאג, אמרות ה' טהורות לעורר ולהלהיב נפשות בנ"י וכו', לר' אריה ליבש הלברשטאם, בני ברק תש"ע, חלק ששי, מבוא העצבות והשמחה, עמ' רס אות י].

ובנוסח אחר בשם הה"ק מוהר"א מקרלין: עצבות איז דאך קיין עבירה, אבער דעס טמטום הלב וואס עצבות פארשטעלט קען ניט פארשטעלין דיא גראבסטע עבירה, מקוה איז דאך ניט קיין מצוה [עס איז דאך בטלוהו לטבילותא], אבער וואס מקוה ברענגט צו גיטען קען דאס דיא גרעסטע מצוה ניט ברענגען. [פי' מקוה אינה מצוה ועצבות אינה עבירה, אבל למה שמביא מקוה, אין מביאה שום מצוה, ולמה שמביא עצבות, לא מביא שום עבירה]. [נדפס בסוף ספר רחמי האב לר' יעקב קטינא, עם הגהות ר' שלמה זלמן עהרענרייר, ירושלים תשיח עמ' עד].

### הְנֵה עַרְשׁוֹ עֶרֶשׁ בַּרְזֶל גּיִא Don't Forget All the Scary Details of The Difficulty You Once Faced

The *Torah* tells us that the giant baby-crib of *Og* still exists in the land of *Amon*, and it is made of iron! But who cares about the fact that *Og Melech HaBashan* needed an iron crib as a baby? We can suggest that the *Torah* wants to teach us to remember all the

details and the extent of difficulty we faced in our past challenges, and what *Nisei Nissim* Hashem did for us. \*\*
Remember the doctor's nervous face.

Remembering all your wonderful miraculous Hashgachos and all those Tefilos during times of distress that were answered, is the best way to become a Baal Bitachon

and all the pain and worry, that disappeared after you davened!

## זוּלָתִּי כָּלֵב וגו' יַעַן אֲשֶׁר מִלֵּא אַחֲרֵי ה' אַלּוּ Feeling "Full" with *Torah* and *Ruchaniyus*, Saves A Person from the *Yetzer Hara*

Notice how withstanding the *Nisayon* of the *Meraglim* is constantly described as: מָלֵּא they were "full" with Me. We can suggest (עכ"פּ בְּדֶרֶךְ רֶמֶּז) that the only way a person can overcome big *Nisyonos* (especially when the whole world AND his friends are against him) is only if you have a total "fulfillment" and satisfaction in *Avodas Hashem*. If you have lots of: סִיפּוּק satisfaction and are **full** with *Geshmak* in your learning or *Mussar*, or *Stam* being close to Hashem, then you can overcome difficult *Nisyonos*.

People who feel empty, and not involved in learning with *Geshmak*, or always feel: מְסֵת lacking and depressed, wanting, and needy; and are bored, or aimless, and feel worthless; have the hardest time to overcome *Nisyonos*. Feeling good about yourself and having a *Geshmak* in being great, important, and strong; all contribute and cause a person to be: "מְלֵא אַחֲרֶר" full with Hashem

How important it is to constantly daven for: וְהַעֲרֵב נָא a *Geshmak* in *Torah*; to enjoy and to feel accomplished, by being: עוֹמֵד בְּנָסִיוֹן overcoming *Nisyonos*; be **full** and win! Have a: סִיפּוּק רוּחָנִי spiritual satisfaction! Without a doubt, lots of *Mussar* brainwashing, of how great you are, and how much reward you will get, and how *Geshmak* it is to do the right thing; can do wonders in overcoming

Nisyonos. \*\*\*\*

No wonder: תַּחַת אֲשֶׁר לֹא עָבַדְתָּ אֶת ה' אֱלֹקֶיךְ לֹא עָבַדְתָּ אֶת ה' אֱלֹקֶיךְ not serving Hashem B'simcha is the Shoresh for all

Churban. This is the cause of not feeling "full" in Avodas Hashem. Look what inspired Yosef to refrain from sin: אֵינֶנוּ גָּדוֹל בַּבַּיִת הַזֶּה מְמֶנִי וּישׁב "I am the greatest person around here!" and seeing an image of his holy father, which reminded him of his noble roots. Also, seeing the Choshen and the possibility of losing his stone together with the greatest Tzadikim; his brothers, the Shivtei Ka.

Look at the famous expression: יְּמַלֵּא כְּרֵים o''שַׁ (fill your belly with Shas!). A person has to be "full" with Torah, so he shouldn't be prone to Chet. Constant "thankfulness", without too much "asking for more", can be helpful. ה' רעי לא אָחְסָר תהלים כג א Hashem is my Shepard, I'll never be lacking. In the meantime, never admit that you're lacking anywhere, whether in Ruchaniyus or Gashmiyus; just keep saying: יָשׁ לִי כֹּל וִישׁלַח לְגִיא I have EVERYTHING, and with time it will become more and more true and real. Don't ever call yourself an: עַבַרְיַן sinner, or a person with "problems" who is "missing" this and "missing" that (ad-infinitum).

always complaining and not appreciating, unlike *Kalev* and *Yehoshua* who were: מְּלֵּא full and satisfied type of people, like it says: פֹּנְי רְנְיָה תַּהִלִים כֵּג הּ my cup is "full" and a brimming over. This can be hard work, especially on those "Blue Mondays", to insist you "have it all", during those difficult periods in your life; and indeed your *Schar* is: פְּלֵיִם

# חוֹד ֶשׂ אַב וְתִשׁ ְעְהּ בּאָב

# The Aveilus Of Tisha B'av Is So We Should Come Back to Our Loving "Av" In Shamayim

אָב Av means "father". It is striking that the month of all the Tzaros (and when it's not favorable to have a: מִּשְׁפָּט court-case) is called a (loving) "father".

There is a good reason why this dreadful month is called: אָב "father". The closing words of Megilas Eicha are: הַשִּׁיבֵנוּ ה' אֶלֵיף ונשוּבָה איכה ה כא "Bring us back to You, Hashem, and we will return". Doing Teshuva is the final goal of the Aveilus of Tisha B'av, and indeed, right after Av comes Elul, which means time for Teshuva. (Maharil<sup>12</sup>). How can we do Teshuva when we recall the Onesh & horrors of Din Shamayim, like the two Churbanos Bais Hamikdash, the Spanish inquisition, Rachmana Litzlan, the Nazi Holocaust, and all the *Tzaros* of our long *Galus*? A friend of mine had serious issues in Ruchaniyus. He looked through all the Chazal's that talk about the Onesh and

wickedness of his sins. Then, he read about the unbelievable *Schar* for overcoming his *Yetzer Hara*. He said that the positive side had a much bigger effect on him.

\*\*\*\*\*

In Novardok & Slabodka they were very good at seeing the Hevel & foolishness of Chet, to which they dedicated loads of: הַּתְבּוֹנְנוּת thought. And with lots of laughing (Novardok) at the folly of bad Middos; they could lose all Cheshek for sins, since they saw through the Dimyon of Ta'avos Olam HaZeh.

Nonetheless, such a person may want to go back to his weird *Yetzer Hara's*, *Chas V'shalom*, if he doesn't have a different kind of pleasure in his life. For this, we need constant *Tefila* of: וְהַעְרֵב נָא אֶת דִּבְרֵי תוֹרֶתְךְ make the *Torah Geshmak*. *Rosh Chodesh Av* is the *Yahrzeit* of *Ahron HaCohen*. A father is a symbol of love, and *Ahron* was also a symbol of love.

On *Tisha B'av*, the *K'ruvim* were hugging each other. Now, in *Galus* we need to focus on the potential positivism, and the great love and beauty in our lives if we do *Teshuva*. The *Baal HaTurim* says<sup>13</sup> that the *K'ruvim* were like two friends speaking in learning. He also says<sup>14</sup> that *K'ruvim* means children, like it says פִּי נַעַר יִשְׂרָאֵל וְאֹהֶבֵהוּ הושע יא וּ love *Klal Yisroel's* youthfulness.

A young child is full of innocence and *Temimus* and *Bitachon*, as it says: נַפְּשִׁי כְּגָמֵל lam in the hands of Hashem like a baby in his mother's arms. Sunday, 5 *Av* will be the *Arizal's Yahrzeit*. It is known that his great *Madregos* were earned through his great *Simcha Shel Mitzva*. (*Sefer* 

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> ספר מהריל (הלכות ימים נוראים) ודרש מהר"י סג"ל טעם התקיעה משנכנס אלול כדאמרינן **משנכנס אלול מרבין בתשובה**. וַסִּמך לָדבר ומל השם "את "לבבך "וַאת "לבב זרעך ר"ת אלול, ולכך תוקעים לָהזהיר וִלהזריז העם לתשובה.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> בעל הטורים בפרשת תרומה עה"פ שְׁנַיִם כְּרֻבִים וגו' וּפְנֵיהֶם אִישׁ אֶל אָחִיו (כה יח-כ) כמו שני חברים שנושאין ונותנין בדברי תורה.

<sup>.(</sup>הושע יא א). בעל הטורים (שם) כְּרֻבִּים. כרביא, כִּי נַעַר יִשְׂרָאֵל וָאֹהֲבֵהוּ

Charedim<sup>15</sup>). I know a certain Yungerman, that when he says: אָמֵן יָהֵא שָׁמֵהּ רַבָּא מְבָרַף he also thanks Hashem many times for the Zechus of saying this awesome Tefila (which is: מבטל גזירוֹת cancels harsh decrees, and M'chaper on one's sins. Gemara<sup>16</sup>). Some say that it is worth being M'vatel Torah and Tefila. in order to spend time appreciating the great Zechusim we are Zoche to, with our Torah, Avoda, and Gemilus Chasadim, Shviras HaMiddos, and Bitachon etc. Working on Simcha, and being Machshiv our Mitzvos takes time, and may appear to be causing Bittul Torah and Tefila etc. But it's all worth it. Such a person has a higher level of Simcha and Emuna, and he Shteigs way-over all his friends. He becomes much more real. אַשָּׁרֵי חַלְקוֹ Fortunate is his lot! When we try to do Teshuva on the Sin'as Chinam and Ka'as and

Kin'ah etc. that caused the Churban, we should mainly focus on the beauty of being a warm loving and caring father (Chodesh "Av") and on the greatness of Ahron who was a Rodef Shalom and everyone loved him, and how glorious it is when Jews love each other and hug each other (and learn Torah together) like the K'ruvim. Then we'll be ready for Elul, which means: אני לדוֹדי ודוֹדי לי more and more positivism and love. P.S. Although a person should avoid court cases in Chodesh Av (Shulchan Aruch17), one who is stuck with a court date in Av can have Bitachon and will surely Davka be Matzliach, since Bitachon is higher than all Tevah & all Halachos. A Baal Bitachon is: מקורב למלכות a friend of the Boss, & gets special treatment, despite his shortcomings and sins. (R' Dovid Bleicher Zatzal<sup>18</sup>). The Ramchal says<sup>19</sup> that he'll be pulled out of Gehinom, and the

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> ספר חרדים (תנאים לקיום המצות, התנאי הרביעי) השמחה הגדולה במצוה, דכל מצוה ומצוה שתזדמן לו דורנא הוא דשדיר ליה קודשא בריך הוא, ולפי רוב השמחה יגדל שכרו. וכן גילה הרב החסיד המקובל מהר"ר יצחק אשכנזי זצ"ל לאיש סודו, שכל מה שהשיג שנפתחו לו שערי החכמה ורוח הקודש, בשכר שהיה שמח בעשיית כל מצוה שמחה גדולה לאין תכלית, ואמר, דהיינו דכתיב (תבא כח מז) תַּחַת אֲשֶׁר לֹא עָבַדְתָּ אֶת ה' אֱלֹקֶיךְ בְּשִׂמְחָה וּבְטוּב לֵבָב מֵרֹב כֹּל, פירוש "מֵרֹב כֹּל", מכל מיני תענוג שבעולם ומכל זהב ופז רב ואבנים טובות ומרגליות.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> שבת קיט ב, אמר רבי יהושע בן לוי, **כל העונה אמן יהא שמיה רבא מברך בכל כחו, קורעין לו גזר דינו**, שנאמר (שופטים ה ב) בּּפְרֹעַ פְּרָעוֹת בְּיִשְׂרָאֵל בְּהִתְנַדֵּב עָם בָּרְכוּ ה', מאי טעמא "בִּפְרֹעַ פְּרָעוֹת"? משום ד"בְּרְכוּ ה". רבי חייא בר אבא אמר רבי יוחנן, אפילו יש בו שמץ של עבודה זרה מוחלין לו, כתיב הכא "בִּפְרֹעַ פְּרָעוֹת", וכתיב התם (תשא לב כה) כִּי פָרֶעַ הוּא. <sup>17</sup> שלחן ערוך (סי' תקנא סעי' א) משנכנס אב ממעטין בשמחה; ובר ישראל דאית ליה דינא בהדי גוי, לישתמיט מיניה דריע מזליה.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> ספר דברי בינה ומוסר, (שיחות ומאמרים שנרשמו ע"י תלמידי ישיבות בית יוסף מפי הגה"צ רבי דוד בליאכר זצוק"ל ראש ישיבת בית יוסף מזרי'ץ-פודליאסק, תל אביב תשל, עמ' קצ ד"ה וזוהי) החסיד הבוטח בה' בכל לבבו ורוחו נאמן עם ה', השמירה עליו אינו מצד רחמנות (שומר פתאים ה') ולא מצד איזה מעשה פרטי (שומר מצוה לא ידע דבר רע) אלא מצד קרבתו לאלקים ית"ש שהוא מקורב למלכות מצד עצמיותו והוא חלק מהמלוכה, כי אמנם יש חוקים כלליים לכל יושבי המדינה, אבל יש מקורבים שיש להם זכויות מיוחדות ומשפטי שרים משום שמשתתפים בהנהגת המדינה, שאף בשנת בצורת ושעת חירום שכולם סובלים חרפת רעב, אבל להם אין כל דאגה, כי כל ענייניהם העצמיים גם המה לענייני המלוכה יחשבו, וכמידת מסירות לבו ונאמנות רוחו, כן התקרבותו אל המלך. כן החסיד הבוטח הנאמן לאלקיו, אין מודדין לו לפי מעשיו אלא לפי קרבתו, אפילו יזדמן חטא לידו, אך כיון שבלבו הוא נאמן, מושכין עליו חוט של חסד ולא יירא שמא יגרום החטא (כמבואר ברמב"ן ריש שער האמונה והבטחון, שההבדל בין אמונה ובטחון הוא שהמאמין ירא שמא יגרום החטא, אבל הבוטח אינו ירא שמא יגרום החטא עיי"ש) כי אפילו רשע הבוטח בה' חסד יסובבנו, למה הדבר דומה, למקורב למלכות שמצאו בו איזה עולה, אילו היה קורה דבר זה לאדם מן השורה היו דנים אותו ללא ספק בכל חומר הדין, אבל מי שמקורב למלך ואוהבו נוהגים בו לפנים משורת הדין. ורשע הבוטח בה', אין המדובר ברשע גמור, אלא באדם הקשור בפנימיות נפשו לבורא ובוטח בו בכל מאודו אלא שנכשל באיזה דבר, ובענין זה קרוי הוא רשע, כגון זה חסד יסובבנו.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> אוצרות רמח"ל [דרוש בענין הקיווי, עמ' רמז] **הַמְקַנֶה אפילו נכנס בגהינום יוצא ממנו**, שנאמר [ישעיה מ לא] וְקְוֵי ה' יַחֲלִיפּוּ כֹחַ יַעֲלוּ אֵבֶר כַּנְּשָׁרִים, יקו"ק מאיר עליו. וכמה מלאכים עליונים מעלים אותו הַמְקַנֶה [וזה] אֵבֶר כַּנְּשָׁרִים. ומסתלקים עמו למעלה, ותקותו היא טהרתו, מַקּוָה יָשׂרָאֵל ממש, כי הוא במדריגה עליונה שאין עושה בו פגם, אָם חַטָאתַ מַה תִּפִעַל, וזהו סוד התשובה

Bitachon he had in his lifetime will work for him even after he is *Niftar*.

#### תְּשְׁעָה בְּאָב וְיוֹם הַכִּיפּוּרִים The Importance and Consequences of *Mussar* and *Yiras Shamayim*

Do you know why there are so many Tisha B'av's in Klal Yisroel (the first and second Churban, Jews expelled from Spain, and more)? Because there aren't enough real Yom Kippur's. I once read a fascinating story that happened in Auschwitz. There was a Jew who was an unusually talented violinist, and the Germans forced him to entertain them... on the night of Yom Kippur. He played the Niggun of Kol Nidrei. The wicked Germans actually liked it, and they made him play it again and again. This part of the story is hard to believe, but if I'm not mistaken, the cruel Germans were actually emotional with tears when they heard this Niggun!

What's going on? How do we make sense of such an odd story? The truth about the entire destruction of Europe was the spiritual decline of *Klal Yisroel*. This is *Pashut* (obvious). The main decline of *Yiddishkeit* 

started with the reform movement and its founder, Moses Mendelsohn. Mendelsohn had once been a practicing Jew. So where did he go "off"?

The question was asked to his children: What was different about your father "in his good days" that caused him to go off the *Derech*? They remembered that the one difference between him and normal practicing Jew was that he didn't seem to have any special fear on *Yamim Nora'im!* The *Pele Yoetz* says<sup>20</sup> that it's a gift from *Shamayim* that even the lowest Jews have a certain awe of *Yamim Nora'im*.

Even a world famous secular American Jewish baseball player wouldn't play a crucially important game on *Yom Kippur*. But Mendelsohn had no real *Yiras Shamayim*. He tried to get on the "good side" of the *Goyim* in Germany by becoming like them, *Rachmana Litzlan* (they said that indeed, he was a *Goy* in a Jewish body).

Notice how those very same Germans perpetrated the worst Holocaust in the history of mankind. (P.S. The *Ohr Sameach* in his *Sefer, Meshech Chochma*, forewarned<sup>21</sup> the

שהוא ממש שב אל מקורו, והס"א לא יכלה לו, ונאמר [הושע יד ב] שוּבָה יִשְׂרָאֵל עַד ה', כן הַמְקַוֶּה הוא ממש בוקע בקו תקותו, ועושה נקב וסדק לעלות תחת כסא הכבוד, וזה לִישׁוּעֶתְךְּ קְוִּיתִי ה', וזה יַחֵל יִשְׂרָאֵל אֶל ה' כִּי עִם ה' הַחֶּסֶד, במקום שמתגלה יקו"ק מתגלה חסד, ואין פגם מעכב. וכמו שקיוה בחייו לה', כן לאחר מותו כשמתגברים כנגדו הדינים, הוא מתחזק בתקותו עד ה' ונקשר בו, ומסתלק ברגע. וזה לִישׁוּעֶתְךְּ קְוִּיתִי אינו אומר לישועתך "אקוה" אלא קוִיתִי בחיי, כן אחר המות לא יבושו הקוים.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> פלא יועץ (להרב הגדול חסידא קדישא ופרישא, כבוד מורנו הרב רבי אליעזר פאפו זצוק"ל, ערך כפור) יום כפור הוא יום אדיר בימי שנה, ואשריהם ישראל כולם מתעוררים בימים האדירים, ובפרט ביום הכפורים כי ה' משמים השקיף על בני אדם אדיר בימי שנה, ואשריהם ישראל כולם מתעוררות תשובה, ומי יתן והיה לבבם זה להם כל הימים, אבל כבר אמרו שהכל בידי שמים חוץ מיראת שמים, רק בחמלת ה' את עמו ישראל עם קרובו יאר פניו להם בימים האדירים האלה באור היראה והפחד, ומזיו שפעתם של הימים האלה ימשך לאדם לכל השנה, ולפי מה שיתעורר בימים האדירים האלה ויתחזק ליראה את ה' ויעשה גדרים וסייגים לעצמו ויקבל עליו להתנהג גם אחר יום הכפורים בדרכי התשובה, כך ימצא עזר כנגדו לכל השנה ה' ויעשה גדרים וסייגים לעצמו ויעלה במעלות עד אשר יטהר מטומאתו ומצא כדי גאולתו.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> משך חכמה בפרשת בחוקתי עה"פ וְאַף גַּם זאֹת בְּהְיוֹתֶם בְּאֶרֶץ אֹיְבֵיהֶם (כו מד) לא כן בגולה, שנתמעט הקיבוץ והאסיפה בלימוד התורה וכו', ומחיצה של ברזל מפסקת בין ישראל לאביהן שבשמים, כך היה דרכה של האומה, שכאשר יכנסו לארץ נכריה, יהיו אינם בני תורה, כאשר נדלדלו מן הצרות והגזירות והגירוש, ואח"כ יתעורר בהם רוח אלקי השואף בם להשיבם למקור חוצבו מחצבת קדשם, ילמדו, ירביצו תורה, יעשו נפלאות, עד כי יעמוד קרן התורה על רומו ושיאו, הלא אין ביד הדור להוסיף מה, להתגדר נגד אבותם, מה יעשה חפץ האדם העשוי להתגדר ולחדש, יבקר ברעיון כוזב את אשר הנחילו אבותינו, והישראלי ישער חדשות בשכוח מה היה לאומתו בהתנודדו בים התלאות, ויהיה מה, עוד מעט ישוב לאמר שקר נחלו אבותינו, והישראלי בכלל ישכח מחצבתו ויחשב לאזרח רענן, יעזוב לימודי דתו, ללמדו לשונות לא לו, יליף ממקלקלתא ולא יליף מתקנתא (ע'

Holocaust years earlier). Just like the *Yetzer Hara*; when a person gets on his "good side" and listens to him, in the end he destroys that same person. (*Gemara*<sup>22</sup>). One of the #1 fighters against the *Haskalah* was R' Yisroel Salanter *Zatzal*. He was constantly bemoaning the fact that we lost our fear of *Elul* and the *Yamim Nora'im*.

In Ohr Yisroel he writes<sup>23</sup> how in the olden

days people were petrified of *Elul*, and today it's all cool, *Rachmana Litzlan*, with no true fear, *Hashem Y'racheim*. Notice how he was aiming at the *Shoresh* of the horrific spiritual decline caused by the *Haskalah*. Their leader had no fear during *Yamim Nora'im*.

When did *Amalek* come and attack us? In: עפִּידִים *Refidim*, when we became weak (הַפָּי,) in *Torah* and *Yiras Shamayim*. (*Medrash*<sup>24</sup>). So our punishment is *Amalek*, about whom it says: אַלהִים תצא כה ית אַל הִים תצא כה ית לובא של ובא יבר יום און ליא יָבָיא אֱלֹהִים תצא כה ית (Hashem. When a *Yid* loses his "fear" of Hashem, then he invites "fearless" *Goyim*, *Chas V'shalom*, who are not "afraid" to be cruel and act like animals.

When the *Kol Nidrei* niggun moved those Germans in Auschwitz, it tells us how *Yom Kippur* is the *Shoresh* of everything. If we would have had a serious *Yom Kippur*, the Germans would have been totally different people.

Notice how R' Yisroel Salanter Zatzal was

also involved in spreading Limud HaMussar. Limud HaMussar means Yiras Shamayim, and R' Yisroel Salanter was the father of the Mussar movement. R' Gershon Liebman Zatzal said that if there would not have been so much antagonism against Mussar, then there would not have been a Holocaust.

How important it is to be *Machshiv Mussar*. One of the famous *Gedolei Yisroel* had once been involved in being a: מִתְנֵגֵד opponent against *Mussar*. He was then a young *Bachur* and a famous: עִילוּי genius. He admitted that later in life he had suffered from a tremendous: רְפִיוֹן drop because of this, & he had great regret for his opposition to *Mussar*, although he became a true *Gadol*.

The more you are *Machshiv Mussar*, the more it helps you. The *Velt* says: Take your pick: *Mussar*, or *Yissurim*, *Rachmana Litzlan* (they both have the same letters).

## חֵטָא הַמְרַגְלִים וְתִּשְׁעָה בְּאָב Hashem Wants More Praise and Thankfulness, and Less Kvetching

Our Chachomim say: כָּל הָרוֹדֵף אַחַר הַכָּבוֹד (One who chases after Kavod, Kavod runs away from him). The same thing is true with your: שְׁבַח וּבַּקְשָׁה (praising Hashem vs. making requests form Him) ratio. When you keep davening and

ירושלמי מועד קטן ב-ב), **יחשוב כי ברלין היא ירושלים** וכמקולקלים שבהם עשיתם כמתוקנים לא עשיתם (סנהדרין לט סע"ב) וְאַל תִּשְׁמַח יִשְׂרָאֵל אֶל גִּיל כֶּעַמִּים (הושע ט א) <mark>אז יבוא רוח סועה וסער, יעקור אותו מגזעו</mark> וכו'.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> ב"ב טז א, במתניתא תנא: יורד ומתעה ועולה ומרגיז נוטל רשות ונוטל נשמה (פי' רש"י, יורד למטה ומתעה את הבריות לחטוא, ועולה למעלה ומרגיז את חמת המלך בהשטנותו, נוטל ממנו רשות להרוג את החוטא).

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> אור ישראל (קבוצת מכתבים ומאמרים להלהיב הלבבות ליראת ה' וללימוד היראה והמוסר, לאדמו"ר הרב הגאון רשכבה"ג החסיד והעניו אור עולם המפורסם בכל קצוי ארץ מרנא ורבנא ישראל ליבקין מסאלאנט זצוקללה"ה, חובר מאת תלמידו הרב הגאון הגדול צדיק ונשגב שמו מרן רבי יצחק בלאזער זצ"ל בעל שו"ת פרי יצחק, וילנא תר"ס, מכתב יד, עמ' 60) **מלפנים כאשר ידעתי - כל איש אחזו פלצות, מקול הקורא קדוש אלול**. החרדה הלזו נשאה פריה להתקרב לעבודתו ית"ש, איש לפי ערכו. <sup>24</sup> מדרש תנחומא (בשלח סוף פרק כה) אחרים אומרים, אין רפידים אלא שרפו ידיהם מן התורה, ולפיכך עמלק בא עליהם, וכן את מוצא שאין השונא בא אלא על ידי רפיון ידים מן התורה, שנאמר (דהי"ב יב א) וַיְהִי כְּהָכִין מַלְכוּת בְּיָת הַפֶּלֶךְ וְאֶת אוֹצְרוֹת בֵּית הַמֶּלֶךְ וְאֶת הֹפִלְ לָקַח וַיְּקָת אִ עִּשֹׁה שַׁלֹמֹה (מ"א יד כה-כו).

asking for something (although doing so is sometimes well worth it, and in the end you will get what you're asking for, since: הָעַקְשָׁן one who is stubborn will be *Matzliach!*) yet it can boomerang *Chas V'shalom*, since Hashem wants you to appreciate what you already have.

Imagine if the more you keep davening, the more Hashem views you as a basically ungrateful person. (Again, this isn't always true, since Hashem is so full of *Rachamim* that He will help you regardless of whether you deserve it or not). If you went the exact opposite direction, and just "thanked" all day, you'd go much further.

I know of two cases where people got nowhere, despite all their *Tefilos* and: בְּכִיוֹת tears, and despite the fact that *Chazal* say: the Heavenly gates of tears are never sealed! Perhaps basic decency (thankfulness) is way more *Chashuv* in *Shamayim* than any *Chazal*. And thankfulness is an emergency issue for many, many of us, including people who think they are already thankful.

The *Poskim* in *Shulchan Aruch* say<sup>25</sup> that you're not even allowed to be *Dan* the

Meraglim L'kaf Zechus. Kvetching and ingratitude are downright dangerous. Throughout your life, you have to constantly make a daily Bedikas Chametz to weed out all those unending complaints against ourselves (albeit our sins) and against our fate.

In truth, a person should spend even an hour a day with non-stop Thank You's. You'll see what a new *Mazal* you'll have, and how you'll attract more and more goodness in your life.

ּכָּל הַמִּתְאַבֵּל עַל יְרוּשָׁלַיִם זוֹכֶה וְרוֹאָה בְשִׂמְחָתָהּ תענית ל ב A *Baal Yissurim* Ends Up with The Most Goodness

קּשֵׁם שָׁמִּשֶׁנְכְנָס אָב מְמַעֲטִין בַּשִּׁמְחָה, ; יו קּהְ מִשֶּׁנְכְנָס אָדָר מַרְבִּים בַּשִּׂמְחָה תענית כּט א in "Av" we decrease our Simcha level, and in "Adar" we lift it. Notice how Simcha is what life is all about. Just that sometimes we have more Simcha and sometimes less. Our religion is total-positive. All evil in our lives is heading for total good!

Just like on *Purim* we say: וְנַהְפוֹךְ הוּא V'nahapoch Hu, with all the evil disappearing, and now we have *Mordechai* in *Haman's* place; the same on *Tisha B'av;* emanating from the pain of *Aveilus Bais Hamikdash* comes a *Simcha*. All the evil and sadness will

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> כתב הטור בהלכות תענית (או"ח סי' תקפ) כתב בה"ג אלו הימים שמתענין בהם מן התורה והמתענה בהם לא יאכל בהן ולא ישתה עד הערב וכו' בז' באלול מתו מוציאי דבת הארץ במגפה. והקשה הב"י אבל הא קשיא לי למה התקינו להתענות ביום שמתו מוציאי דיבת הארץ "שמחה" מיבעי באותו יום, דבאבוד רשעים רינה (משלי יא י) ושמא מפני שלא זכו שתתקבל תשובתם מצטערינן דמסתמא שבו ולא נתקבלו, ע"כ. אבל הב"ח כתב ומה שקשה לב"י למה התקינו להתענות ביום זה אדרבה שמחה מיבעי באותו יום דבאבוד רשעים רנה, ומה שתירץ על זה אינו מתקבל, אבל לפע"ד האמת הוא דלפי שכל ישראל נענשו על ידם לפי ששמעו לקולם ונגזרה עליהם גזירה וצרה גדולה שימותו במדבר, ועל כן מדרך התשובה קיבלו עליהן להתענות ביום זה לדורות כדי שישימו ללבם העון הגדול ששמעו לקול הרשעים ולא יחזרו עוד לעשות כמעשה הרשעים. עד כאן דברי הב"ח. ונראה לבאר ביותר, דהנה יסוד חטא המרגלים כתב רש"י בתחילת הפרשה למה נסמכה פרשת מרגלים לפרשת מרים לפי שלקתה על עסקי דבה שדברה באחיה ורשעים הללו ראו ולא לקחו מוסר, א"כ הקלקול שנתנו לישראל היה שגם אם רואים שמישהו מת מעונות לא לוקחים מוסר, וא"כ גם שהם מתו במיתה המשונה כבר לא לקחו מוסר ממיתתם, וממילא שוב לא נתכפר להם חטאם במיתתם, וע"כ אנו מתענים ביום זה והתענית היא מחלקי התשובה כדי שיזכו שיתכפר להם חטאם כשניקח מוסר ממיתתם. (ספר באור פניך, לר' ישראל בן ניסן גולדברג, י' כסלו תשפא, עמ' לט).

וגם לדעת הב"י כתב בשו"ת אגרות משה (אורח חיים חלק ג סימן יד) ובעצם אין כוונת הבית יוסף שנחשבו בתשובתם צדיקים שלכן מתענין על מיתתם, דהא מאחר דלא קבל השי"ת את תשובתם הרי פסק השי"ת הרוצה והמקבל תשובה דאין תשובתם כלום, וממילא הם רשעים אף אחר ששבו, ואין להצטער על מיתתם מצד החיוב להצטער במיתת צדיקים וכו', אלא התענית היא על שלא נתקבלה תשובתם, כמפורש בלשון הב"י שכתב ושמא מפני שלא זכו שתתקבל תשובתם מצטערינן, היינו שנדע שאיכא חטאים גדולים שהתשובה אינה מתקבלת, ונדע גודל עונשי החוטאים.

someday become Simcha, like Chazal say: ּכַּל הַמַּתַאַבֵּל עַל יִרוּשָׁלַיִם זוֹכָה וְרוֹאֵה בִשְּׁמַחַתַהּ תענית לב since we mourned over it, we will be Zoche to see the Simcha of Yerushalayim. Similarly, your worst sin will someday become the biggest Mitzva (when you do Teshuva). A Baal Yissurim ends up with the most goodness. The Seforim HaKedoshim say<sup>26</sup>: בָּל הַמְדוּכֵּה בְּיָסוּרִים בָּעוֹהַ"ז זוֹכֵה וְרוֹאֵה עוֹהַ"בּ. The more Yissurim a person has on this world, the more pleasures in the next world. Hashem has tremendous Rachmanus on all those people who suffer, and He will make sure to be: מָהַפֶּרְ אֶת הַקּלָלָה לְבָרֶכָה turn around the curse into a blessing. Chazal say<sup>27</sup>: טוב פַּעם אחת בצער ממאַה שׂלא בּצער It's worth way more when it's harder.

Chazal say<sup>28</sup>: וְהָאֱלֹקִים יְבַקֵּשׁ אֶת נָרְדָּף קּהלת ג טו Hashem sticks up for the victim; even if the victim is a *Rasha* who is being persecuted by

a *Tzaddik*, yet Hashem will still stick up for this victim, who is a *Rasha!* 

Look how precious are *Yissurim!* And by *Leah* it says: וַיִּרְא ה' כִּי שְׂנוּאָה לֵאָה וַיִּפְתַּח אֶת Hashem saw that Leah was rejected, so He gave her a child. The *Alter* of *Kelm Zatzal* says<sup>29</sup> that it wasn't her *Ma'asim Tovim* or *Tefilos* that caused her to be *Zoche* to 6 *Shevotim*; it was her pain of being a: שְׁנוּאָה reject!

הַיּוֹם הַזֶּה אָחֵל תֵּת פָּחְדְּךְ וְיִרְאָתְךְּ עַל פְּנֵי הָעַמִּים תַּחַת כָּל הַשָּׁמִיִם אֲשֶׁר יִשְׁמְעוּן שִׁמְעֵךְ וְרָגְזוּ וְחָלוּ מִפְּנֶיךְ בּ כּה The Way You See Things Affects Everything

There are plenty of *Pesukim* in these *Parshiyos* telling us: אַל תִּירָא אֹתוֹ כִּי בְיָדְךְ נָתַתִּי "Don't be afraid" (again and again) and now we have a *Passuk* telling us how Hashem will **make the** *Goyim* **be afraid of us.** You may have plenty of fear from a *Basar V'dam*, including fear of certain tough friends and relatives, and important people, etc. \*\*
A *Yid* has to have *Bitachon* that Hashem can

"melt" all those scary people in your life, and give you Yeshuos. A

People will respond to you exactly the way you view them

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> ברכות ה א, אָמֵר רָבָא אָמַר רַב סְחוֹרָה אָמֵר רַב הוּנָא, כֶּל שֶׁהַקְּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא חָפֵץ בּוֹ, מְדַכְּאוֹ בְּיִסּוּרְיוּ, שֶׁנֶּאֲמֵר (ישעיה נג י) "וַה' חָפֵץ דַּכְּאוֹ הֶחֱלִי". יָכוֹל אָפִלוּ לֹא קְבְּלָן מֵאַהָבָה, תַּלְמוּד לוֹמֵר "אָם תָּשִׁים אָשָׁם נַפְשׁוֹ", מָה "אָשָׁם" לְדַעַת, אַף "יִסּוּרִין", לְדַעַת. וְאָם הָבָים (עליו מאהבה) מַה שְּכָרוֹ? "יִרְאֶה זֶרַע יַאֲרִיךְ יָמִים", וְלֹא עוֹד אֶלָא שֶׁתַּלְמוּדוֹ מִתְקַיֵם בְּיָדוֹ, שֶׁנֶּאֶמֵר "וְחַפֶּץ ה' בְּיָדוֹ יִצְלָח".

והביאור ע"פ מה שאמרו רז"ל (סוף עוקצין) עתיד הקב"ה להנחיל לכל צדיק וצדיק ש"י עולמות, ובא הרמז אם תוסיף מספר שם ה' (שהוא עולה כ"ו) על מספר ש"י, הרי עולה של"ו גי' יסורין בדיוק, לרמוז שעל ידי יסורין נדכא ונטהר מעוונותיו, ותחזור נשמתו להדבק בשכינה וזוכה לש"י עולמות. (ספר מי המעין לר' מימון מלכה, עמ' קפז).

וכתב הרמ"ק באור החמה (פ' תרומה דף קסז ע"א ד"ה תרין אורחין) ובמה ידע האדם אם חלקו בחיים או חוץ? זה שאמר: סימנא דאורח חיים מאי? איהו תוכחות מוסר וכו', ולזה מי שיש לו תוכחות, ויסורין באין עליו, מתערי ליה למהך בההוא אורח חיים, וצריך לפשפש במעשיו, וישמח בחלקו דרך חיים אלו. ע"כ. הרי שכאשר באים עליו ייסורין סימן הוא שחלקו בחיים. (אור יקר רע"מ שער ראיתיו בספר קנין תורה השלם, עמ' קט). וכתב עוד הרמ"ק: כל המקודש מחבירו, יסוריו קשים יותר. (אור יקר רע"מ שער ג' סי' כ' כרך טו דף רמ). ראיתיו בספר תורת נתן ערכי הרמ"ק, ח"ד עמ' קנה אות תא.

<sup>27</sup> אבות דרבי נתן (ג ו) לפי שטוב לו לאדם דבר אחד בצער ממאה בריוח.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> ויקרא רבה (כז ה) וְהָאֱלֹקִים יְבַקֵּשׁ אֶת נִרְדָּף (קהלת ג טו) ר' הונא בשם רב יוסף אמר לעולם וְהָאֱלֹקִים יְבַקֵּשׁ אֶת נִרְדָּף, רשע רודף (קהלת ג טו). אתה מוצא צדיק רודף צדיק, וְהָאֱלֹקִים יְבַקֵּשׁ אֶת נִרְדָּף, רשע רודף צדיק, וְהָאֱלֹקִים יְבַקּשׁ אֶת נִרְדָּף, רשע רודף צדיק, וְהָאֱלֹקִים יְבַקּשׁ אֶת נִרְדָּף, מכל מקום וְהָאֱלֹקִים יְבַקּשׁ אֶת נִרְדָּף, מכל מקום וְהָאֱלֹקִים יְבַקּשׁ אֶת נִרְדָּף, מכל מקום וְהָאֱלֹקִים יְבַקּשׁ אֶת נִרְדָּף, רשע, וְהָאֱלֹקִים יְבַקּשׁ אֶת נִרְדָּף, מכל מקום וְהָאֱלֹקִים יְבַקּשׁ אֶת נִרְדָּף, רשע, וְהָאֱלֹקִים יְבַקּשׁ אֶת נִרְדָּף, רשע רודף צדיק רודף רשע, וְהָאֱלֹקִים יְבַקּשׁ אֶת נִרְדָּף, מכל מקום וְהָאֱלֹקִים יְבַקּשׁ אֶת נִרְדָּף, רשע, וְהָאֱלֹקִים יְבַקּשׁ אֶת נִרְדָּף, רבי שמחה זיסל זיו, 

<sup>29</sup> חכמה ומוסר (ספר שלם בתורת היראה והמוסר, אשר דלה מתורת רבו הגאון רבי ישראל מסלאנט, רבי שמחה זיסל זיו, 
הסבא קדישא מקעלם, ערוכים מכתב יד קדשו, חלק א' ניו יורק תשיז, עמ' רל, ד"ה והנה גדולה) רחל ללאה, וגם כתוב "רָחֵל מְבָּכָּה עַל 
יעקב אבינו ע"ה, וגם לבסוף "וַיִּקְרָא לְרָחֵל וּלְלָאָה" (ויצא לא ד) וגם בספר רות הקדימו רחל ללאה, וגם כתוב "רָחֵל מְקָרָה" (ויצא כט לא) 
בָּנָיהָ" (ירמיה לא יד) ועם כ"ז מקרא מלא דבר הכתוב "וַּיִרְא מי ילדה, ידענו שלא ילדה, ולמה נכתב, אלא להודיע יען כי היה 
הנה מלות "וְרָחֵל עֲקָרָה" מיותרות הן, כי אחרי שלא כתב את מי ילדה, ידענו שלא ילדה, ולמה נכתב, אלא להודיע יען כי היה 
לה כבוד יותר מלאה, שהיא היתה אהובה יותר אצל בחיר האבות, לכן "וְרָחֵל עֲקָרָה", אף שהיא היתה ראויה ודאי לפתוח רחמה, ורחל עקרה. (גם נדפס באור רש"ז, עמ' קעח).

Bitachon Weekly פרשת דברים-חזון תשפ"ג

a tough judge whom he feared and hated. He wasn't getting anywhere, until I told him to view the judge as "mush" and "butter", and as if he is a friend. It worked like magic, and the judge suddenly went out of his way to actually be nice to my friend! \*\*\* Don't have mental arguments antagonism to people who intimidate you. Often, they can actually feel it, and: כַּמֵיִם תַּפָּנִים לַפָּנִים כַּן לֱב הָאָדָם לְאָדָם משלי כז יח Just as water reflects your facial expression, your friends heart reflects your feelings towards him. R' Yaakov Galinsky Zatzal told me that a person cannot hide his feelings; so think "positive" and "accepting" thoughts about your enemies, and watch them change!

friend of mine was having a court case, with

This applies even to disease, *Chas V'shalom*. When a person plays down those dangerous growths in his body, they can shrink and disappear! Always be calm and unafraid; and **patient** with *Bitachon* and *Menucha*. It is a *Segula* for all *Yeshuos*. **Even machines** work better for calm people!

# The More You Believe in Something, The More It Works for You

And when you have faith in a person, he does

much more for you. Of course. this is whv Bitachon in Hashem is so Those powerful. who believe more in Hashem, get much more Nissim and Yeshuos. As long as you're working removing depressive,

nervous, & fearful thoughts, then Hashem will help you.

And most vital, is how you view yourself! Your whole success depends how much *Chashivus* you give to yourself, and to the

power of your *Torah*, your *Tefila*, and your *Ma'asim Tovim*. The worst kind of sins happen when people think they don't count, and are unimportant. If a person is a "*Shafel* (lowly) type", he needs to hold a *Velt* of himself to the extreme, and even his smallest desire to improve has to be respected.

# NOVARDOK

Novardokers specialized in ridiculing the Yetzer Hara with plenty of laughter. When you play something down, it loses its Koach. When you make a joke about a scary person, your fears can diminish. That's why the Yidden called those giants רְפָאִים (weaklings) while the Mo'avim called them: אָמִים בּיא Aim'im (fearsome)

The same person or situation can be looked at in two ways. This is also true about your view of yourself. The way you see yourself, affects your performance.

\*\*\*\*

R' Gershon Liebman *Zatzal* was always practicing no fear of people. In his formative years in the *Yeshiva* in *Bialystok* he ran away from *Kavod*, and from receiving recognition from people. He was so seasoned in

"fearlessness" during peacetime, that by the time WWII broke out, the Nazis didn't scare him. He was able to accomplish amazing feats, like building a Yeshiva in the ghetto. \*\*\*\* They say that the Alter of Slabodka always looked at



R' Gershon Liebman (center) with R' Moshe Shmuel Shapiro, Rosh Yeshivas Be'er Yaakov (to his left)

a person with a brand new *Ayin Tova*, as if he could change any minute from his evil past. A person should always be oozing with love & *Ayin Tova* on all of mankind, just like Hashem tolerates the worst *Reshaim* and always gives a chance for *Teshuva*.



# To hear a clear recording of Rabbi Mandel's shiurim, call by dialing: USA 718 298 2077 UK 0330-1170305 Israel 072-398-2980 Canada 647-797-0056

## Here are the ID numbers for last week's Shiurim. When the menu starts, press 9 and enter the Shiur ID right away

#### Parshas Matos -Masei 5783

|          |          | <del></del> |
|----------|----------|-------------|
| Shiur ID | Duration | Language    |
| 245247   | 3:05     | English     |
| 245519   | 4:59     | English     |
| 245248   | 1:44     | Yiddish     |
| 246522   | 3:44     | Yiddish     |
| 246528   | 2:50     | Yiddish     |
| 245522   | 5:21     | English     |
| 246524   | 3:25     | Hebrew      |
| 245523   | 5:37     | English     |
| 246529   | 2:20     | Yiddish     |
| 246525   | 2:59     | English     |
| 246541   | 3:55     | Hebrew      |
| 246530   | 3:40     | English     |
| 246526   | 3:34     | Yiddish     |
| 246542   | 6:38     | Hebrew      |
| 247304   | 44:29    | English     |
| 246531   | 5:32     | Yiddish     |
| 246527   | 3:19     | Hebrew      |
| 246532   | 3:05     | Hebrew      |
| 24       | 3:       | English     |
|          |          |             |

Have Rabbi
Mandel Daven
for your whole
family each
month.

# BITACHON WEEKLY Nonthly Supporter

# Rabbi Yehudah Mandel will Daven for every monthly supporter each erev Rosh Chodesh

Your Donation will directly help spread Bitachon Weeklys Worldwide

\$10 MO.= 12 Bitachon Weeklys

\$18 MO. = 20 Bitachon Weeklys

\$36 MO. = 40 Bitachon Weeklys

\$52 MO. = 60 Bitachon Weeklys

\$72 MO. = 84 Bitachon Weeklys

\$100 MO. = 120 Bitachon Weeklys

Own the Zechus of Spreading Emunah & Bitachon Worldwide

#### For your donation:

Checks:

Cong. Shaarei Bitachon tax ID 87-4766435

Address: 11 Isabella dr Lakewood NJ 08701

Call/Text:

848-245-4278

Email:

weinberger138@gmail.com

Zelle info:

congshbt@gmail.com

Link:

https://pay.banguest.com/shaareibitachon

Paupal:

PayPal.Me/congshbt

For any questions or comments: 848-245-4278

Send your names to weinberger138@gmail.com
You will get a reply with your monthly supporter number which you
will need if you would want to change or add names in the future.



# **BITACHON WEEKLY**

# LIVE A LIFE OF MENUCHA AND HAPPINESS

# HUNDRED'S OF YIDDEN TESTIFY THAT BITACHON WEEKLY HAS TRULY ENHANCED THEIR LIVES. YOUR DONATION WILL IMPACT THOUSANDS

# **DEDICATION OPPORTUNITIES:**

R' MANDEL PARTNERSHIP SEFER SPONSOR PARSHA SPONSOR CITY SPONSOR BW SUPPORTER

\$ 7,500 (\$ 625/M) \$ 3,600 (\$ 300/M)

\$ 1,200 (\$ 100/m)

\$600 (\$50/M)

\$360 (\$30/M)

CORPORATE SPONSORSHIP - CALLUS!

THE PRINTING AND DISTRIBUTION OF HUNDREDS OF COPIES IN LAKEWOOD, BNEI BRAK, BROOKLYN. MONSEY, GREAT NECK, DEAL, BALTIMORE AND MORE.

BRING BITACHON WEEKLY TO YOUR CITY FOR ONLY \$60-\$120/WEEK

CALL/TEXT (848) 245-4278

## **To Donate:**

- Call/Text (848) 245—4278
- Mail: Cong. Shaarei Bitachon Tax ID 87-4766435
   11 Isabella Drive Lakewood, NJ 08701
- Zelle info: congshbt@gmail.com
- Credit Card: <a href="https://pay.banquest.com/shaareibitachon">https://pay.banquest.com/shaareibitachon</a>





# Become A Partner With Bitachon Useekly!

Bitachon Weekly is minimizing its printing and distribution until we boost up our monthly funding.

However, Bitachon Weekly is seeking individuals to print a few Bitachon weekly's from their own printer for people in their area that would want it.

Become A Bitachon Weekly
Location!
Reap The benefits Of Zikuy
Harabim!
Help spread Emuna & Bitachon
to your friends and neighbors!

Bitachon weekly is seeking location sites in the following locations:

Lakewood Union City
Brooklyn Cherry Hill
Flatbush Texas

Boro Park Los Angeles Williamsberg Philadelphia

Queens Denver
Baltimore Israel
Monsey Australia
Passaic South Africa
Kensington Gateshead
Far Rockaway London
Jackson Cleavland

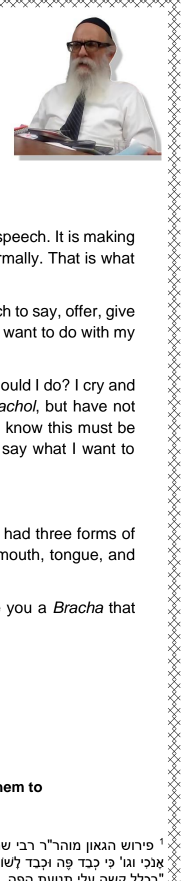
Toms River Toronto Chicago Montreal

To add your house to a location

C/T 8482454278

email weinberger138@gmail.com

# Questions To Rabbi Mandel



**Question:** I am a 23-year-old girl, and I recently developed a stutter in my speech. It is making me so sad and depressed. I feel like it is not worth living if I cannot talk normally. That is what separates us from animals! Our speech is our entire life.

I am consumed with sadness a whole day thinking about this. I have so much to say, offer, give over; and I just can't! I feel locked up in chains. I have so much good that I want to do with my speech, and I just can't. It is eating me up alive.

Can Rabbi Mandel tell me how I can get a Yeshua for my speech? What should I do? I cry and daven about this the whole day to Hashem, and know that He is a Kol Yachol, but have not seen any Yeshua yet. I also work on my Emuna and Bitachon daily, and I know this must be best for me, but it still makes me so sad that I can't express myself and say what I want to say...

**Answer:** You should know that you are similar to *Moshe Rabeinu. Moshe* had three forms of speech problems. He was: פָבַד לְשׁוֹן, וַעְרֵל שְׂפָתַיִם debilitated in his mouth, tongue, and lips. The *Meforshim* explain<sup>1</sup> what the three forms are.

If you have *Moshe Rabeinu* syndrome, you must be a holy person. I give you a *Bracha* that you will be just fine.

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com

<sup>ַ</sup> פירוש הגאון מוהר"ר רבי שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה בפרשת שמות עה"פ וַיּאמֶר משֶׁה אֶל ה' בִּי אֲ-דֹנִי לֹא אִישׁ דְּבָרִים אָנֹכִי וֹגוֹ כִּי לָשׁוֹן אָנֹכִי (ד י) כבד פה - ליקוי כללי ביכולת הדיבור; וכבד לשון - ליקוי המצוי במיוחד בלשון. אמר משה: בכלל קשה עלי תנועת הפה, ועוד, נתקל אני בלשוני, איני שולט בה".

ובפרשת וארא עה"פ וַיְדַבֵּר משֶׁה לְפְנֵי ה' לֵאמֹר הֵן בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לֹא שְׁמְעוּ אֵלֵי וְאֵיךְ יִשְׁמְענִי פַּרְעֹה וַאְנִי עְרַל שְׂפָתָיִם (ו יב) ערל שפתים. יתירה משמעותו על משמעות "כבד פה וכבד לשון", דלעיל הלה אינו מציין אלא כבידות באיברי הדיבור; ואילו "ערל" הוא אדם שאינו שולט ביכולת הנתונה לו מצד הטבע ומצד גופו (השווה פי' בראשית יז י, ש"ערל" הוא מצב של אבדן שליטה). לאמור: אף אם אתגבר של כבידות הפה והלשון, עדיין יחסר לי למעשה כוח הדיבור; מלתי תקפא בתוך פי. ככל שאחפוץ לבשר לעם נשגבות, להלהיבם ולזקפם, לא אעצור כוח, וקצר כשרוני ולא אצליח.