Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה



לזכות ר' מאיר בן לאה

**Parsha Sponsor** 

לעילוי נשמת בצלאל בן שרגא פייוול תנצב"ה פנחס

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

פרשת פנחס תשפ"ג erun מול Bitachon Weekly

# TO RECEIVE BITACHON WEEKLY BY EMAIL SEND A REQUEST TO:

### thenewbitachonweekly@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400

Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com

And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898

לזכרון עולם בהיכל ה'

נחמן בן זאב קהת משה
יטלא בת יהודה
אהרן בן יהודה אריה הכהן
טאבא בת ביילא
שרגא פייבל בן משה יוסף
גבריאל בן פנחס
רחל בת נחמן
משה בן פנחס

לזכותן של שרה יהודית בת ביילא חיה פערל בת ביילא

Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur



# BITACHON WEEKLY

פרשת פנחס תשפ"ג

#### IN THIS ISSUE

- THE HEART OF THE TRUE MELECH IS ABSORBED IN LOVING OTHERS AND TAKING CARE OF THEIR NEEDS
- IF YOU ARE "FULL" IN THIS WORLD THEN YOU REMAIN FULL IN THE NEXT WORLD
- FEELING LIKE HASHEM'S BELOVED SON INSPIRES A PERSON TO AVODAS HASHEM
- THE MAIN ACCOMPLISHMENT OF A PERSON IS TO REALIZE THAT ALL PEOPLE ARE REALLY MESSENGERS OF HASHEM
- WHO DO YOU THINK YOU ARE?? SHITAS NOVARDOK: NO SHIFLUS ALLOWED
- DAVKA THE ONE WHO DIDN'T "MAKE IT" CAN BECOME BETTER THAN THE BEST
- A YID CONSTANTLY HAS NEW OPPORTUNITIES FOR GREATNESS
- A MELECH BREAKS BARRIERS IN RUCHANIYUS
- HASHEM IS ALWAYS TRICKING US AND TURNING THE WORST SITUATIONS INTO THE BEST
- ANYONE CAN BECOME JUST LIKE A COHEN
- WE DAVEN EFFECTIVELY AND HAVE BIG YESHUOS BY REMEMBERING AND THANKING FOR ALL OUR PAST ANSWERED TEFILOS
- BE'NAYAHU BEN YEHOYADA A JEWISH GENERAL MEANS A GIBBOR IN BITACHON
- THE MORE SAVLANUS, SIMCHA, AND
   RACHAMIM IN YOUR SYSTEM, THE MORE
   SUCCESS YOU ATTRACT IN YOUR LIFE
- THE POWER OF SIMPLE BITACHON
- MUSSAR IN THE FOURTH GRADE -"I LIKED THE MUSSAR THE BEST"
- STORIES OF NOVARDOK

## פרשת פנחס

#### בְּנֵי יְהוּדָה עֵר וְאוֹנָן וַיָּמָת עֵר וְאוֹנָן בְּאֶרֶץ כְּנָעַן כּוּיט The Heart of The True *Melech* Is Absorbed in Loving Others and Taking Care of Their Needs

The deaths of: עֵר וְאוֹנְן *Er* and *Onan* are always mentioned with *Yehuda's* family. Perhaps this is to teach you the opposite of *Malchus*. They both died for reasons of selfishness; not wanting to do *Chesed* with others. *Yehuda* though, saved *Yosef* by saying: אָחִינוּ בְשָׂרֵנוּ הוּא וִישׁבּ לֹז כֹז he is our brother and our flesh. And *Tamar* was ready to be burned alive rather than embarrass *Yehuda*. This is a house of true *Malchus* [like

the *Rambam*<sup>1</sup> says, a *Melech* is the **heart** of the nation] people who **give** to others, and care for them and love them.

נאָשֶׁר נָאֶסף אַהֶּרֹן אָחִיךְּ כּז יג If You Are "Full" In This World Then You Remain Full in The Next World Moshe, Ahron, and Miriam were all Niftar with: מִיתַת נְשִׁיקָה being "kissed" by Hashem

(they were: דבוּק attached to Hashem). No *Malach HaMo'ves* and no pain. Their bodies remained whole, and no worms could harm them. (*Gemara*<sup>2</sup>). The bones of a person who didn't have *Kin'ah* during his lifetime do not rot. (*Gemara*<sup>3</sup>). The *Maharal* says<sup>4</sup> that

^ רמב"ם הלכות מלכים [ג ו] וכן לא יהיה שטוף בנשים, אפילו לא היתה לו אלא אחת לא יהיה מצוי אצלה תמיד כשאר הטפשים, שנא' [משלי לא ג] אַל תִּתֵּן לַנָּשִׁים חֵילֶךּ, על הסרת לבו הקפידה תורה שנא' [שופטים יז יז] וְלֹא יָסוּר לְבָבוֹ, **שלבו הוא לב כל קהל ישראל** לפיכך דבקו הכתוב בתורה יתר משאר העם שנא' [שופטים יז יט] כֶּל יְמֵי חַיָּיו.

2 ב"ב יז א, תנו רבנן, ששה לא שלט בהן מלאך המות (אלא מתו בנשיקה על פי שכינה. רש"י) ואלו הן: אברהם יצחק ויעקב משה אהרן ומרים, דכתיב בהו "עַל פִּי ה". והא מרים לא משה אהרן ומרים, דכתיב בהו "עַל פִּי ה". והא מרים לא כתיב בה על פי ה'? אמר ר' אלעזר, מרים נמי בנשיקה מתה, דאתיא שם שם ממשה, ומפני מה לא נאמר בה על פי ה', שגנאי הדבר לומר. תנו רבנן, שבעה לא שלט בהן רמה ותולעה, ואלו הן אברהם יצחק ויעקב משה אהרן ומרים ובנימין בן יעקב. אברהם יצחק ויעקב, דכתיב [בהו] ע"פ ה' (שמתו ע"פ שכינה, ואין ראויה רמה אברהם יצחק ויעקב, דכתיב [בהו] "בכל מכל כל", משה אהרן ומרים, דכתיב [בהו] ע"פ ה' (שמתו ע"פ שכינה, ואין ראויה רמה לשלוט במי שנשוק משכינה, שהרי אין הרמה באה אלא מטפה מרה המטפטפת מסכינו של מלאך המות, דאמר מר (ע"ז כ ב' ממנה מסריח, ממנה פניו מוריקות) בנימין בן יעקב, דכתיב (ברכה לג יב) לְבִנְיָמִן אָמַר יְדִיד ה' יִשְׁכֹּן לְבֶטַח עַלְיו, ב' ממנה מסריח, ממנה פניו מוריקות) בנימין בן יעקב, דכתיב (ברכה לג יב) לְבִנְיָמִן אָמַר יְדִיד ה' יִשְׁכֹּן לְבֶטַח עַלְיו, יִשְׁכֹּן לַבְטַח. ואידך, ההוא רחמי הוא דקא בעי.

³ שבת קנב ב, דכתיב (משלי יד ל) וּרְקַב עֲצָמוֹת קִנְאָה, כל מי שיש לו קנאה בלבו עצמותיו מרקיבים, כל שאין לו קנאה בלבו אין עצמותיו מרקיבים.

1 חידושי אגדות מהר"ל (שבת קנב ב) שאין נעשה רקב רק מי שיש בו קנאה, וכדכתיב (משלי יד ל) וּרְקַב עַצְמוֹת קְנָאָה, דוקא מי שיש קנאה בלבו, וכל מי שיש בו קנאה הוא "חסר", שאם לא היה חסר לא היה מקנא במה שיש לאחר, אבל בשביל שיש קנאה בלבו, כאשר יראה דבר מעלה וכיוצא בזה [בחבירו] יש בו קנאה, שהוא אדם חסר, הפך מה שאמרנו למעלה (שבת קלט א) בשכר וראך ושמח בלבו שהיה שלם [בלבו] ולא היה מקנא על אדם, ואדם שיש בו קנאה שהוא חסר בודאי עצמותיו מרקיבין, כי החסר נחסר לגמרי, אבל מי שאין קנאה על אחר בלבו מסתפק במה שיש לו והנה הוא שלם בעצמו, ואדם כזה אין עצמותיו מרקיבין כי השלם יש לו קיום, ודבר זה בארנו במקומות הרבה מאד כי השלם הוא מקוים ועומד. כלל הדבר, כי מי שיש קנאה בלבו דבק בו החסרון וההעדר, שאם לא היה דבק החסרון והעדר לא היה מקנא על מה שיש לזולתו מן המעלה והיה משמח בשלו, ומאחר שהוא בעל העדר מקנא באחר וחפץ באותו דבר. ולפעמים אינו חפץ כלל באותו דבר שיש לזולתו, רק שהוא מקנא בזולתו שאינו רוצה שיהיה לזולתו מה שיש לו, ודבר [זה] עוד יותר בעל העדר, שחפץ שלא יהיה לחבירו מעלה או ממון או מה שיהיה, והנה הוא בעל העדר לגמרי. ולא תמצא מדה בכל המדות שהוא נחשב יותר בעל העדר, ממי שנמצא בו הקנאה [על דבר שיש אל] זולתו עד שלא יהיה לו מה שיש לו, הפך אהרן שהיה שמח בגדולת אחיו [ואדם כזה] הוא שלם לגמרי והוא דבק בשלימות, ומפני שהוא דבק בשלימת הוא שמח בשלימת זולתו, ומפני זה היה זוכה לחושן המשפט, כי בשביל חושן המשפט היה שורה רוח הקודש על הלב ששם חושן המשפט והיה [מגיד] עתידת ואין זה רק מצד השלימות שבלב, כי מי [שיש בו] החסרון וההעדר דבק בחמרי [שהחמרי הוא חסרון] כאשר בארנו פעמים הרבה מאוד, וכאשר היה לו לב שלם בלתי בעל קנאה ראוי היה לחושן המשפט, גם בשביל המשפט הוא השלם ואין דבר שהוא יותר שלם מן המשפט, שאם היה חסר מה, היה [חסר] מן המשפט [ודבר זה בארנו ג"כ פעמים הרבה שאין דבר שלם מן המשפט], ולכך לא היה זוכה לחשן המשפט רק כאשר היה לו לב שלם אשר אין דבק בו קנאה המורה על החסרון וההעדר.

Bitachon Weekly פרשת פנחס תשפ"ג

Kin'ah is a sign that the person is not Sameach B'chelko. He always has a feeling of: חָסֵר lacking, and therefore he is easily

intimidated by others. And so in death, he continues to lack, and he deteriorates. \*\*\*
The #1 *Midda* of a

When you review "I'm Gevaldig" a million times, then it's easier to make others Gevaldig without envying

giver is being an *Ayin Tova*. How important it is to spend time being *B'simcha* by counting your own *Maalos* until you become a **full** person. A friend of mine had to speak at a *Sheva Brachos* and praise a person who (according to **his** perception) was much luckier than he was. He decided that the other person probably had his own *Kin'ah* problems.... so he praised him to high heaven. Sure enough, it was much appreciated.

A *Novardoker* once said that when you work on *Ayin Tova*, you'll end up like *Ahron* who wore an *Urim v'Tumim!* What an incentive not to have *Kin'ah*; if you try to act "full" in this world, then you remain full in the next world! And *Ahron* was *Zoche* to: "מַלָּאִים" (full stones).

Yet, when *Ahron* felt like he failed, he had to be told by Hashem: שֶׁלְךּ גְדוֹלָה מִשֶּׁלְהֶן **your portion is greater than theirs**! (*Rashi*<sup>5</sup>). The

> person who is always trying to be an *Ahron*, who is actually happy with a competitor's *Hatzlacha*, may still

need plenty of *Chizuk* when he has:

תַלִישׁוּת הַדַעַת distress. As long as a person works hard on Ayin Tova, and tries to avoid the #1 challenge of every human; i.e. not to be a Kayin vs. Hevel, to avoid the poisonous Midda of: שָׁמֵחַ לְאֵד (to be pleased when the person you envy has Tzaros,

Rachmana Litzlan).

R' Nosson Wachtfogel Zatzal said<sup>6</sup> that the reason why his father's body was whole a long time after he was *Niftar*, was because he had no envy<sup>7</sup>. R' Shraga Feivel Mendlowitz's body was also whole,<sup>8</sup> and he was known to help other *Yeshivos* besides his own.



R' Moshe Yom Tov

Wachtfogel, father of

the Mashgiach,

R' Nosson

R' Shraga Feivel Mendlowitz

Feeling Like Hashem's Beloved Son Inspires a Person to *Avodas Hashem* 

Mishlei is the Mussar Sefer that Shlomo HaMelech wrote. He is constantly saying "בָּנִי" "my son" in

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> רש"י ריש פ' בהעלותך [ח ב] למה נסמכה פרשת המנורה לפרשת הנשיאים? לפי שכשראה אהרן חנוכת הנשיאים חלשה אז דעתו, שלא היה עמהם בחנוכה לא הוא ולא שבטו, אמר לו הקב"ה, חייך שלך גדולה משלהם שאתה מדליק ומטיב את הנרות. <sup>6</sup> לקט רשימות (ממרן המשגיח דלייקווד רבנו נתן מאיר וואכטפויגל זצוק"ל, נכתב על ידי תלמידו הר' ראובן הכסטר שליט"א, בעניני אלול וימים נוראים, שנת תשסו, הדפסה חדשה, עמ' יג) אביו של המשגיח הגה"צ ר' משה יום טוב זצ"ל נפטר בחו"ל, וכמה שנים אחרי פטירתו העלו את ארונו לאה"ק, וגופו הטהור היה שלם. ואמר המשגיח, כתוב בפסוק (משלי יד ל) וּרְקַב עצמוֹת קנאַה, ואביו לא היתה לו שום קנאה, ולכן זכה שגופו לא נרקב.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> A grandson of R' Nosson *Zatzal* told me in the name of his uncle, R' Elya Ber *Shlita* of S. Fallsburg, that when they moved R' Moshe Yom Tov Wachtfogel from his temporary *Kever* in Montreal to Yerushalayim, the Chevra Kadisha in Yerushalayim said that his body was still warm.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> R' Pinchos Mandel *Zatzal* (uncle of R' Yehuda Mandel *Shlita*) testified about three people whose bodies remained whole; R' Shraga Feivel Mendlowitz of Yeshiva Torah V'daas, the previous Bostoner Rebbe - R' Pinchos Dovid Horowitz (the Rov in Flatbush who was *Niftar* a few weeks ago was his grandson, and was named after him), and the previous Stoliner Rebbe - R' Yochanan Perlow.

Bitachon Weekly פרשת פנחס תשפ"ג

many Pesukim, especially when he says something difficult to accept. בָּנִי אַל תַּלֶךְ בָּדֶרֶךְ אַתַּם משלי א טו Don't go with evil people. 'מוֹסַר ה' בני אל תמאס ג יא Don't become broken from Yissurim. The first time Hashem called Shmuel, Shmuel jumped out of his bed and went to his Rebbe, Eli HaCohen, thinking it was Eli who called him9. Shmuel did this several times, until Eli realized that it was Hashem.

When *Eli* spoke to him, he said "בָּנִי" my son. The Meforshim say that Shmuel was embarrassed with all his "false alarms", so Eli spoke softly to him "בַנֵי" my son. And when Hashem gave him a message to give Eli, Shmuel hesitated, since it was terrible news for Eli. So Eli said: בָּנִי My son, please tell me<sup>10</sup>. Yosef didn't sin when he saw Yaakov's image and remembered his father's love. (R' Chaim Tzvi Fogel Zatzal).

When Achan did a terrible sin which would cost him his life, Yehoshua got him to admit by saying<sup>11</sup>: "My son, please admit". No wonder the Chovos Halvavos says<sup>12</sup> that Bitachon is the most important part of Avodas Hashem. Bitachon means feeling like a child in his mother's arms, like it says: נפשי כגמל עלי אמוֹ תהלים קלא ב I am like a baby in his mother's arms. (Gr"a13). R' Wainkrantz Zatzal told me that before opening his Gemara, he learns lots of *Mussar* (which calms you down) to make him ready for *Gemara*. It's worth spending loads of time to get that

"full" feeling (Sameach B'chelko) and try all kinds of Bitachon until you need only Hashem, and you are making fun of the opposite of Bitachon; i.e. recognition from people a.k.a. *Kavod*, which is: הבל הבלים worthless. (Mesilas Yesharim<sup>14</sup>).

At the end of Sefer Shmuel, we have the greatest achievement of the greatest person. When Dovid HaMelech said about Shim'i ben Gera (who was cursing him) כִּי ה' אַמַר לוֹ קַלֵּל י שמואל ב, טז י it is actually Hashem cursing me (and he refused to kill him) Dovid was Zoche to become the fourth Regel (pedestal) of <sup>9</sup> שמואל א (ג ג-ט) וְנֵר אֱלֹהִים טֶרֶם יִכְבֵּה וּשִׁמוּאֵל שֹׁכֵב בְּהֵיכַל ה' אֱשֶׁר שָׁם אֲרוֹן אֱלֹקִים. וַיִּקְרָא ה' אֱל שִׁמוּאֵל וַיּאֹמֶר הָנֵּנִי. וַיָּרַץ ָאַל עַלִי וַיּאמֶר הָנָנִי כִּי קָרָאתָ לִי וַיּאמֶר לֹא קָרָאתִי שׁוּב שָׁכָב וַיַּלֶךְ וַיִּשְׁכָב. וַיֹּסֶף ה' קרֹא עוֹד שִׁמוּאֵל וַיָּקָם שָׁמוּאֵל וַיֵּלֶךְ אֵל עַלִי וַיּאמֶר הָנָנִי כִּי קָרָאתָ לִי **וַיּאמֶר לֹא קָרָאתִי בִנִי** שׁוּב שָׁכָב. וּשָׁמוּאֵל טֵרֶם יָדַע אֶת ה' וְטֵרֶם יָגָּלֵה אֵלָיו דְּבַר ה'. וַיֹּסֵף ה' קרא שָׁמוּאֵל ַבַּשָּׁלְשִׁית וַיָּקָם וַיַּלֶּךְ אֶל עֵלִי וַיּאמֶר הִנְנִי כִּי קָרָאתָ לִי וַיָּבֶן עֵלִי כִּי ה' קֹרֵא לַנָּעַר.

שמואל א (ג י-יז) וַיָּבֹא ה' וַיִּתִיצֵב וַיָּקְרָא כִּפַעַם בִּפַעַם שָׁמוּאֶל שָׁמוּאֶל וַיֹּאמֶר שָׁמוּאֶל דַבֶּר כִּי שֹׁמֶע עַבְדֵּךְ. וַיֹּאמֶר ה' אֵל שָׁמוּאֶל <sup>10</sup> ָהַנָּה אַנֹכִי עשָה דַבָר בִּיִשְׂרָאֵל אֲשֶׁר כָּל שׁמְעוֹ תַּצְלֵינָה שָׁתֵּי אַזָנִיו. בַּיּוֹם הַהוּא אַקִים אַל עַלִי אָת כָּל אֲשֶׁר דְּבַּרְתִּי אַל בֵּיתוֹ הַחֵל וְכַלֶּה. וְהָגַּדְתִּי לוֹ כִּי שׁפֵט אַנִי אָת בֶּיתוֹ עַד עוֹלִם בַּעוֹן אַשָּׁר יָדַע כִּי מַקַלְלִים לְהֶם בָּנִיו וַלֹא כָהָה בָּם. וַלְכָן נִשְׁבַּעתִּי לְבֵית עַלִּי אָם יִתַּכַּפַּר עוֹן בֵּית עֵלִי בָּזַבַח וּבִמִנָּחָה עַד עוֹלָם: טו וַיִּשָּׁכַּב שָׁמוּאֵל עַד הַבּּקֵר וַיִּפְתַּח אֶת דַּלְתוֹת בֵּית ה' וּשְׁמוּאֵל יָרֵא מֵהַגִּיד אֶת <u>המראה אל עלי. וַיִּקרָא עלי את שׁמוּאַל וַיִּאֹמר שׁמוּאַל בּנִי וַיִּאֹמר הַנָּנִי. וַיִּאֹמר מַה הַדְּבַר אַשׁר דַּבּר אַליִּרְ אַל נַא תכחַד ממנִי. וֹיִאֹמר מָר הַבְּר אַשׁר דַּבּר אַליִרְּ אַל נַא תכחַד ממנִי. וֹיִאֹמר</u> <sup>11</sup> יהושע ז יט, וַיאמר יִהוֹשׁע אל עכן, **בּני** שִׂים נָא כְבוֹד לָה' אַלֹקִי יִשׂרָאֵל וֹתוֹ לוֹ תוֹדָה וֹהַגֹּד נָא לִי מה עשִית אַל תּכְחָד ממּנִי.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> חובות הלבבות שער הבטחון [הקדמה] מפני שקדם מאמרנו בחיוב קבלת עבודת האלקים, ראיתי להביא אחריו **מה שהוא** צריך יותר מכל הדברים לעובד האלקים יתברך, והוא הבטחון עליו בכל דבריו.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> דברי אליהו [תהלים קלא, ומקורו בספר שפתי חן לר' חיים נאטענזאהן, וילנא תרס, דף מח א, והובא באורות הגר"א, עמ' קיט אות ג] שמעתי ששאלו להגר"א איך יהיה הבטחון בה'. ואמר, הלא כבר פירש לנו דוד המלך ע"ה [תהלים קלא ב] אם לא שָׁוּיתִי וָדוֹמֵמָתִּי נַפִּשָּׁי כָּגָמֵל עֲלֵי אָמוֹ כַּגָּמֵל עָלַי נַפִּשִּׁי, פירוש כמו הגמול היונק משדי אמו, כאשר ינק די שבעו, אינו דואג ושם אל לבו אם יהיה לו מה לינק אחר שעה או שתיים כאשר ירעב. "כַּגָּמל" הזה עַלַי נַפָּשִׁי, שאינני דואג כלל על מחר וליום אחר. וז"ש דוד המלך גם כן [תהלים כב י] מַבְטִיחִי עַל שָׁדֵי אָמַי.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> מסילת ישרים [פרק כב] **והכבוד אינו אלא הבל הבלים** המעביר את האדם על דעתו ועל דעת קונו ומשכחו כל חובתו, ומי שמכירו ודאי שימאס בו וישנאו, והתהלות אשר יהללוהו בני האדם יהיו עליו לטורח, כי בראותו אותם מגדילים הלוליהם על אשר אינו בו באמת אינו אלא מתבושש ומתאנח על שלא די לו רעתו שחסרות ממנו המעלות ההם, אלא שיעמיסו עליו תהלות שקר, למען יכלם יותר. [ובסוף פרק יא כתב] והכבוד האמיתי אינו אלא ידיעת התורה באמת, וכן אז"ל אין כבוד אלא תורה שנאמר [משלי ג לה] כבוד חכמים ינחלו. ו**זולתה אינו אלא כבוד מדומה וכוזב הבל ואין בו מועיל**. וראוי הנקי להנקות ולהטהר ממנו טהרה גמורה אז יצליח.

פרשת פנחס תשפ"ג Bitachon Weekly

Hashem's *Merkava* (Heavenly Chariot). (*Seforim*<sup>15</sup>). And at the beginning of *Sefer Shmuel*, we have the first story of *Shmuel HaNavi*, where **again and again** he thinks a person (*Eli HaCohen*) is talking to him, but it's really Hashem.

# The Main Accomplishment of a Person Is to Realize That All People Are Really Messengers of Hashem

We can suggest that this can be a *Remez* to the main accomplishment of a person: To realize that all the people in his life are really messengers of Hashem, Who is constantly testing you how you'll react. As scary as the person in front of you may be, you just need to review **again and again**: כִּי ה' אָמַר לוֹ קַלֵּל t's not him; it's Hashem, until it sinks in. (PS. when someone compliments you, it's also Hashem).

#### Who do You Think You Are?

SHITAS NOVARDOK: NO SHIFLUS ALLOWED When Pinchos killed Zimri, everybody was against him, since they considered him Mr. Nobody. "What a Chutzpa!" Shitas Novardok is like Pinchos - no Shiflus allowed! You never tell yourself "I'm not worthy"! In time of war we need everybody, and even a plain person goes first class. I was once sitting in a

car with R' Galinsky, and he quoted a Chazal: יָבֶא חֱלָקִי מִמִּי שֵׁחוֹשָׁדִין אוֹתוֹ וָאֵין בּוֹ שבת קיח ב l wish people would suspect me (even though I'm really innocent) and indeed. I saw him twice doing things (purposely) so I should lose my respect for him. That's why he was so happy and relaxed, since he wasn't stressed with: מה יאמרו הבריות What will people say?? R' Wainkrantz Zatzal once told someone that if he is looking for a "Prat", then after making a speech he should ask people: "How did you like my speech?" so they view him as an insecure Rodef Kavod (but you need a Rebbe to guide you). מַה רַב טוּבַרְ אֲשֵׁר צָפַנת לִירֵאֵיךְ פַּעַלְתָּ לַחֹסִים בָּךְ נֵגֶד בְּנֵי אָדָם תהלים לא כ What great reward awaits the Y'rei Shamayim "who goes against what people think". The Chofetz Chaim says<sup>16</sup> that a Baal Bitachon can go against what people think, and his Schar is tremendous.

הַנְנִי נֹתֵן לוֹ אֶת בְּרִיתִי שָׁלוֹם כּה יב Davka The One Who Didn't "Make It" Can Become Better Than the Best A YID CONSTANTLY HAS NEW OPPORTUNITIES FOR GREATNESS Unfortunately, *Pinchos* was not *Zoche* to be

a Cohen. Although his father, Elozor, was anointed as a Cohen (including all of Elozor's

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> ספר שמירת הלשון [שער התבונה פרק ח] וּלְשָּיִהְיֶה מְקַבֵּל אֶת הַדִּין עַל עַצְמוֹ בֶּאֱמֶת, בְּוַדֵּאי הַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא יְרוֹמֵם קְרְנוֹ לְמַעְלָה עֲבוּר זֶה בָּעוֹלָם הַזֶּה וּבָעוֹלָם הַבָּא, כְּמוֹ שָׁמָצִינוּ [שְׁמוּאֵל ב' ט"ז] אֵצֶל דְּוִד הַמֶּלֶךְ עָלִיו הַשָּׁלוֹם, בְּשָׁעָה שֶׁקְּלֵּל אוֹתוֹ שִׁמְעִי בָּן גַּרָא וְעִפֵּר אוֹתוֹ בְּעָפָר, וְרָצוּ עַבְדֵי דְּוִד לְקַנְאוֹת לְכְבוֹדוֹ עֲבוּר זֶה, לֹא הִנִּיחַ לְהָבֶל עַל עַצְמוֹ הַדִּין בְּאָמְרוֹ [שְׁם י'] "ה' אָמֵר לוֹ קַלָּל", וְאָמְרוּ רַזַ"ל, שָׁבָּאוֹתוֹ שָׁעָה זָכָה דְּוִד לְהָיוֹת הָרְבִיעִי לְרָגְלֵי מֶּרְכָּבָה.

ובספר שבט מוסר [פרק כ, אות יט] התשעה עשר, יהא אדם זהיר להיות מן הנעלבים ואינן עולבים, ראה דוד המלך ע"ה ששמעי בן גרא קלל אותו בקללה נמרצה, ורצה אבישי לפגוע בו, ואמר לו דוד: הנח לו, כי אלקים אמר וכו' אולי ירא ה' בעניי וכו', ואף שסקל עליו באבנים ובעפר, אפילו הכי לא הניח לו לעשות לו דבר. ואמר במדרש: באותו פעם נמנו בבית דין של מעלה להיות דוד אחד מארבעה במרכבה.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> שם עולם ח"ב (קונטרס נפוצות ישראל פרק ח) היוצא מדברינו, שצריך האדם שיש לו קצת איזה עסק, להתחזק ולעמוד על מעמדו שלא לנוד לארצות רחוקות ולחסות בשם ה', ובודאי ישלח לו ברכה במעשה ידיו, וזהו שכרו בעולם הזה, ובפרט לעולם מעמדו שלא לנוד לארצות רחוקות ולחסות בשם ה', ובודאי ישלח לו ברכה במעשה ידיו, וזהו שכרו בעולם הגד, דָב, בְּנֵי אָדָם. והענין הבא שכרו גדול מאד מאד, וכדכתיב (תהלים לא כ) מָה רַב טוּבְּךְ אֲשֶׁר צַפַנְתָּ לְירֵאֶיף פָּעַלְתָּ לַחֹסִים בָּךְ נָגֶד בְּנֵי אָדָם. והענין הוא, שיש שני מיני בטחון, אחד שהעולם מסכימים עמו, כגון בעוסק הרבה באיזה דבר ובוטח בה' שיעזרהו בזה. ואחד, שמגביר מדת הבטחון ביותר, עד שהוא נגד בני אדם (כגון מה דמייתי הירושלמי בסוטה פ"ט על מה דאיתא במשנה שם בטלו אנשי אמנה והבאתיו בשמירת הלשון שער התבונה פרק י' עי"ש) וכגון מי שמתחזק בבטחונו ואינו רוצה ליסע למדינות רחוקות מפני שיבא על ידי זה לידי בטול תורה ומצות, אף שרוב אנשי עירו נסעו לשם, ויש לו שם קרובים שמזרזים אותו לזה, ובטחון הוא נגד בני אדם, ואמר הכתוב מה רב טובו אשר צפון לו בעולם הבא עבור זה.

Bitachon Weekly

future sons) Pinchos though, had already been born. But because of this Ma'aseh, he was Zoche to Kehuna Gedola forever. (Gemara<sup>17</sup>). And all Cohanim Gedolim came from Pinchos, even during Bayis Sheini! (RSRH<sup>18</sup> in the name of *Chazal*). He was also Zoche to unending: אַרִיכוּת יָמִים longevity. The same was with Shevet Levi; they were not Bechorim, and therefore not fit for Avoda. And Yaakov said: אָרוּר אַפָּם ויחי מט ז "Their angry temper should be cursed", and they could have considered themselves inferior to the other Shevotim; in addition they didn't have a normal Chelek in Eretz Yisroel. But because of their greatness during the Chet HaEigel, they were chosen to be the favorites of Hashem forever! And what about us regular Jews who are not

Cohanim or Levi'im (who "missed the boat")? The Rambam (at the end of Hilchos Shemita v'Yovel) says<sup>19</sup> that any Yid can make himself a Levi by learning Torah & having Bitachon. Chazal say<sup>20</sup> that a Mamzer Talmid Chochom is better than a Cohen Gadol Am HaAretz. A Yid has constant new opportunities for greatness, and Davka the nobody can become better than the best.

RSRH Zatzal says<sup>21</sup> that all the Cohanim are just the Shluchim (agents) of the Cohen Gadol. And the Netziv points out<sup>22</sup> that only the Cohen Gadol is always standing in front of Hashem and serving Him (whereas a regular Cohen serves just during his Mishmar (rotation) or during the Regalim). The one who didn't make it to be a Cohen (Pinchos) becomes far greater than all Cohanim. With

<sup>17</sup> זבחים קא ב, דאמר ר' אלעזר אמר ר' חנינא, לא נתכהן פינחס עד שהרגו לזמרי, דכתיב (פנחס כה יג) וְהַיְתָּה לּוֹ וּלְזַרְעוֹ אַחֲרָיו בְּרִית כְּהֻנַּת עוֹלָם. רב אשי אמר, עד ששם שלום בין השבטים, שנאמר (יהושע כב ל) וַיִּשְׁמַע פִּינְחָס הַכֹּהֵן וּנְשִּׁיאֵי הָעֵדָה וָרָאשִׁי אַלְפֵי יִשְׂרָאָל וֹגו'.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> פירוש הגאון מוהר"ר רבי שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה עה"פ וְהַיְתָה לוֹ וּלְזַרְעוֹ אַחֲרָיו בְּרִית כְּהֻנַּת עוֹלְם תַּחַת אֲשֶׁר קְנֵּא לֵאלֹקְיו וַיְכַפֶּר עַל בְּנֵי יִשְׂרָאֵל (כה יג) כאשר נולד פינחס, עדיין היה אלעזר בגדר זר, ולפיכך עד כה לא בא פינחס לכלל כהונה. אולם כדרך ששבט לוי זכה במעלת הלוייה על ידי מעשהו בחטא העגל ואחר כך נבחר לכך בפירוש, כן היה הדבר כאן, במעשה ההצלה של פינחס הוא פעל כ"כהן" ה"מכין" לעם את הדרך, הוא ביצע במעשה ממשי את ההתמסרות המכפרת שעבודת הכהן מבצעת במקדש דרך סמל. משום כך נתעלה לדרגת כהן אחרי המעשה הזה; "בְּרִית כְּהַנַּת עוֹלְם" שניתנה כאן לו ולזרעו אחריו, התבטאה בכך שכל הכהנים הגדולים היו מזרע פינחס (ראה דהי"א ה כט-מא), וגם הכהנים הגדולים של בימי בית שני היו, על פי הספרי על אתר, מצאצאי פינחס (ראה תוספות יומא ט א). פינחס עצמו זכה לאריכות ימים, עוד בימי פילגש בגבעה (שופטים כ כח) אנחנו מוצאים את פינחס בן אלעזר בן אהרן משמש ככהן גדול לפני ארון ברית ה'. יתר על כן, לשיטה אחת פינחס הוא אליהו (ילקוט שמעוני על אתר) שקנאתו לדבר ה' היתה חדורה ברוח פינחס, ועתיד הוא לרפא את שבר עמו וכו'

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> רמב"ם הלכות שמיטה ויובל [יג יג] ולא שבט לוי בלבד, אלא כל איש ואיש מכל באי העולם אשר נדבה רוחו אותו והבינו מדעו להבדל לעמוד לפני ה' לשרתו ולעובדו **לדעה את ה'**, והלך ישר כמו שעשהו האלקים, ופרק מעל צוארו עול החשבונות הרבים אשר בקשו בני האדם, הרי זה נתקדש קדש קדשים ויהיה ה' חלקו ונחלתו לעולם ולעולמי עולמים, **ויזכה לו בעה"ז דבר המספיק לו כמו שזכה לכהנים וללוים**. הרי דוד ע"ה אומר [תהלים טז ה] ה' מְנֶת חֶלְקִי וְכוֹסִי אֲתָּה תּוֹמִיךְ גּוֹרֶלִי.

20 משנה סוף הוריות, מַמְזֵר תַּלְמִיד חָכֶם קּוֹדֶם לְכֹהֶן נָּדוֹל עֲם הָאָרֵץ.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> פירוש הגאון מוהר"ר רבי שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה בפרשת תצוה עה"פ נֶדֶב וַאְבִיהוּא [כח א] נדב ואביהוא הם "כהני הדיוט" וכבנים לאביהם עומדים רק לצידו לסייעו ולמלא את מקומו בחלק מן העבודה. לכן רשאי הכהן הגדול בכל עת "כהני הדיוט" וכבנים לאביהם עומדים רק לצידו לסייעו ולמלא את מקומו בחלק מן העבודה. ולעשות כל עבודה, ואין שאר הכהנים יכולים לעכב על ידו. הוא לא נמנה עם שום משמר ובית אב, ולא נטל חלק בהגרלת העבודות [פייס] יומא יד א. לגבי עבודות המקדש היו כל שאר הכהנים רק עוזריו וממלאי מקומו. לגבי מתנות הכהונה הבאות מחוץ למקדש [קדשי הגבול] לא היתה לו שום זכות בכורה [רמב"ם הל" כלי המקדש פ"ה הי"ב].

ובפרשת ויקרא עה"פ בְּנֵי אַהְרֹן הַכּּהְנִים [א ה] כבר הערנו [בביאורנו לשמות כח א] הכהונה מיוחסת בראש ובראשונה לאהרן הכהן הגדול; ואילו הכהנים ההדיוטות מתייחסים אליו כבנים אל אביהם; הם מסייעים עמו ועושים במקומו חלק מעבודתו. מכהן הגדול; ואילו הכהנים ההדיוטות מתייחסים אליו כבנים אל אביהם; הם מסייעים עמו ועושים במקומו חלק מעבודתו. <sup>22</sup> הנצי"ב בהעמק דבר עה"פ וְהָיְתָה לוֹ וּלְזַרְעוֹ אַחֲרָיו בְּרִית כְּהֻנַּת עוֹלֶם תַּכְית עוֹלֶם תַּחָר עוֹלָם לַכפר על בני ישראל לדור דור. ופי' כְּהֻנַּת עוֹלֶם "כהן גדול" (וכיוצא בזה לעיל ג'ד יע"ש) דכהן הדיוט אינו עומד תמיד לפני ה' כי אם במשמרו ובית אב שלו, או ברגלים. מה שאין כן כהן גדול עומד תמיד ומכהן. ומכהן.

פרשת פנחס תשפ"ג

just wishing for greatness. (R' Boruch Ber speaks<sup>23</sup> about the greatness of a person: שָׁהֵכִין אֶת עַצְמוֹ לְהְיוֹת גָּדוֹל בַּתּוֹרָה who undertook the necessary preparations in order to become a *Gadol B'torah*; that even if he doesn't become a *Gadol* he is still a *Tzaddik*).

#### מֶלֶךְ פּוֹרֵץ גֶדֶר בְּרוּחָנִיוּת \*\*\*

A *Melech* Breaks Barriers in *Ruchaniyus* A king has special privileges. He can break through a private person's fence, in order to build a highway for himself (*Mishna*<sup>24</sup>). The *Netziv* says<sup>25</sup> that the same is true in

his one noble courageous act, he rescued Gantz Klal Yisroel, & forever he is M'chaper on everybody every Yom Kippur!

\*\*\*\*

Don't ever look down on yourself. Have Bitachon! You may someday become greater than all those people that you can't stop envying! הַכּל יָכוֹל hashem can do anything!

אַל הְּהִי בָז לְכָל אָדָם אבות ד ג don't look down at anyone, and especially yourself! אַין לְּךְ אָדָם וֹלוֹ שָׁעָה everyone has "his hour"! The day will come when you will shine forth. No Yi'ush! And you'll get plenty of Schar even for

2° ספר ברכת שמואל [מאת אדמו"ר הגאון הצדיק והקדוש מרן ר' ברוך דוב זצ"ל בהרב ר' שמואל דוד זצ"ל לייבאוויץ, ר"מ דהישיבה כנסת בית יצחק סלבודקה-קאַמעניץ, חלק ראשון מסכת קידושין סי' כז אות ב] הנה בדבר תלמוד תורה דבנים דושננתם לבניך, הנה מבואר להדיא בקידושין דף ל' ע"א שהחיוב הוא על כל איש ואיש מישראל לראות שבנו ובן בנו יהיו לתלמידי חכמים וגאונים בתורה שנאמר ושננתם לבניך שיהיו דברי תורה מחודדין בפיך שאם ישאלך אדם דבר אל תגמגם אלא אמור לו מיד, הרי שנתחייב כל אחד ללמד ללמד לבנו כל התורה כמו שמלמדין בהישיבות עם בן חברו מימות משה ועד עתה, כן מחויב כל איש מישראל ללמד את בנו תורה שבכתב בשכר, ותורה שבעל פה חנם, או גם בשכר אם אפשר לו, וכמו שנפסק הדין בטוש"ע סי' רמה סעי' ו' דמצוה לאגמורי משנה וגמרא הלכות ואגדות אם אפשר לו, וכמבואר ברמב"ם בפ"א מהל" ת"ת הדין בטוש"ע סי' רמה סעי' ו' דמצוה על כל חכם וחכם ללמד את כל התלמידים אע"פ שאינם בניו וכו', א"כ למה נצטוה על בנו וז"ל, ולא בנו ובן בנו לבן בנו, ובן בנו לבו.

והנה יעיינו נא בדברי מו"ר הגאון האמיתי החסיד רשכבה"ג מהר"ח זצוקללה"ה במאמר "דרכה של תורה" נגד הרשעים הבעלי "מעטאדעס" [methods] וימצאו שם דברי אש מתלקחת מפי רשכבה"ג, כי כל איש מישראל אשר הוא מקמץ בלימוד התורה לבנו, ומסתפק עצמו בזה שמלמד אותו לפי בידוי דעתו (ו)מסיר את דורותיו מהשי"ת, וסוף שב"ב או הדור שאח"כ יהי' רפורמטור, כי ע"י שבנו מתגדל בתוה"ק ונעשה חכם בהתורה, ידע איך להזהר באזהרות ובדקדוקים, ומוסר עצמו עבורה, ורואה שגם בנו יהי' לחכם בתוה"ק, ועי"ז משריש האב לדורותיו התורה עד עולם, וזהו מאמר הגמ' כל המלמד לבנו וב"ב תורה, כאילו קיבלה מהריש התורה לדורותיו, אולם אם הוא מקמץ התורה מבנו, אומר שם מו"ר דאם לא למד, מאין יזהר בה ונעשה דל, וממילא אם לא נזהר הבן, האם ילמד הוא לבן הבן? ונמצא ממילא סרים הדורות מן התורה לא למד, מאין יזהר בה ונעשה דל, וממילא אם לא נזהר הבן, האם ילמד הוא לבן הבן? ונמצא ממילא סרים הדורות מן התורה והאמונה הטהורה והקדושה, וכתב שם מו"ר שהאב בעצמו הראשון הוא המסיר את דורותיו מן התורה ואוי לו... וכתב עוד: ואם תשאל על זה, הלא יש כמה אנשים בעלי אומנות שאינן גדולים בתורה ובכל זאת אנשים יקרים ומאמינים המה בהשי"ת? והשיב על זה: דהדבר הוא דהוא הכין את עצמו להיות גדול בתורה מפני שלמד בהחדר בתמימות, ואולם כשרונותיו לא השיגו לזה, ועל כן בזה לבד ע"י שהכין את עצמו לתורה נשאר צדיק ומאמין, הנה זהו תוכן דבריו הק'.

והנה מעומק דבריו הק' מבואר שלא כאותן האנשים שמחשבים בלבבם עצות ותחבולות בטענתם דכל כוונתם אינה אלא שיהיה הבן ירא וחרד, וסוברים שבזה ינצל מעון המר של ביטול תורה מהבן, על זה אמר מו"ר דאין החיוב תורה דבן רק מכשירין לזה שיהיה ירא, אלא דהחיוב הוא התלמוד תורה, שמחויב לראות שיהי' בנו וב"ב גאוני וחכמי התורה, ומכיון שהוא מחויב על זה גופא לדבק בנו להתורה, וסוף יהי' שמסיר את דורותיו גם מאמונת השי"ת ונעשה מומר ר"ל.

<sup>24</sup> משנה סנהדרין כ ב, וּפּוֹרֵץ לַעֲשׂוֹת לוֹ דֶּרֶךְ, וְאֵין מְמַחִין בְּיָדוֹ. דֶּרֶךְ הַמֶּלֶךְ אֵין לוֹ שָׁעוּר. (ופירש"י ופורץ - גדרות אחרים. לעשות לו דרך - לשדהו ולכרמו. עכ"ל רש"י שם. ורש"י בב"ק ס ב פירש: מלך פורץ גדר. שדה אחרים, לעשות לו דרך ולאוכלוסין שלו, דאמרי' בב"ב (דף ק) דרך המלך אין לה שיעור).

<sup>25</sup> הנצי"ב בהעמק דבר עה"פ וַיְהִי בָּעֵת הַהָּוֹא וַיֵּרֶד יְהוּדָה (וישב לח א) ב[מדרש] רבה איתא: בְּטֶרֶם תָּחִיל יֶלְדָה (ישעיה סו ז) קודם שנולד משעבד הראשון, נולד גואל האחרון, "וַיְהִי בָּעֵת הַהִּוֹא" מה כתיב למעלה מן הענין (וישב לז לו) וְהַמְּדָנִים מְכְרוּ אֹתוֹ אֶל מִצְרֶיִם. הרי מבואר סמיכות כל הענין (אבל עדיין לא נתבאר במה רשום בלידת פרץ התנוצצות משיח יותר מיהודה בעצמו שממנו יצא לדור אחרון מלך המשיח. ומתחלה יש לומר דבמה שפרץ נולד בפריצות דרך הטבע ניכר היה שזרעו יצא זרע מלוכה שפורץ לעשות לו דרך, וכדאיתא ביבמות (דף עו) אי מפרץ אתי כו'. ועדיין לא נתברר בזה שיצא ממנו גואל האחרון שהוא מלך המשיח? אלא יש להוסיף, דכמו שהראה פרץ בלידתו שפרץ דרך בני אדם. כך הראה שפרץ טבע האומה הישראלית ברוחניות שהרי הכלל ידוע, דבני זנות אין לקוות שיהיו בנים מהוגנים, שהרי אפילו בני פרוצה ובני גרושת הלב הוויין בנים פושעים,

7

\_

Bitachon Weekly פרשת פנחס תשפ"ג

Try and live a happy, laughing,

Bitachon, and "Aderaba style"

mentality, no matter what

your situation is

Ruchaniyus. The Z'keinim told Boaz that your children should be just like "the house of Peretz". Just as Peretz (who came from what seemed like an illegal union between Yehuda and Tamar) yet he and his brother, Zorach

were by far the greatest Tzaddikim; the should with be the children of Rus. It would seem that there was no hope for Boaz to

have good children from his marriage to Rus, since she had no Yichus and was not worthy to marry Boaz. Chazal say: כַּל הַנּוֹשֵׂא אֲשַׁה שַׁאֵינָה הוֹגֵנַת לוֹ הַוְיָין לוֹ בָנִים שֵׁאֵינָם מְהַגָּנִים קידושין ע א whoever marries a woman who is not appropriate for him, his children from her will be unworthy. But the Melech breaks the rules; and although Boaz married Rus HaMoavi'a, he was still Zoche to what the most Chashuva Shiduchim are not Zoche to. This is a rule for all of us. In Ruchaniyus we also break rules. Davka your weak Tefila can bring the greatest Yeshuos.

A Yid has to constantly say Aderaba! Yiddishkeit is loaded with this this Yesod. Look what scary Bilam HaRasha ends up doing for us; all kinds of Brachos. A person has Bechira to have Bitachon, and decide THAT HIS MISERABLE SITUATION WILL DAVKA TURN OUT THE GREATEST! \*\*\*\*\*\*\*

#### Hashem Is Always Tricking Us and Turning the Worst Situations into The Best

I knew a Yid who was sent away from Europe to the USA since he wasn't behaving properly. During WWII he was able to save

> his very family that rejected him. I heard a strikingly similar story from a friend of mine. Hashem is always tricking us and

TURNING THE WORST SITUATIONS INTO

THE BEST.

Anvone Can Become Just Like a Cohen In Sefer Shmuel, it says<sup>26</sup> that when Dovid became Melech, Tzadok and Achimelech were his Cohanim Gedolim. Then it says that Dovid's sons were also Cohanim. Of course, Dovid's sons (who were from Shevet Yehuda) are not real Cohanim. The Me'am Lo'ez explains<sup>27</sup> that here Cohanim means they were great people, since they were Osek B'torah and removed from the pleasures of Olam HaZeh. Why does the Passuk use the term Cohanim; it should simply say Chashuva people, or Gedolei Torah?

We can suggest that since the *Torah* had just mentioned the real Cohanim Gedolim, and a regular person can feel that Kehuna is beyond him; so the Passuk Davka calls the

כדאיתא בנדרים (סוף פרק ב) מכל שכן בני בעילת זנות. וכשראו ישראל אשר תאמי צביה פרץ וזרח היו אנשי מעלה שאין למעלה מהם, מזה הבינו **שמהם יצא מלך המשיח שיפרוץ דרך ברוחנית** כדכתיב (ישעיה יא ג) <u>והַרְיחוֹ בְּיָרְאַ</u>ת ה', ועוד הרבה עד שאמר בלעם עליו (בלק כד יז) וְקַרְקַר כָּל בָּנֵי שֶׁת. וביארנו במקומו שיבער אמונת בני שת, והיינו וְהַאֵלִילִים כָּלִיל יַחֵלֹף (ישעיה ב יח). על זה הכונה אמרו הזקנים לבעז (רות ד יב) וְיהִי בֶּיתָךּ כָּבֵית פֶּרָץ אֵשֶׁר יָלְדָה תַמֶּר לִיהוּדָה. באשר היה לבעז לחשוב שלא יראה מרות זרע הגון, באשר איננה מיוחסת וראויה אליו וכדאיתא בקידושין (דף ע) הנושא אשה שאינה הוגנת לו הוויין לו בנים שאינם מהוגנים, שנאמר (הושע ה ז) כִּי בָנִים זָרִים יָלֶדוּ, מש"ה אמרו "וִיהִי בֵיתָךְ כָּבֵית פַּרֵץ" שהיה ג"כ שלא כפי הכלל באומה הישראלית. ועתה בא ספור כל הענין איך שהיה השגחה פרטית מסבב שיהא נולד פרץ דוקא בזה האופן, ובזה היה רשום התנוצצות המשיח הגואל האחרון.

שמואל ב, ח טו-יח, וַיִּמְלֹךְ דָּוָד עַל כָּל יִשִּׂרָאֶל וַיִּהִי דָוָד עֹשֵּׁה מִשְׁפָּט וּצְדָקָה לְכָל עַמוֹ. וִיוֹאָב בֵּן צְרוּיָה עַל הַצָּבָא וִיהוֹשָׁפָט בֵּן אַחִילוּד מִזְכִּיר. ו**ַצִּדוֹק בָּן אַחִיטוּב וַאַחִימַלָּך בָּן אַבְיַתַר כֹּהַנִים** וּשֹׁרֵיָה סוֹפֶר. וּבְנָיָהוּ בַּן יְהוֹיָדֶע וְהַפְּלֶתִי וּבְּנֵי דְּוֹדְ כֹּהַנִים

ילקוט מעם לועז (שמואל ב, עמ' קכה) עה"פ וּבְנֵי דָוִד כֹּהֲנִים הָיוּ (ש"ב ח יח) לא היו שקועים בהבלי העולם, אלא היו עוסקים <sup>27</sup> בתורה ובעבודה כמו כהנים.

Bitachon Weekly

Chashuva Bnei Dovid "Cohanim", to teach you that anyone can become Mamash like a Cohen. And this is a clear proof to the Rambam at the end of Hilchos Shemita v'Yovel (quoted above) who says that anyone can become just like a Cohen.

# How Can We Daven Effectively and Have Big Yeshuos?

BY REMEMBERING AND THANKING FOR ALL OUR PAST ANSWERED *TEFILOS* 

After Shimshon HaGibbor was captured and tortured by the Pelishtim, he begged Hashem to **remember** him<sup>28</sup>, and to give him strength to crumble the giant Pelishti palace. His Tefila was answered, and all the Pelishtim were killed. He accomplished with this as much as he accomplished his entire lifetime.

Do you know why Hashem answered his *Tefila* and **remembered** him? Because whenever Hashem made a *Ness* for him, he made sure to give a name and **remember** the *Ness*. When he killed 1,000 *Pelishtim* with the jaw of a donkey, he named the place<sup>29</sup>: בְּתַת "where I tossed the jaw" (*Radak* and *Metzudos*<sup>30</sup>) and when Hashem miraculously

gave him water, he named the place<sup>31</sup>: עֵין ינין "the fountain that came about through screaming out to Hashem".

Perhaps this is why *Shimshon* was given such super strength *Min HaShamayim*, since he always appreciated all those answered *Tefilos* of his lifetime. The more we record our past successful *Tefilos*, the more *Emuna* we would have in our present *Tefilos*; and the more *Emuna* and *Bitachon*, the more *Nissim*, *Nifla'os*, and *Yeshuos!* So let's start writing and **remembering** and **thanking** for all those many, many past *Nissim* and answered *Tefilos*, until we will write our most precious *Sefer:* Our own personal *Yetzias Mitzrayim!* 

# The General of *Dovid* and *Shlomo*: Be'nayahu ben Yehoyada

A JEWISH GENERAL MEANS A *GIBBOR*IN *BITACHON* 

The Navi says<sup>32</sup> that Be'nayahu ben Yehoyada was: עַל הַפְּלֵתִי וְעַל הַפְּלֵתִי in charge of the soldiers who used slingshots and the regular archers. (Targum<sup>33</sup>). Chazal say<sup>34</sup> that there was no Tzaddik like him throughout Bayis Rishon & Bayis Sheni.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> שופטים טז כח-ל, וַיִּקְרָא שִׁמְשׁוֹן אֶל ה' וַיֹּאמֵר אֲדֹנָ-י אֱלֹקִים זְ**ֹרָרְנִי נָא** וְחַזְּקַנִי נָא אַךְ הַפַּעַם הַזֶּה הָאֱלֹקִים וְאִנְּקְמָה נְקַם אַחַת מִשְׁתֵי עִינַי מִפְּלִשְׁתִּים. וַיִּלְפֹּת שִׁמְשׁוֹן אֶת שְׁנֵי עַמּוּדֵי הַתָּוֶךְ אֲשֶׁר הַבַּיִת נָכוֹן עֲלִיהֶם וַיִּסְמֵךְ עֲלֵיהֶם אָחָד בִּימִינוֹ וְאָחָד בִּשְׁמֹאׁלוֹ. וַיֹּאמֶר שִׁמְשׁׁן תָּמוֹת נַפְשִׁי עָם פְּלִשְׁתִּים וַיֵּט בְּכֹּחַ וַיִּפֹּל הַבַּיִת עַל הַסְּרָנִים וְעַל כָּל הָעָם אֲשֶׁר בּוֹ, וַיִּהְיוּ הַמֵּתִים אֲשֶׁר הַמִּית בְּמוֹתוֹ רָבִּים מֵאשָׁר הַמִּית בְּחַיֵּיו.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> שופּטים טו יד-יז, הוּא בָא עַד לֶחִי וּפְלִשְׁתִּים הֵרִיעוּ לְקְרָאתוֹ וַתִּצְלַח עָלָיו רוּחַ ה' וַתִּהְיֶינָה הָעֲבֹתִים אֲשֶׁר עַל זְרוֹעוֹתָיו כַּפִּשְׁתִּים אֲשֶׁר בָּעֲרוּ בָאֵשׁ וַיִּמֵּסּוּ אֲסוּרָיו מֵעַל יָדִיו. וַיִּמְצָא לְחִי חֲמוֹר טְרָיָה וַיִּשְׁלַח יָדוֹ וַיִּקְחֶסָה וַיִּרְ בָּהְּ אֶלֶף אִישׁ. וַיִּאֹנֶץ לְחִי חֲמוֹר טְרָיָה וַיִּשְׁלָה הַלֹּחִי מַיָּדוֹ **וַיִּקְרָא לְמָקוֹם הַהוּא רָמִת לְחִי**. חַמוֹר חַמֹרְתִיִם בִּלֹחִי הַחַמוֹר הָכִּיתִי אַלְף אִישׁ. וַיִּהִי כִּכְּלֹתוֹ לְדָבֶּר וַיִּשְׁלָךְ הַלְּחִי

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> רד"ק עה"פ וַיִּקְרָא לַמָּקוֹם הַהוּא רָמַת לֶחִי (שופטים טו יז) תרגום 'וישלך' ורמת, ולפי שהשליך הלחי שם קראו רמת לחי. ובמצודת דוד כתב: על שם שהשליך שם את הלחי, כי התרגום של 'וישלך', הוא 'ורמא'. (והרלב"ג פירש 'רמת' מלשון 'מקום גבוה').

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> שופטים טו יח-יט, וַיִּצְמָא מְאֹד וַיִּקְרָא אֶל ה' וַיּאמַר אַתָּה נָתַתָּ בְיַד עַבְדְּךְ אֶת הַתְּשׁוּעָה הַגִּדֹלָה הַזֹּאת וְעַתָּה אָמוּת בַּצָּמָא וְנֶפַלְתִּי בְּיַד הָעֲרַלִים. וַיִּבְקַע אֱלֹקִים אֶת הַמַּלְתֵּשׁ אֲשֶׁר בַּלֶּחִי וַיִּצְאוּ מִמֶּנוּ מִיִם וַיִּשְׁתְּ וַתָּשָׁב רוּחוֹ וַיֶּחִי **עַל כַּן קָרָא שְׁמָהּ עֵין הַקּוֹרֵא** אַשׁר בַּלֹחִי עַד הַיּוֹם הַזָּה.

<sup>.</sup> שמואל ב, כ כג, וִיוֹאָב אֱל כָּל הַצָּבָא יִשְׂרָאֵל וּ**בְנָיָה בֶּן יִהוֹיָדָע עַל הַכְּרַתִי וְעַל הַפְּלֵתִי** 

מרגום יונתן שם: ובניה בר יהוידע על קשתיא ועל קלעיא. <sup>33</sup>

<sup>34</sup> ברכות יח א, כִּי הַחַיִּים יוֹדְעִים שֶׁיָּמֶתוּ (קהלת ט ה) אלו צדיקים שבמיתתן נקראו חיים, שנאמר (ש"ב כג כ) וּבְנָיָהוּ בֶן יְהוֹיָדְע בֶּן אִישׁ חַי רַב פְּעָלִים מִקְבְצְאֵל הוּא הִכָּה אֵת שְׁנֵי אֲרָאֵל מוֹאָב וְהוּא יָרָד וְהִכָּה אֶת הָאֲרִי בְּתוֹךְ הַבּוֹר בְּיוֹם הַשִּׁלֶג. "בֶּן אִישׁ חַי" אטו כולי עלמא בני מתי נינהו? אלא בן איש חי, שאפילו במיתתו קרוי חי. רַב פְּעַלִים מִקְּבְצְאֵל, שריבה וקבץ פועלים לתורה. וְהוּא הִכָּה אֵת שְׁנֵי אֲרָאֵל מוֹאָב, שלא הניח כמותו לא במקדש ראשון ולא במקדש שני. וְהוּא יָרַד וְהִכָּה אֶת הָאֲרִי בְּתוֹךְ הַבּוֹר בְּיוֹם הַשָּׁלֶג, איכא דאמרי דתבר גזיזי דברדא ונחת וטבל, איכא דאמרי דתנא סיפרא דבי רב ביומא דסיתוא.

פרשת פנחס תשפ"ג Bitachon Weekly

He was equal to Dovid and Shlomo. He would eventually kill Yoav who was the main general. The *Bais HaLevi* says<sup>35</sup> that all these wars were total Bitachon, and Tzaddikim would win and Reshaim would lose. A Gibbor in Milchama means a big Baal Bitachon. When Shaul was killed, Dovid said: לַלְמֵד בָּנֵי יהוּדָה קַשָּׁת ש"ב א יח "We need to train *Bnei* Yehuda how to shoot the bow (and arrow). Why bows and arrows? (He doesn't mention swords). Because Dovid was teaching us a lesson in Bitachon. When you shoot an arrow, the more you pull the bow string backward (which seems to be the wrong direction) the further it will go in the right direction. This is a Mashal for life, when things seem to be the "wrong" direction. The Maharal says<sup>36</sup> that Gam "Zu" L'tovah is spelled with a Vav ("Zu" L'tovah and not "Ze") because a Vav is a Mehapech; it goes in two opposite directions, which means that Hashem can make from the worst situation. the most *Gevaldige* situation.

When Shaul was killed and they had just been defeated by the Pelishtim, Dovid was M'chazek Klal Yisroel with this lesson of Bitachon, that the (backward) arrows are symbolic of a great Yeshua coming up. When Dovid went to fight Golvas. Shaul gave him normal battle gear. But Dovid refused, and instead took a slingshot, saying: כִּי לֹא נָסִיתִי ש"א יז לט and *Rashi* explains<sup>37</sup> that *Dovid* wanted to win with a Ness; by using a stone which is a joke! Perhaps Be'nayahu ben Yehoyada was in charge of the archers and slingshot throwers since these symbolize Bitachon and downright Nissim! The Radak says<sup>38</sup> that Be'nayahu was similar to Pinchos: both were Cohanim who went to

to *Pinchos*; both were *Cohanim* who went to war (even though a *Cohen* is *Assur* to become *Tamei* to *Meisim*, since they were involved in *Milchemes Mitzva*, this was permitted). *Chazal* speak about *Be'nayahu's Bitachon* and fearlessness. He once killed a lion during the freezing winter when lions become strong and people are weaker.

<sup>35</sup> בית הלוי בקונטרס הבטחון [אות ב] **דמלחמתם של ישראל לא היתה בגבורתם, רק בבטחונם**, וכמאמר הכתוב (ישעיה ל טו) בְּהַשְׁקֵט וּבְבִטְחָה תִּהְיֶה גְּבוּרַתְכֶם.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> מהר"ל [נתיבות עולם, נתיב הבטחון, עמ' רלג-ד] ונראה כי **מה שאמר גם זו לטובה ולא אמר גם זה**, כי רצה לומר אף אם נראה לו פורעניות היותר גדול, הש"י עושה ממנו טובה, וזה נרמז בלשון זו שמספרו י"ג, כי הווי הגמור הוא י"ג לכך היין שמביא אוי ואבוי ויללה [כמו שאמר למי אוי ולמי אבוי וגו' לכך כתיב בפרשת נח אצל היין י"ג ווי"ן, להורות כי היין מביא כל ווי שהם י"ג] ונתבאר במקום אחר כי אלו י"ג ווי"ן הם הפך הטוב הגמור, שהטוב הגמור הוא י"ג [ודבר זה אמרו במסכת תענית אצל ר"א בן פדת שנתן לו הש"י י"ג נהרתא משכי שמן אפרסמון, ובארנו דבר זה אצל להנחיל אוהבי יש, כי הם נגד י"ג מדות שהם מדת טובו של הש"י, והפך זה הוא ווי הגמור ג"כ י"ג] ולכך הוא"ו שהוא לשון ווי הוא י"ג במספרו. **ולכך יאמר גם זו לטובה**, ר"ל **שגם זו שאם נראה פורעניות וצרה גדולה** שהוא י"ג כנגד י"ג ווי"ן, על ידי הבטחון בו יתברך **נעשה לטוב הגמור**, כי הבטחון בו יתברך עדי עד ויכול הוא יתברך שיהיה זה לטובה, **ולכך אין לך אות שנקרא אות ההפך כמו הוא"ו שנקרא אות ההפך**, דבר זה מורה כי הוא יתברך הדבר שנראה רע הגמור, יכול לעשות ממנו הטוב הגמור, וכל זה מפני שהוא יתברך היה נקרא נחום ולכך מן דבר שנראה רע גמור עושה ממנו הטוב הגמור. ולכך מספר אחד מספרו ג"כ י"ג כמספר וא"ו, ולכך היה נקרא נשום איש גם זו, כי נרמז הכל בלשון זו. והבן הדברים שהם עמוקים ואמיתים.

כמה גדול מדת הבטחון שבוטחים בו יתברך בכל לב, עד שכל הדברים נעשים לו לטובה כמו שהיה אצל ר"ע ואצל נחום איש גם זו. כי מפני שהוא היה בוטח בו יתברך שיציל הש"י אותו כי הכל יכול, וכמו שאמר [ישעיה כו ד] בָּטְחוּ בוֹ עֲדֵי עַד, כלומר שאף שרואים וחושבים כי כבר אבדה תקותם אל יתיאש רק יהיו בוטחים בו עדי עד כי הש"י יכול להושיע אותם, וכאשר שם בטחונו בו אז על הש"י להציל אותו כאשר שם בטחונו בו יתברך.

רש"י בספר שמואל עה"פ כּי לֹא נסּיתי (ש"א יז לט) תי' יונתן ארי לית בהון ניסא, אין שבחו של נס בכך. <sup>37</sup>

רד"ק בספר שמואל עה"פ אֶת שְׁנֵי אֲרְאֵל מוֹאָב (ש"ב כג כ) ואעפ"י שהיה בניהו כהן ואסור להטמא למתים, **להלחם באויבי ה' הוא מצוה**. כשצוה הקב"ה להלחם בשבעה גוים ובשאר האומות המצרות לישראל, לא חלק בין כהנים לישראל, וכן צוה להיות כהן משוח מלחמה ולהכנס עם ישראל למלחמה, והנה פנחס טמא עצמו למצוה כשהרג זמרי וכזבי, וכן הלך למלחמת מדיו עם ישראל.

Bitachon Weekly

(Me'am Lo'ez<sup>39</sup>). Once, the Melech of Paras (Persia) got sick and was dying. The doctors said that his only hope for recovery is to drink the milk of a lioness. But how could anyone get hold of milk of a lioness?? So he sent messengers to Shlomo HaMelech, telling him that he was sick, and he needed the milk of a lioness for Refua. Shlomo summoned Be'nayahu and asked him if anything can be done. Be'nayahu said: I'll take care of it. He entered the lion's den, and threw the lioness some baby goats for food, and then he milked her. He made a joke out of a lioness! (Medrash<sup>40</sup>). He was also sent by Shlomo to capture the most horrific creature in the world, Ashm'dai, king of the Sheidim, since Ashm'dai knew where the: שַׁמִיר Shamir worm was, which was needed for building the Bais Hamikdash. (Gemara<sup>41</sup>). The Be'nayahu means the person who helped build the Bais Hamikdash. (Maharsha42). Just

as *Pinchos* killed *Zimri*, so was *Be'nayahu* sent to kill *Shim'i ben Gera*,<sup>43</sup> *Adoniyahu*,<sup>44</sup> and *Yoav ben Tzeruya*.<sup>45</sup>

# The More Savlanus, Simcha, And Rachamim In Your System, The More Success You Attract in Your Life TRUE STORY

About 10 years ago, I knew a *Chashuva Melamed* who suddenly made a dramatic change in his personality. It was the summertime, and perhaps since it was an easier schedule, he became much calmer and sweeter, and happier and more tolerant. I pointed it out to him, and he agreed that he was like a changed person.

Before the summer was over, he was suddenly offered an unusually *Chashuva* job; as *Menahel* of a prestigious *Mosad*. He got a job that he never dreamed he would get. This is what happens to people who work on their *Middos*. **The more** *Savlanus*, *Simcha*, and

ילקוט מעם לועז שמואל ב (עמ' ש) עה"פ וְהוּא יָרֵד וְהִכָּה אֶת הָאֲרִי בְּתוֹךְ הַבּוֹר בְּיוֹם הַשָּׁלֶג (ש"ב כג כ) שביום של קור ושלג ירד בתוך הבור, והכה הארי, וביום השלג האריות מסוכנים יותר שהם רעבים.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> מדרש תהלים (שוחר טוב, מזמור לט, מהדורת בובר) מעשה היה במלך פרס שנטה למות ונעשה כחוש ביותר, אמרו לו הרופאים אין לך תקנה עד שיביאו חלב לביאה, ותשקה אותה עד שתרפא, שלח אצל מלך שלמה בן דוד, ונטלו בידם ממון הרבה, מיד שלח שלמה וקרא לבניהו בן יהוידע, אמר לו כיצד נוכל למצוא חלב לביאה? אמר ליה בניהו: תן לי עשרה עזים. הלך הוא ועבדי המלך לגוב אריות, והיתה שם לביאה מינקת גוּרֶיהָ, יום ראשון עמד לו מרחוק והשליך לה אחת ואכלה, יום שני נתקרב מעט [והשליך אחרת], וכן בכל יום ויום, לסוף עשרה ימים נתקרב אצלה, עד שהיה משחק עמה, וממשמש בשדיה, ולקח מחלבה והלך לו לדרכו.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> גיטין סח א, דְּכְתִיב, (מ"א ו ז) "וְהַבּיִת בְּהַבְּנֵתוֹ - אֶבֶן שְׁלֵמָה מַסְע נִבְנָה" וְגוֹ'. אָמַר לְהוּ (שְׁלֹמֹה) לְרַבְּנָן, הֵיכִּי אִיעְבִיד? אַמְרֵי לֵיהּ, אִיכָּא שָׁמִירָא דְּאַיִיתֵי מֹשֶׁה לְאַבְנֵי אֵפּוֹד. אָמַר לְהוּ, הֵיכִי אִשְׁתַּכַּח? אַמְרֵי לֵיהּ, אַיִיתִי שִׁידָה וְשִׁידְתִּין, כַּבְשִׁינְהוּ אַהְדְדִי, אַמְרִי, אֲנָן לְא יַדְעִינּן, דִּילְמָא אַשְׁמְדֵאי מַלְכָּא דְּשִידְי יָדְע. אָמַר לְהוּ, הֵיכָא דְּדְעִי וּמְגֹּלוּ לָךְ. אַיִיתִי שִׁידָה וְשִׁידְתִּין, כַּבְשִׁינְהוּ אַהְדָדִי, אַמְרִי, אָנָן לָא יַדְעִינּן, דִּילְמָא אַשְׁמְדֵאי מַלְכָּא דְּשִידְי יָדְע. אָמַר לְהוּ, הַיכְא אִיתֵיהּ בְּטוּרָא פְּלָן. כַּרְא לֵיהּ בִּירָא, וּמַלְיָא לְיהּ מֵיָּא, וּמַכְסִיָּא בְּטִינְרָא, וְמָתִימָּא בְּגוּשְׁפַּנְקִיהּ, וְלָּכִייּה, וְלָּתִית לְאַרְעָא, וְגָמֵר מְתִיבְתָּא דְּאַרְעָא, וְגָמֵר מְתִיבְתָּא דְּקִיעָא, וְנָחִית לְאַרְעָא, וְגָמֵר מְתִיבְתָּא דְּחָקִיק עֲלְהּ שַׁם, וְעִיזְקְתָא דְּחָקִרְא עֲלָה שַׁם, וְעִיזְקְתָא דְּחָלְרָא, וְשִׁהִילָּא, וְשָׁפִיכְנְהוּ בָּן וְהִירִשׁ, וְשָּפִינְהוּ לְּמָיָא, וְסַתְּמִינְהוּ בַּגְּבֶבִי דְּעַמְרָא, וְכָרָא בִּירָא מְתַּהָא, וְשְׁפִיכְנְהוּ לְמָיָא, וְסְתְּמִיהּ חַמְּרָא, אָמַרְא, וְכָרָא בִּירָא מְתַּבָּל, וְשְׁפִילְהוּ לְחָבְּלְא, בִּירָא מִינְבָּי דְּחַמְרָא, אָמְרָא, וְכָּרְא בִּירָא מְתָבְּר, לְנִיהּ, אֲשְׁפְּחִיהּ חַמְּרָא, אָשְׁרָּ, עִרְּי בִּינְא, מִילְּא, סִיְּיְבָי, רְנִא בְּירָא, מִינְרָן וְתִּירְשׁ יִּבְּן וּמְרָּב, לְיהָ בְּיִבּא בְּיִרְא, לְיִה, אִישְׁתָּי, רְחָה לְאבּבְיוּ בְּבְינִה, לְא מִיבְּרָי, לְנִיה, אִשְׁמְי, בְּנִילְ מִינְרָ בְּיִבּי, בְּיִלְאת, סִּתְּבִי, בְּוֹבְּית הָּמְבְּרָי, וְיִבּן וְיִבּילְ מִיבְי, בְּילְבָּי, בְּיִבּיר בְּיִבּלְיתְ בְּירִבּי, וְשִׁנְירָם וְנְיִיךְ בְּיוֹבְית הְיִבְּילְים, בְּנִילְה, בְּיִרְיה, בְּיִילְאת, וְיִין וְתְנִיךְ וְבְירְים בְּילְיתְ בְּיבְירָם, בְּיִבְיר, בְּיוֹית לְּעִרְי, וְיִבְירְ בְּיוֹבְיְיּבְיוּ בְּיִבְּיר, וְּיִבְּיתְ בְּעִירְיְיּבְיוּ בְּיבְייִים, בְּיִלְי, וְיִבְּיְים, בְּיוֹים, בְּיִילְייִם, בְּיִילְיּי, וְיְנְיּבְּיִים, בְּיִיּיְיְם, בְּיִים בְּיוֹבְיְם בְּיבְּבְיוּה בְּיִיּבְייְ

מהרש"א (גיטין סח א ד"ה שדריה לבניהו בן יהוידע) אולי שע"כ נאמר ובניהו בן יהוידע איש חי רב פעלים גו' כי ברוב פעולותיו שזכר כאן נכבש בידו אשמדאי אשר עי"ז נבנה בהמ"ק, **שע"כ נקרא בניהו, שע"י נבנה בהמ"ק**.

וַנְצוּ הַמֵּלֵךְ אֶת בָּנָיָהוּ בֵּן יָהוֹיַדָע וַיָּצֵא וַיִּפְגַּע בּוֹ וַיָּמֹת. מ"א ב מו. 43

<sup>44</sup> וַיִּשַׁלַח הַמֵּלֵךְ שָׁלֹמה בִּיַד בִּנְיָהוּ בֶן יְהוֹיָדְע וַיִּפְגַּע בּוֹ וַיָּמת. מ"א ב כה.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> וַיָּגֵּד לַמֶּלֶךְ שְׁלֹמֹה כִּי נָס יוֹאָב אֶל אֹהֶל ה' וְהִנֵּה אֵצֶל הַמִּזְבֵּחַ וַיִּשְׁלַח שְׁלֹמֹה אֶת בְּנָיָהוּ בֶּן יְהוֹיָדָע לֵאמֹר לֵךְ פְּגֵע בּוֹ. וַיַּעַל בְּנָיָהוּ בֶּן יְהוֹיָדָע וַיִּפְגַע בּוֹ וַיְמָתֵהוּ. מ"א ב כט-לד.

פרשת פנחס תשפ"ג

## Rachamim in your system, the more you attract more success in your life.

Although I congratulated him and I was happy for him, to my fellow *Melamdim* I imparted an opposite *Hashkafa* outlook. I told them how lucky they were **not** to be *Menahalim*, which is a tremendous *Achrayus* and can be quite stressful, which is unhealthy both in *Ruchaniyus* and in *Gashmiyus*. \*\*\*\*

Every person needs to value his OWN *Matzav*, and not be impressed and jealous of others.

## The Power of Simple Bitachon THIS STORY IS INCREDIBLE!

A woman called Rabbi B, telling him that her son, "the *Metzuyan*", suddenly can't learn, and he sits home all day doing nothing and he's suffering. **Rabbi B believes that every positive word he says works immediately.** He was *M'chazek* the woman, and then he told her to go to her son's room to see if he's improving.

She was amazed to see him smiling ear to ear. Rabbi B continued with more *Bitachon* words, and then he told her to look again. She said that he looked like a different person. This is so *Gevaldig* that it's hard to believe!

#### Mussar In the Fourth Grade

"I LIKED THE MUSSAR THE BEST"
I am a fourth grade Rebbe, and I tell loads of stories about Tzadikim and about Tanach.
We also learn lots of extra Mishnayos. On Sundays and Fridays when children come late, I can spend an hour learning an entire Perek, without any copies of Mishnayos in front of the kids. They just listen and enjoy (they have told me that they like it more than

camps' night activities).

At the end of the year, I asked my *Talmidim* what they liked the best. The exciting *Tanach* stories, the regular stories, the *Mishnayos*, the loads of candies and chocolates, the extra recess, etc. Each boy had his own ideas. Suddenly one boy said: "I liked the *Mussar* the best".

I asked him what he meant, and he said that he appreciated my taking an interest in his private life, and helping him overcome his bad *Middos*. The entire class unanimously agreed with him, and they mentioned several areas that I had addressed during the year (especially during *Elul* and before *Yom Kippur*).

They all felt that their home-situation had become much more *Geshmak*, especially since I encouraged *Ha'tavah B'makom Hakpada*, i.e. to *Davka* be nice to the sibling or parent that you dislike. To give-in and to be *M'vater*. To be *Modeh* (admit) even when you think you're right (to be: מוֹדָה עַל הַשָּׁקֶר admit even to that which isn't true, *Novardok*-style<sup>46</sup>). To think before you act, and to have more self-control.

<sup>47</sup> הגר"א בפירושו למשלי עה"פ הַחֲזֵק בַּמּוּסָר אַל תֶּרֶף נִצְּרֶהָ כִּי הִיא חַיֶּיךְ [משלי ד יג] כי היא חייך, **כי מה שהאדם חי הוא כדי** לשבור מה שלא שבר עד הנה אותו המדה, לכן צריך תמיד להתחזק, ואם לא יתחזק למה לו חיים.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> דרך נובהרדוק [לקט שיחות מוסר בדרכם של הסבא ורבינו זצוק"ל, נדפס בבוסייר שבצרפת תשס"ה, עמ' 32 ד"ה מי] ע"י קצת הכנעה, ע"י קצת ויתור, **אפילו מודה על השקר** כו'. [ומצאתי מקור לזה בפסקי תוספות תענית [אות ח] ת"ח כל אחד מודה לחבירו, בין על האמת בין על השקר].

פרשת פנחס תשפ"ג

greatness in *Torah* and *Chesed*. But if you allow *Middos Ra'os*, like anxiety (i.e. lack of *Bitachon*), jealousy, anger, *Ta'avos*, *Kavod*, and depression etc. to continue in your life, then your body rebels, *Chas V'shalom*, and many, many sicknesses come from bad *Middos*.

Like having a *Hakpada* on a person, which can last a lifetime if you don't work on it, by doing *Ha'tavah* (a favor) *B'makom Hakpada* (instead of being upset). R' Chaim Halperin *Zatzal* told me that people are sick from *Middos Ra'os!* It's worth all the "*Bittul Torah*" to address the main reason for your existence.

Of course, plain *Limud HaTorah* is itself like a *Mussar Seder*, and it can be therapeutic. But the *Gedolim* insisted that *Aba'ye* & *Rava* (learning) must accompanied by *Mussar*, especially the exact type of *Mussar* that each individual needs. (R' Dovid Bleicher<sup>48</sup>).

# **NOV**ARDOK

Novardokers Were Taught to Have True Respect & Esteem for ALL Humanity

R' Gershon Liebman Zatzal was once at the

house of a well-to-do *Yid*. He was asking for money for his *Yeshiva*. The man started screaming that he has no interest in "idle" *Yeshiva* boys; he only gives money for promoting professional people like doctors and lawyers. He threw R' Gershon out while screaming at him.

R' Gershon asked if he could just enter his house once, to tell him a story. During WWII, he was walking around the streets, with the *Talmidim* he had, from the unbelievable *Yeshiva* that he established smack in middle of the ghetto and under the Nazis. They noticed an elderly gentleman who was starving to death, and begging a person for some food.

Although this person was holding a **double** portion in his hands, he refused to give some to the old man. He said: "Each person has to take care of himself!". Right there, the old man died of starvation, and R' Gershon with his *Bachurim* did what they could to give him a *Ba'kavod'ike Kevura*. R' Gershon said: "In *Yeshiva*, we produce people who have basic human decency!!!" The rich man started screaming: "Guess who that wicked man was. It was me!" He was deeply ashamed, and he decided to give money to R' Gershon.

<sup>48</sup> ספר דברי בינה ומוסר, [שיחות ומאמרים שנרשמו ע"י תלמידי ישיבות בית יוסף מפי הגה"צ רבי דוד בליאכר זצוק"ל ראש ישיבת בית יוסף מזרי'ץ-פודליאסק, תל אביב תשל, דף קלב, ד"ה כי] כי מטבעו של אדם שאינו לומד תורתו אלא תורתם של אחרים. הלוה טוען כלפי המלוה "לא יגוש", ואילו המלוה משיבו מדין "פריעת בעל חוב מצוה". אילו למד כל אחד את הדין השייך לו, לא היו הדברים מגיעים לידי כך, אלא שכאמור כל אחד עוסק בתורת חברו. ועל זה אמרו חז"ל: בראתי יצר הרע, בראתי לו, לא היו הדברים מגיעים לידי כך, אלא שכאמור כל אחד עוסק בתורת חברו. ועל זה אמרו חז"ל: בראתי "לו" אמרו, כי לכל אדם התרופה המיועדת לו, לכל אדם התורה המיוחדת לו. וכיוצא אמר אדמו"ר הגרי"ס זלל"ה ב"אור ישראל" שיש בתורה שני דברים, רפואה טבעית ורפואה סגולית, כלומר רפואה מיוחדת לחולי מסויים, ורפואה כוללת. מבחינת הסגולה הרוחנית שבלימוד התורה אין כל הבדל מה לומד האדם. אף הלומד "שור שנגח את הפרה" מוצא בזה תועלת לנפשו, שכן זוהי סגולת קדושתה של התורה לרפא את חלייו הנפשיים. אבל אם נגוע אדם במחלה מסויימת חייב הוא לנקוט בתרופה המכוונת למחלה הזאת. הוא צריך ללמוד את התורה המרפאת את האדם ממחלת הנפש הזאת, את ההלכה והאגדה המיוחדת לזה: לגאוה, תורת הגאוה. לגזל, תורת הגזל. ללשון הרע, תורת לשון הרע. האדם צריך למצא את הפרטים השייכים לו בש"ס ופוסקים. אדם הנוהג כך עושה דבר בעתו והוא מקיים מה שאמרו ז"ל "ובתורתו למצא את הפרטים השייכים לו בש"ס ופוסקים. אדם הנוהג כך עושה דבר בעתו והוא מקיים מה שאמרו ז"ל "ובתורתו ליבה יומם ולילה" שהוא מכוון עצמו לתורה המיוחדת לו.



## To hear a clear recording of Rabbi Mandel's shiurim, call by dialing: USA 718 298 2077 UK 0330-1170305 Israel 072-398-2980 Canada 647-797-0056

## Here are the ID numbers for last week's Shiurim. When the menu starts, press 9 and enter the Shiur ID right away Parshas Chukas-Bolok 5783

| Duration | Language                                                                                                          |
|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2:39     | Hebrew                                                                                                            |
| 3:25     | Yiddish                                                                                                           |
| 4:30     | English                                                                                                           |
| 1:50     | English                                                                                                           |
| 4:17     | Yiddish                                                                                                           |
| 45:48    | English                                                                                                           |
| 3:50     | Hebrew                                                                                                            |
| 3:29     | Hebrew                                                                                                            |
|          | Yiddish                                                                                                           |
|          | English                                                                                                           |
|          |                                                                                                                   |
| 3:35     | Yiddish                                                                                                           |
| 3:07     | Hebrew                                                                                                            |
| :58      | English                                                                                                           |
| 2:21     | Hebrew                                                                                                            |
| 2:08     | Yiddish                                                                                                           |
| 5:02     | English                                                                                                           |
| 3:10     | Yiddish                                                                                                           |
| 2:51     | Hebrew                                                                                                            |
| 2:45     | Yiddish                                                                                                           |
| 45:28    | English                                                                                                           |
|          | 2:39  3:25  4:30  1:50  4:17  45:48  3:50  3:29  3:13  14:09  3:35  3:07  :58  2:21  2:08  5:02  3:10  2:51  2:45 |

Have Rabbi
Mandel Daven
for your whole
family each
month.

# BITACHON WEEKLY Nonthly Supporter

# Rabbi Yehudah Mandel will Daven for every monthly supporter each erev Rosh Chodesh

Your Donation will directly help spread Bitachon Weeklys Worldwide

\$10 MO.= 12 Bitachon Weeklys

\$18 MO. = 20 Bitachon Weeklys

\$36 MO. = 40 Bitachon Weeklys

\$52 MO. = 60 Bitachon Weeklys

\$72 MO. = 84 Bitachon Weeklys

\$100 MO. = 120 Bitachon Weeklys

Own the Zechus of Spreading Emunah & Bitachon Worldwide

#### For your donation:

Checks:

Cong. Shaarei Bitachon tax ID 87-4766435

Address: 11 Isabella dr Lakewood NJ 08701

Call/Text:

848-245-4278

Email:

weinberger138@gmail.com

Zelle info:

congshbt@gmail.com

Link:

https://pay.banguest.com/shaareibitachon

Paupal:

PayPal.Me/congshbt

For any questions or comments: 848-245-4278

Send your names to weinberger138@gmail.com
You will get a reply with your monthly supporter number which you
will need if you would want to change or add names in the future.



# **BITACHON WEEKLY**

#### LIVE A LIFE OF MENUCHA AND HAPPINESS

# HUNDRED'S OF YIDDEN TESTIFY THAT BITACHON WEEKLY HAS TRULY ENHANCED THEIR LIVES. YOUR DONATION WILL IMPACT THOUSANDS

#### **DEDICATION OPPORTUNITIES:**

R' MANDEL PARTNERSHIP SEFER SPONSOR PARSHA SPONSOR CITY SPONSOR BW SUPPORTER

\$ 7,500 (\$ 625/M) \$ 3,600 (\$ 300/M)

\$ 1,200 (\$ 100/m)

\$600 (\$50/M)

\$360 (\$30/M)

CORPORATE SPONSORSHIP - CALLUS!

THE PRINTING AND DISTRIBUTION OF HUNDREDS OF COPIES IN LAKEWOOD, BNEI BRAK, BROOKLYN. MONSEY, GREAT NECK, DEAL, BALTIMORE AND MORE.

BRING BITACHON WEEKLY TO YOUR CITY FOR ONLY \$60-\$120/WEEK

CALL/TEXT (848) 245-4278

#### **To Donate:**

- Call/Text (848) 245—4278
- Mail: Cong. Shaarei Bitachon Tax ID 87-4766435
   11 Isabella Drive Lakewood, NJ 08701
- Zelle info: congshbt@gmail.com
- Credit Card: <a href="https://pay.banquest.com/shaareibitachon">https://pay.banquest.com/shaareibitachon</a>





# Become A Partner With Bitachon Useekly!

Bitachon Weekly is minimizing its printing and distribution until we boost up our monthly funding.

However, Bitachon Weekly is seeking individuals to print a few Bitachon weekly's from their own printer for people in their area that would want it.

Become A Bitachon Weekly
Location!
Reap The benefits Of Zikuy
Harabim!
Help spread Emuna & Bitachon
to your friends and neighbors!

Bitachon weekly is seeking location sites in the following locations:

Lakewood Union City
Brooklyn Cherry Hill
Flatbush Texas

Boro Park Los Angeles Williamsberg Philadelphia

Queens Denver
Baltimore Israel
Monsey Australia
Passaic South Africa
Kensington Gateshead
Far Rockaway London
Jackson Cleavland

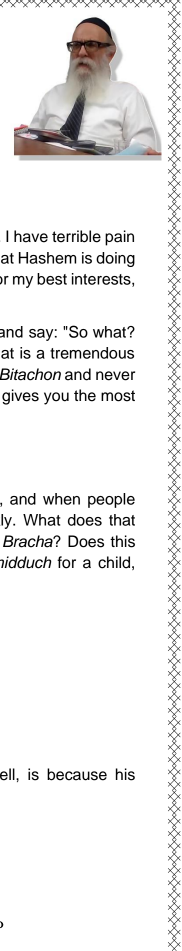
Toms River Toronto Chicago Montreal

To add your house to a location

C/T 8482454278

email weinberger138@gmail.com

# Questions To Rabbi Mandel



**Question:** I have a question that has been bothering me for very long time. I have terrible pain all over my body for 20 years, and what keeps me going is the knowledge that Hashem is doing everything for my good, and He is running the show. But if He is doing it all for my best interests, what is the point of davening and asking Hashem to heal me?

**Answer:** Everyone is different. For some, it's good to just ignore the pain and say: "So what? I will live with it!". The whole world has stuff going on in their lives. And that is a tremendous *Zechus* to bring *Yeshuos*. However, one could also spend time working on *Bitachon* and never having *Yi'ush*. There is room for both, and it's not a contradiction. Do what gives you the most *Menuchas HaNefesh*.

\*\*\*

**Question:** In a previous edition, R' Mandel wrote that he was once sick, and when people wished him: "*Refua Shleima*", he believed them and he got better quickly. What does that mean? What should someone have in mind when someone gives him a *Bracha*? Does this apply even if someone gives me a *Bracha* for something else, like a *Shidduch* for a child, *Parnasa* ......?

Answer: Yes, it could be anything.

It depends on how much *Temimus* you have.

If you are skeptic, you will go nowhere.

Whatever you believe, you will get.

Emuna is the key to everything.

The Belzer Rebbe once said that the reason why his *Brachos* work well, is because his *Chasidim* believe in him.

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com