Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה



לזכות ר' מאיר בן לאה

## סוכות וזאת הברכה

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

## TO RECEIVE BITACHON WEEKLY BY EMAIL SEND A REQUEST TO:

weeklybitachon@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard on Kol Haloshon (718) 906 – 6400

Option 1, 4, 93

And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898

לזכרון עולם בהיכל ה'

נחמן בן זאב קהת משה
יטלא בת יהודה
אהרן בן יהודה אריה הכהן
טאבא בת ביילא
שרגא פייבל בן משה יוסף
גבריאל בן פנחס
משה בן פנחס

שרה יהודית בת ביילא
חיה פערל בת ביילא

Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur

## SPECIAL SUKKOS EDITION



Dancing Hoshanos on Sukkos, western Europe circa 1700's

וּלְקַחְתֶם לְכֶם בַּיּוֹם הָרָאשׁוֹן פְּרִי עֵץ הָדָר BITACHON WEEKLY סוּכּוֹת וָזֹאת הַבְּרְכָה

תשפ״ד

#### IN THIS ISSUE

- GO ALL OUT FOR SIMCHA ON SUKKOS WITH WHATEVER WORKS FOR YOU
- BEFORE GETTING INVOLVED IN MUSSAR MAKE SURE YOU'RE LOADED WITH SIMCHA
- WHEN IT COMES TO SIMCHA AND GRATITUDE, A YID NEEDS TO GO EXTREME
- EVEN OUR GREATEST CHACHAMIM & TZADIKIM OF THE GEMARA DIDN'T "HAVE IT ALL"
- THE REAL KAVOD IS TO BE M'VAZEH YOURSELF FOR KAVOD SHAMAYIM
- REALIZE YOUR OWN GREATNESS, EVEN WHEN OTHERS DISAGREE
- THE ULTIMATE SUPERIORITY IS NOT "NEEDING" PEOPLE
- THE TRUE BACKGROUND OF YIDDISHKEIT IS A MATZAV OF SIMCHA
- YOU GET A SPECIAL BRACHA FROM HASHEM BY WORKING ON BEING SATISFIED
- YOUR POSITIVE RETZONOS IN AVODAS HASHEM CAN CAUSE YOU LOTS OF SHTEIGING
- THE ANAV MI'KOL ADAM IS WELL AWARE OF ALL HIS MAALOS
- RESPECTING YOURSELF IS NOT GA'AVA
- STORIES OF NOVARDOK

## חג הסוכות - זמן שמחתנו

#### ּזְמֵן שָּׁמְחָתֵנוּ Go All Out for *Simcha* on *Sukkos* with Whatever Works for You

Sukkos is called: זְמֵן שִׁמְחָתֵנוּ the time of our Simcha. If the very name of the Yom Tov is: וּשִׁמְחָתוּן the time of our Simcha, then its very essence is Simcha, and you need to go all out for the Mitzva; not just to be "Yotzei". The truth is that every Shabbos and Yom Tov is a day of Simcha, but those times have other names. Like Pesach is called: זְמַן חֵרוּתֵנוּ the time of our redemption. A big person told someone that he should avoid eating with people who cause him stress, because on

Pesach you need to be extra relaxed and feel free (חֵירוּת).

The *Gr"a* speaks¹ about the difficulty of not having any worries on *Sukkos*, which isn't so much of a problem on other *Yamim Tovim*. Although it's always a big *Inyan* on *Shabbos and Yom Tov* (*Chazal*²) but on *Sukkos* it's a whole new dimension. (*Gr"a*³). Every seven years, there is a *Mitzva* of *Hakhel*. Everyone would gather in the *Bais Hamikdash*, men women and children, and the *Melech* would read from various selections of *Mishneh Torah*, i.e., *Sefer Devarim*. When was the time for this *Mitzva*? The *Passuk* says⁴ it is to

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> מימרא בשם הגר"א הובא בספר דברי שלום (להאדמו"ר מסטראפקוב, רבי אברהם שלום הלברשטם, ירושלם תשטו, עמ' לו, ובמהדורא חדשה עמ' פט) אמר בשלחן הטהור דפעם אחת שאלו להגאון החסיד ר' אלי' מווילנא זצ"ל הגר"א שיאמר איזו היא המצוה שיותר קשה לקיימה מכל מצות שבתורה והשיב שחקר ודרש היטב הדק עד שבירר שמצות שמחת הרגל הוא המצוה היותר קשה בקיומה מכל מצוות התוה"ק לאשר החיוב מוטל אקרקפתא דגברא דכל בר ישראל בכל שמנת ימי החג להיות שמח וטוב לב בכל הימים ובכל הלילות שלהם בלי שום הפסק רגע ואסור להניח בכל אותו הזמן להעלות על לבנו שום מחשבת והרהור של דאגה בשום ענין שבעולם ושום צער ויגון לא יתערב בשמחתינו כדי שלא יבטלנו משמחה וזה הוא דבר המסור ללב וצריך ונחוץ לזה הרגל לחזק השמחה בלב בעבודה גדולה וא"כ זה הוא המצוה היותר קשה בקיומה מכל מצות התוה"ק וכן וצריך ונחוץ לזה הרגל לחזק השמחה בלב בעבודה גדולה וא"כ זה הוא המצוה היותר קשה בקיומה, עמ' תסח).

<sup>(</sup>וכתב בספר הללי נפשי על מגלת אסתר עמ' נה, שאמר לו רבי שמואל אויערבאך זצ"ל, שהוא יודע שהעולם אומר דבר זה בשם הגר"א, על אף שהוא לא זכה למצוא דבר זה בכל כתבי הגר"א שבידינו, עכ"ד. ובספר "הגאון" (ח"א עמ' 260) ג"כ פקפק על שמועה זו).

ואגב, לתאר גודל השמחה שהיה לו לרבינו הגר"א בכל יו"ט, יש לציין לשון תלמידו רבי חיים מולאזין בהקדמתו לפירוש הגר"א לספרא דצניעותא (ד"ה וגדולה) שפעם אחד ביום ראשון של פסח הוו יתבי גביה תרי תלמידי מתלמידיו החשובים, ומאשר היו יתדעים זה דרכו בקדש מעולם, הפלגת שמחתו וחדות ה' מעוזו אשר היה שש ושמח ביו"ט כמצוה עלינו בתורתו ית"ש אשר היה להפליא, וכאשר ראו אז שאין שמחתו במילואו וטובו כ"כ כהרגלו, שאלו פיו הק' על זה, ולא רצה להשיב, והפצירו בו מאד, לא יכול להתאפק, אמר מוכרחני לגלות לכם מה שאין דרכי מעולם בזה, לקיים מ"ש דאגה בלב איש ישיחנה לאחרים, כי בזו הלילה בא אלי אליהו (כמדומה בזכרוני שאמרו משמו שהיה אליהו, ואפשר חד ממתיבתא עלאין) וגילה לי עניינים וחידושים נוראים אין חקר בשם י"ב על פסוק "עלו זה בנגב", ובעמדי בבקר מרוב הפלגת השמחה לא יכולתי להתאפק והרהרתי בהם קודם ברכת התורה, ונענשתי שתיכף נתעלמו ממני ואינם (והוא לפי שיטתו הנקיה בשו"ע או"ח שגם ההרהור בד"ת נאסר קודם בה"ת) ונחמוהו וברכו לו השי"ת יחזיר לרבינו את אבידתו, ואחר זמן מה שאלו אחד מהם אם כבר הוחזרה לו אבידתו, והשיב ב"ה שנתגלו לי שנית וכו'. עכ"ל.

² רש"י בפרשת יתרו עה"פ וְעָשִּיתָ כָּל מְלַאכְתֶּךְ (כ ט) כשתבא שבת יהא בעיניך כאלו כל מלאכתך עשויה שלא תהרהר אחר מלאכה. (מכילתא).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ספר מעשה רב (סי' רלג) **הגאון ז"ל היה שמח מאד בחג הסוכות** וביותר בשמיני עצרת כי הוא יותר יום שמחה מכל ימי החג ע"פ סוד.

ובביאורו לחבקוק עה"פ עַל כֵּן יִשְׁמַח וְיָגִיל (א טו) כי התחלת השמחה הוא בשעת התחלת אסיפה, ואז הוא מציאות השמחה שנולד לו עתה, אך אין השמחה במלואו עד זמן גמר השמחה אז ישמחו, לכן בפסח לא כתיב ושמחת כלל, ובשבועות כתיב ושמחת, ובסוכות כתיב והיית אך שמח, כי בפסח הוא זמן האביב ועדיין לא היה אפילו תחילת אסיפה לא כתיב כלל שמחה, ובשבועות שהתחיל זמן האסיפה כתיב ושמחת, ובסוכות היה גמר האסיפה כתיב והיית אך שמח.

<sup>ַ</sup> ויַצַו משָׁה אוֹתָם לֵאמֹר מִקֶּץ שֶׁבַע שָׁנִים **בִּמֹעֵד שָׁנַת הַשְּׁמִטָּה בִּחַג הַסַּכּוֹת**. וילך לא י

be done during *Sukkos*, during the year following *Shemita*. Why specifically then? We can suggest that since the *Melech* reads *Sefer Devarim* which is full of sharp *Tochacha*, it must come with a super happy background.

So only *Sukkos* which is **total** *Simcha* (שְׁמְחָתֵּנוּ ), and following *Shemita*, right after a year of total relaxing *Bitachon*, is the time for *Tochacha*. Similarly, we read *Koheles* on *Sukkos*, since *Koheles* (which is heavy *Mussar*) can only be during: זְמַן שִׁמְחָתֵנוּ the time of extreme *Simcha*. So be careful that before you start "*Mussar-izing*", to make sure you're **loaded** with *Simcha*.

## Before Getting Involved in *Mussar*Make Sure You're Loaded with *Simcha*

Some people may have to spend a lifetime with working on lots of Simcha and loads of

learning Sifrei Bitachon. besides writing down their Hashqacha Pratis stories and the Maalos themselves and their situations. lt's brought down<sup>5</sup> that Shlomo HaMelech first wrote Shir HaShirim. and later Mishlei, and last Koheles.

Notice how first comes an

unusual amount of *Simcha* (*Shir HaShirim* - the song of songs) before we can have *Koheles*.

In *Novardok* they were experts who knew how to learn tough *Mussar* and become *Davka* happy since they were trained to love *Mussar*. Yet, I heard that R' Nekritz *Zatzal* 



R' Yehuda Leib Nekritz Zatzal (right) with his son-in-law R' Yechiel Perr of Far Rockaway Shlita (left)

once needed to learn lots of *Chasidishe* Seforim for a period of time, since at that point he needed a boost in *Simcha*.

Conclusion: Go all out for Simcha on Sukkos with whatever works for you, and you always get Schar mainly for trying, even if you remain a grouchy "sad sack" despite your efforts. I know a certain Chassidus which has loads of Ruach and spirit, and I was told

that they train their children to dance as much as possible (like: וְהָגִּיתָ בּוֹ יוֹמָם וְלַיְלָה). \*\*\*\*\*\*\*

## When It Comes to *Simcha* and Gratitude, A *Yid* Needs to Go Extreme

Just as the very name: זְמֵן שָּׁמְחָתֵנוּ requires extreme *Simcha*, so too every *Yid* needs extreme *Hoda'ah* since our very name

You can't even begin to

deal with your Aveiros and

shortcomings unless you

are first saturated with the

awareness of the Simcha

and the good side of your

lífe

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> רד"ק עה"פ עַל סֵפֶּר דְּבְרֵי שְׁלֹמֹה (מ"א יא מא) בספרים שחבר בחכמתו לא נמצאו היום אצלנו וגם בג' הנמצאים אצלנו משלי שיר השירים וקהלת ומה שאמר על ספר ולא אמר על ספרי כי לכל דבר בענינו חבר ספר בפני עצמו ומרז"ל שאמרו שלשה ספרים כתב שלמה שיר השירים בילדותו משלי בבחרותו קהלת בזקנתו ומהם אמרו כי קרוב למיתתו שרתה עליו רוח הקודש וחבר שלשה ספרים אלה.

רש"י ב"ב (יד ב) שיר השירים - נראה בעיני שאמרו לעת זקנתו.

I love my small

success, and this is

plenty good; I don't

have to be the big

knocker

(*Yehudi*) means thankfulness. This is a big mistake that many people make; when they feel they are thankful enough with very tiny efforts. *Nachum Ish Gam Zu's* very name was *Gam Zu L'tovah*, and therefore he was on the level to have his filthy dirt to be used by the Caesar to win battles. (*Gemara*<sup>6</sup>).

L'havdil, a top-notch violinist once played beautifully before a large audience, and an

admiring woman told him that she'd give her life to play so beautifully. He told her: "That's exactly what I did." We know that Nachum Ish Gam Zu was Rabbi Akiva's Rebbi in Emuna and Bitachon, and it's possible that he was totally

involved in that *Sugya* (topic), like we find *Tana'im* who davened many hours a day, and *Chazal* wondered about their learning... (*Gemara*<sup>7</sup>).

## Even Our Greatest Chachamim & Tzadikim of The Gemara Didn't "Have It All"

But these *Chasidim* were *Zoche* to *Nissim* that great *Gedolei Torah* weren't *Zoche* to. (*Gemara*<sup>8</sup>). Indeed, they knew only the *Inyanim* of *Nezikin*, while the other *Chachamim* knew much more. Every person is different. Some people can balance their lives, with plenty of *Torah* and *Mussar* and

Chesed and Zikkui HaRabbim. But many people can lose tons if they try to be so "balanced".

\*\*\*\*\*

Indeed, I know plenty of nervous wrecks who try to do everything right. Many of us need to resign ourselves

to be "just" the *Halacha* type, or just a *Lamdan*, or a: בָּקִי (one who knows a lot) or a *Baal Chesed*; where we focus our main energies on what we specialize in, at the

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> תענית כא א, ואמאי קרו ליה נחום איש גם זו? דכל מילתא דהוה סלקא ליה (כל המאורע לו, אפילו רעה. רש"י) אמר: גם זו לטובה. זימנא חדא בעו לשדורי ישראל דורון לבי קיסר. אמרו, מאן ייזיל? ייזיל נחום איש גם זו, דמלומד בניסין הוא. שדרו בידיה מלא סיפטא דאבנים טובות ומרגליות. אזל, בת בההוא דירה (לן לילה אחת באותו המלון) בליליא, קמו הנך דיוראי ושקלינהו לסיפטיה (ארגז שלו) ומלונהו עפרא. למחר, כי חזנהו אמר: גם זו לטובה. כי מטא התם שרינהו לסיפטא, חזנהו דמלו עפרא. בעא מלכא למקטלינהו לכולהו (שונאיהן של ישראל) אמר: קא מחייכו בי יהודאי! אמר: גם זו לטובה. אתא אליהו, אדמי ליה כחד מינייהו (כאחד משרי קיסר) אמר ליה: דלמא הא עפרא מעפרא דאברהם אבוהון הוא (כשנלחם עם המלכים) דכי הוה שדי עפרא הוו סייפיה, גילי (קשין) הוו גירי, דכתיב (ישעיה מא ב) יִתַּן כֶּעֶפֶר חַרְבּוֹ כְּקַשׁ נַדְּף קַשְׁתּוֹ. הויא חדא מדינתא דלא מצו למיכבשה, בדקו מיניה וכבשוה. עיילו לבי גנזיה, ומלוהו לסיפטיה אבנים טובות ומרגליות, ושדרוהו ביקרא רבה. כי אתו, ביתו בההוא דיורא (לנו במלון). אמרו ליה: מאי אייתית בהדך, דעבדי לך יקרא כולי האי? אמר להו: מאי דשקלי מהכא, אמטי להתם. סתרו לדירייהו, ואמטינהו לבי מלכא. אמרו ליה: האי עפרא דאייתי הכא, מדידן הוא! בדקוה ולא אשכחוה, וקטלינהו להנך דיוראי.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ברכות לב ב, תנו רבנן, חסידים הראשונים היו שוהין שעה אחת ומתפללין, שעה אחת וחוזרין, ושוהין שעה אחת. וכי מאחר ששוהין תשע שעות ביום בתפלה (לשלש תפלות. רש"י) **תורתן היאך משתמרת**, **ומלאכתן היאך נעשית?** אלא מתוך שחסידים הם, תורתם משתמרת (בתוך לבם, שאין תלמודם משתכח) ומלאכתן מתברכת.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ברכות כ א, אמר ליה רב פפא לאביי, מאי שנא ראשונים דאתרחיש להו ניסא, ומאי שנא אנן דלא מתרחיש לן ניסא? אי משום תנויי, בשני דרב יהודה כולי תנויי בנזיקין הוה (לא היו גדולים בכל גמרא של ארבעה סדרים אלא בתלתא בבי שלנו. רש"י) ואנן קא מתנינן שיתא סדרי, וכי הוה מטי רב יהודה בעוקצין 'האשה שכובשת ירק בקדרה' ואמרי לה 'זיתים שכבשן בטרפיהן טהורים' (משנה היא במסכת עוקצין) אמר: הויות דרב ושמואל קא חזינא הכא (כלומר טעם המשניות הללו קשה עלי ככל הקושיות שהיו שני רבותי מתקשין בהן בכל הגמרא) ואנן קא מתנינן בעוקצין תליסר מתיבתא (בשלש עשרה פנים, יש בינינו משנה וברייתא של ששה סדרים) ואילו רב יהודה כי הוה שליף חד מסאניה אתי מטרא, ואנן קא מצערינן נפשין ומצוח קא צוחינן, ולית דמשגח בן? אמר ליה, קמאי הוו קא מסרי נפשייהו אקדושת השם, אנן לא מסרינן נפשין אקדושת השם, כי הא דרב אדא בר אהבה, חזייה לההיא כותית דהות לבישא כרבלתא (שם לבוש חשוב) בשוקא, סבר דבת ישראל היא, קם קרעיה מינה, אגלאי מילתא דכותית היא, שיימוה בארבע מאה זוזי, אמר לה: מה שמך? אמרה ליה: מתון. אמר לה: מתון מתון לשון המתנה אם המתנתי הייתי ארבע מאה זוזי שויא (שתי פעמים שתי מאות, כלומר השם גרם לי, לשון אחר מתון מתון לשון המתנה אם המתנתי הייתי משתכר ארבע מאות זוז).

loss of all other kinds of *Shleimus*. Now here comes a true story.

#### STORY

I know a person who used to learn *Gemara* with *Tosafos* plenty hours every day, and he also spent lots of time on *Mussar*. Indeed, he had somewhat an "edge" over his friends because of his extra *Mussar*, but it didn't amount to much... until he decided to make *Mussar* #1 and *Gemara* a *Tafel* (secondary).

His whole life turned around, and he is able to accomplish tons more for the *Klal*. This *M'halech* could be *Kodesh Kodoshim*... but it could also be a *Yetzer Hara*, *Chas V'shalom*. Lots of *Shimush Talmidei Chachomim* and a *Rebbe* who knows you, is mandatory.

l'm told that one of the *Gedolim* of the last *Dor* said, that this is a major *Churban* for the Klal, i.e., when so many *Gedolim* give the *Klal* very little, because each one wants to be a: בּל בּוֹ jack of all trades and do "everything". The good old *Yetzer Hara* of wanting to be like everyone else, and the concern of: מַה יֹאמְרוּ (What will people say??) has destroyed many of our best *Kochos*.

#### **STORY**

Your *Shita* may destroy you, *Chas V'shalom!* I know a true story of a boy who wasn't doing well, until an *Adam Gadol* from his own *Shita* told his parents to send him to a school with an opposite *Shita*. The boy thrived! Till today

he looks different than his background, but he is a credit to *Klal Yisroel* in his own way.

Thanks to an open-minded Adam Gadol, who was himself actually a Talmid of one of the greatest pedagogues in Klal Yisroel. Of course, be careful, and get a Rebbe whatever you do. Nevertheless, it may not be Hashem's plan for you to become your trueself and use your real Kochos... but these types of "Yissurim" are plenty Chashuv in Shamayim, despite the fact that you aren't reaching your true potential.

## שמחת תורה

#### וְדָוָד מְכַרְכֵּר בְּכָל עֹז לִפְנֵי ה' ש"בּוּיד

## The Real Kavod Is to Be M'vazeh Yourself for Kavod Shamayim

The Rambam says<sup>9</sup> that a person should not be a big shot and refrain from dancing for a Mitzva. This seems to imply that by dancing, a person is (using the words of the Rambam): מַשְׁפִּיל עַנְאָמוֹ וּמֵקֵל גוּפוֹ lowering himself and lessening his own Kavod. Yet, in the previous Halacha, the Rambam states<sup>10</sup> that the only ones who were allowed to dance during the Simchas Bais HaSho'eva in the Bais Hamikdash were the Gedolei Yisroel and Rosh Yeshivos, the Sanhedrin, Chasidim, Z'keinim, and Anshei Ma'aseh; not the Am'ei HaAretz or whoever wanted to join in. This

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> רמב"ם הלכות לולב (ח טו) השמחה שישמח אדם בעשיית המצוה ובאהבת הא-ל שצוה בהן, עבודה גדולה היא, וכל המונע עצמו משמחה זו ראוי להפרע ממנו שנאמר (תבא כח מז) תַּחַת אֲשֶׁר לֹא עַבַּדְתָּ אֶת ה' אֱלֹקֶיךְ בְּשִׁמְחָה וּבְטוּב לֵּבָב, וכל המגיס דעתו וחולק כבוד לעצמו ומתכבד בעיניו במקומות אלו חוטא ושוטה, ועל זה הזהיר שלמה ואמר (משלי כה ו) אַל תִּתְהַדַּר לְפְנֵי מֶלֶךְ. וכל המשפיל עצמו ומקל גופו במקומות אלו הוא הגדול המכובד העובד מאהבה, וכן דוד מלך ישראל אמר (ש"ב ו לְפְנֵי מֶלֶךְ. וכל המשפיל עצמו ומקל גופו במקומות אלו הוא הגדול לשמוח לפני ה' שנאמר (ש"ב ו טז) וְהַמֶּלֶךְ דְּוִד מְפַזֵּז וּמְכַרְכֵּר לפני ה'

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>רמב"ם הלכות לולב (ח יד) מצוה להרבות בשמחה זו, ולא היו עושין אותה עמי הארץ וכל מי שירצה **אלא גדולי חכמי ישראל וראשי הישיבות והסנהדרין והחסידים והזקנים ואנשי מעשה** הם שהיו מרקדין ומספקין ומנגנין ומשמחין במקדש בימי חג הסוכות אבל כל העם האנשים והנשים כולן באין לראות ולשמוע.

sounds like dancing is a status! Is "dancing" a *Bizayon* or a *Kavod?* 

The Rambam describes the person who "honors" himself (and doesn't want to dance) as: חוֹטֵא וְשׁוֹטֶה a fool and a sinner! We see from here that being M'vazeh yourself is indeed a Kavod, and whoever doesn't do it is: ndeed a Kavod, and a sinner! So if you're looking for real Kavod, then be M'vazeh yourself for Kavod Shamayim! The Rambam brings Dovid HaMelech as an example of a person who was M'vazeh himself for Kavod Shamayim.

This is referring to the famous story<sup>11</sup> when *Dovid* danced, and his wife *Michal* reprimanded him for acting inappropriately for a king. The *Malbim* explains<sup>12</sup> that *Dovid* responded that *Shaul HaMelech* (*Michal's* 

father) lost the *Malchus* because he was chosen by the **people** to be king, so forever the *Kavod* he gets is because of people; he needs their *Haskama* (endorsement) for everything he does.

But *Dovid* was picked by Hashem, and his *Kavod* is real and: פְּנִימִיוּתְדִיק genuine. He gets *Kavod* by realizing that he is a zero compared to Hashem, so he is: מֵיקֵל (lets up) on his *Kavod* when he dances: לְפְנֵי ה' before Hashem, i.e. "I'm a zero compared to

Hashem, and by expressing this to Hashem, I get more *Kavod.*" \*\*\*\*\*

## Realize Your Own Greatness, Even When Others Disagree

Also, realizing your own Maalos without always needing the Haskamos (approval) of others is a healthy longevity for every human. "I love and thank Hashem for all my Maalos, and I don't always check on the people around me to see how much they appreciate me, since I appreciate me". \*\*\*\*\*\* When you're always at the mercy of people's opinions of you, you'll end up getting good and dizzy. Being a "people pleaser" is a hard life. You need to realize your own greatness, even when people disagree. (But don't become professional Meshugener... have Sechel).

It is interesting that the *Sugya* (topic) of *Simcha* that the *Rambam* talks about is involved in not looking for *Kavod*. We can say: בְּדֶרֶךְ רֶמֶז that true *Simcha* and *Redifas HaKavod* are opposites.

Indeed: הַּכָּבוֹד מוֹצִיא מֵן הָעוֹלָם the pursuit of Kavod takes a person out of the world. The true greatness of Dovid showed when he danced for Kavod Shamayim and let up on his own Kavod. In this story he showed his whole essence, and we see how he was able

*Try to dance on* 

Símchas Torah

without looking for

Kavod

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> שמואל ב, ו יג-כג, וַיְהִי כִּי צֶעֲדוּ נִשְׁאֵי אֲרוֹן ה' שִׁשָּׁה צְעָדִים וַיִּיְבָּח שׁוֹר וּמְרִיא. וְדָוֹד מְכַרְכֵּר בְּכָל עֹז לִפְנֵי ה' וְדָוֹד חָגוּר אֵפּוֹד בָּדְ וְדָוֹד וְכָל בֵּית יִשְׂרָאֵל מַעֲלִים אֶת אֲרוֹן ה' בָּתְרוּעָה וּבְקוֹל שׁוֹפָר. וְהָיָה אֲרוֹן ה' בָּא עִיר דְּוִד וּמִיכַל בַּת שָׁאוּל נִשְׁקְפָּה בְּעַד הַחַלוֹן וַתְּרָא אֶת הַמֶּלֶךְ דָּוֹד מְפָדֵּז וּמְכַרְכֵּר לְפְנֵי ה' וַתְּבֶּז לוֹ בְּלְבָּה. וַיִּשְׁב דְּוֹד לְבָרֶךְ אֶת בִּיתוֹ וַתַּצֵא מִיכַל בַּת שָׁאוּל לְקְרֵאת דְּוֹת נִגְלוֹת נִגְלוֹת נִגְלוֹת אַחֵּד הָרְקִים. וַיִּאמֶר דְּוִד אֶל דְּוֹד וַתְּאמֶר מָה בְּנָבְד הַיּוֹם מֶּלֶךְ יִשְׂרָאֵל אֲשֶׁר נִגְלָה הַיּוֹם לְעִינֵי אַמְהוֹת עֲבָדִיו כְּהַגָּלוֹת נִגְלוֹת אַחַד הָרְקִים. וַיִּאמֶר דְּוִד אֶל מִיכֵל לְפְנֵי ה' אֲשֶׁר בָּחַר בִּי מֵאָבִיךְ וּמְכָּל בִּיתוֹ לְצֵוֹּת אֹתִי נָגִיד עַל עַם ה' עַל יִשְׂרָאֵל וְשְּחַקְתִּי לְפְנֵי ה'. וּנְקַלֹּתִי עוֹד מִזֹאֹת וְהָיִיתִי שְׁכָּב בְּיִבְּי וְעָם הָאֲמָהוֹת אֲשֶׁר אָמֶרְתְּ עְמָּם אִכְּבֶדָה. וּלְמִיכַל בָּת שָׁאוּל לֹא הָיָה לְהִּ יָּלֵד עֵד יוֹם מוֹתָה.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> המלבי"ם עה"פ וַיֹּאמֶר דְּוָד אֶל מִיכַל לְפְנֵי ה' אֲשֶׁר בָּחַר בִּי מֵאָבִיךְ וּמִכֶּל בֵּיתוֹ לְצֵוֹּת אֹתִי נָגִיד עַל עַם ה' עַל יִשְׂרָאֵל (ש"ב ו כא) השיב לה בחכמה ודעת, כי אותות הכבוד המיוחדים למלך (שאין יושבים על כסאו, ולא יקרב איש אליו, וכדומה) הם מוכרחים רק למלך המולך על ידי בחירת העם, שכל כבודו הוא רק הסכמיי לא נמצא בעצמו, ואם לא יכינו לפניו האותות המציינים כבוד מלכותו, הנו כאחד העם, לא כן אנכי, שמלכותי אינה ע"י בחירת העם רק מה', כי אם היה הדבר מונח לבחירת העם היה ראוי שיבחרו יוצאי ירך שאול שנמשח מאת העם, וז"ש לְפְנֵי ה' אֲשֶׁר בָּחַר בִּי מֵאָבִיךְ וּמִכֶּל בֵּיתוֹ לְצַוּת אֹתִי נָגִיד עַל עַם ה', וא"כ אין כבודי תלוי מאת העם ומן אותות הכבוד המוסכמים אצלם, רק מעצמי ומאת ה' אשר שמני לנגיד.

to live with such an abnormal amount of criticism and a record-breaking number of enemies.

When he danced, he showed his disdain and his mockery for *Kavod* (which is: הֶבֶל הַבְלִים a bunch of hot air. *Mesilas Yesharim*<sup>13</sup>) and this is why he could love so many enemies and always do *Ha'tavah B'makom Hakpada*, i.e., *Davka* doing a favor (*Ha'tavah*) instead of being upset (*Hakpada*); he simply didn't need them! He was a secure person (true *Malchus* that's "above") who knew his own *Maalos*, and he had Hashem (the *Shoresh* of all good) which is everything.

His: עֶּצֶם actual dancing made a joke out of *Kavod*, and this is why he was always happy. The *Zohar* says<sup>14</sup> that *Dovid* was: בַּדְחָנָא Hashem's *Badchan* (court jester). Because of this episode, *Michal* never bore any children from him. She was criticizing his very essence, his *Simchas HaChaim*, which came from not needing *Kavod* from humans, so she couldn't really be one with him and

have children.

#### The Ultimate Superiority Is Not "Needing" People

Michal bas Shaul was a super Tzadekes who wore Tefilin (Gemara<sup>15</sup>) and Dovid loved her especially. (Gemara<sup>16</sup>). She was much greater than all of us. Yet, we see how important are Middos, which overrides all kinds of greatness; especially not "needing" people. The Midda of HaHish'tavus (that whether people praise you or criticize you, is "equal" to you; you couldn't care less) is Tachlis HaChamudos, the most desirable Midda in the universe. (Chovos Halvavos<sup>17</sup>). It's time to dance when you have Tachlis HaChamudos. By being "free", you have the most fun and happy life. You can be yourself, and not one whole piece of other peoples' opinions. You have a lifetime of dancing with Simcha.

When you're writing your *Maalos* and are trying to build up your self-esteem, there are many, many *Maalos* that people don't

<sup>13</sup> מסילת ישרים (פרק כב) **והכבוד אינו אלא הבל הבלים** המעביר את האדם על דעתו ועל דעת קונו ומשכחו כל חובתו, ומי שמכירו ודאי שימאס בו וישנאו, והתהלות אשר יהללוהו בני האדם יהיו עליו לטורח, כי בראותו אותם מגדילים הלוליהם על אשר אינו בו באמת אינו אלא מתבושש ומתאנח על שלא די לו רעתו שחסרות ממנו המעלות ההם, אלא שיעמיסו עליו תהלות שקר, למען יכלם יותר. (ובסוף פרק יא כתב) והכבוד האמיתי אינו אלא ידיעת התורה באמת, וכן אז"ל אין כבוד אלא תורה שנאמר (משלי ג לה) כבוד חֻכְמִים יִנְחָלוּ, וזולתה אינו אלא כבוד מדומה וכוזב הבל ואין בו מועיל, וראוי הנקי להנקות ולהטהר ממנו טהרה אז יצליח.

<sup>16</sup> זוהר פרשת משפטים (קז א) תָּא חָזִי, כֶּל אוּמָנָא, כַּד מַלִּיל, בְּאוּמְנֵתִיהּ מַלְּיל. דָּוְד בְּדִיחָא דְּמַלְכָּא הָוֹה, וְאֵף עַל גַּב דְּהָוָה בְּצַעַר, כִּיוֹן דְּהָוָה קְמֵּי מִלְכָּא, כָּב לְבְדִיחוּתִיהּ, כְּמָה דְּהָוָה, בְּגִין לְבַדְּחָא לְמַלְכָּא (בּא וּרְאֵה, כָּל אֻמִּן כְּשֶׁמְדַבֵּר, הוּא מְדַבֶּר בְּאֲמְנוּתוֹ. דְּוֹד הָיָה בַּדְחוֹ הַמֶּלְּךְ, וְאַף עַל גַּב שֶׁהָיָה בְצַעַר, כֵּיוֹן שֶׁהָיָה לְפְנֵי הַמֶּלֶךְ, שְׁב לְבִדְּחָנוּתוֹ כְּמוֹ שְׁהָיָה בְּדָחוֹ הַמֶּלְךְ, וְאַף עַל גַּב שֶׁהָיָה בְצַעַר, כֵּיוֹן שֶׁהָיָה לְפְנֵי הַמֶּלֶךְ, שְׁב לְבַדְּחָנוּתוֹ כְּמוֹ שְׁהָיוֹנְה, הָא חִבְּנָא, לְמַעוֹ הַמֶּלְךְ, וִיהָא מִילְּךְ קְשׁוֹט, דְּאִלְמְלֵא לָא חָבְנָא, יְהֵא מִלְּה דִילִי קְשׁוֹט, וִיהָא מִילְּךְ הְשׁוֹט, דְּאִלְמְלֵא לָא חָבְנָא, יְהֵא מִלְּה דִילִי קְשׁוֹט, וִיהָא מִילְּךְ בְּנִיקְנָיְא, הַשְׁתָּא דְּחָבְנָץ, וְמָא מִילְּךְ בְּנִיקְנָא, לְמעוֹ תִּצְדֵּק בְּדְבְרֶךְ תִּזְכָּא בְּתִיבְנִא אֲתָר לְצַדְּקָא מִילְּךְ, בְּגִין כַּךְ עֲבִידְנָא, לְמעוֹ תִּצְדַּק בְּדְבְרֶךְ וְיִהָי, וֹמְלְם, אֲנִי אָמֶרְתִּי (תהלים כו ב) בְּחָנֵנִי ה' וְנַסֵּנִי, וְאַתָּה אָמַרְתָּ שֶׁלֹא אוּכַל לַעֲמִד בְּנְסִיוֹנְךְ. מֵלְילָא לְא אוּכַל לַעֲמִד בְּנְסִיוֹנְרָ. מְיִיהָע לְמַלְכָּא לִי אָמֶרְתִי (תהלים כו ב) בְּחָנֵנִי ה' וְנַסֵּנִי, וְאַתָּה אָמְרְתָּ שֶׁלֹא אוּכַל לַעֲמִד בְּנְסִיוֹנְה. מְבְרָך וְיִהְיָה דְבָרְךְ וְיִהְיָה דְבָרְךְ אֵמֶת, נָתִתִּי מְקוֹם לְצֵדֵּק דְּבָּרְיךְ, לְכֵן עְשִיתִי, לְמען תִּצְדָּק בְּדְבְרֶךְ אֵמֶת, נְמָתִי מְקוֹם לְצֵדֵּק דְּבָּרֶיךְ, לְכֵן עְשִיתִי, לְמען תִּצְדָּק בְּדְבְרֶךְ אֵבְיקְנוּת לְמֵלְ לְּצִדְּת בְּבְרָיךְ, לְכֵן עְשִיתִי, לְמען תִּצְדָּק בְּדְבְרָךְ אֵבְיקוֹם לְעִים לְבָּיִם לְעוֹית לְבָּיךְ וְבָּילְהְיתוֹ וְשִלְים.

עירובין צו א, דתניא, **מיכל בת כושי (בת שאול,** כדכתיב (תהלים ז א) עַל דְּבְרֵי כוּשׁ בֶּן יְמִינִי, דהיינו שאול, כדאמרינן באלו (מהלים ז א) בירובין צו א, דתניא, **מיכל בת כושי (בת שאול,** כדכתיב (תהלים ז א) עַל דְּבְרֵי כוּשׁ בֶּן יְמִינִי, דהיינו שאול, כדאמרינן באלו (מגלחין. רש"י) **היתה מנחת תפיליו** ולא מיחו בה חכמים.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> סנהדרין כא א, לְעֶגְלָה אֵשֶׁת דָּוִד (ש"ב ג ה) אמר רב, **עגלה זו מיכל**, ולמה נקרא שמה עגלה, **שחביבה עליו כעגלה**, וכן הוא אומר [שופטים יד יח] לוּלֵא חֲרַשְׁתֵּם בְּעֵגַלְתִי.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> חובות הלבבות (שער יחוד המעשה, פרק ה) וכבר אמרו על אחד מן החסידים, שאמר לחבירו: הנשתוית? אמר לו: באיזה ענין? אמר לו: **נשתוה בעיניך השבח והגנות**, א"ל: לא. א"ל: א"כ עדיין לא הגעת. השתדל, אולי תגיע אל המדרגה הזאת, **כי היא העליונה שבמדרגות החסידים ותכלית החמודות**.

Bitachon Weekly סוכות וזאת הברכה תשפ"ד

The problems we face, the

people we dislike, our

difficulties and hardships;

are all given to us purposely

by Hashem in order to

brighten our lives and make

us great by making our

Bitachon real and alive

appreciate. Like your struggles, or your scary Yetzer Hara that you barely conquer, or your Yissurim in Ruchaniyus and Gashmiyus; these are your best Maalos according to Hashem. But by all about people. it's how accomplishments and Kavod you get; that's all that counts by them. It's all about your finishing Shas, your many Chasadim and Tzeddakos, and your talents (that aren't really yours, but were given to you by Hashem); this is what

people appreciate. Not your pain in

which Ruchaniyus, gives you a million times more Schar. It pays to be a: פָּנִימִי genuine type of person; you serve only Hashem, THAT'S and all that counts.

This is similar to the Malbim who discusses the difference between Dovid whose Kavod was:

פּנִימִי genuine and Shaul whose Kavod was:

R' Avrohom Yoffen

חיצוני superficial. And this is exactly why Shaul lost his Malchus, as he himself said: כִּי יָרֵאתִי אֵת הָעָם וָאֵשִׁמַע בִּקוֹלָם ש"א טו כד I was afraid of what will people say. R' Avrohom Yoffen Zatzal once told a young Bachur to work more on: פְּנִימִיוּת being real, and not so much: חיצוניות impressing others.

And right after Shaul said: כִּי

יַראתי אַת הַעָם ש"א טו כד l was afraid of what will people say, he was told by Shmuel HaNavi that his Malchus will be taken away and given: לְרֵעֲךָ הַטוֹב מְמֵּךָ ש"א טו כח to your friend

who is more superior than you, which was Dovid. This is what makes the difference. Do you want to truly succeed? Be a: פַנימִי genuine, and don't get sick with worry of: מַה יאמרוּ הבּריוֹת What will people say??

#### ּבָּמֹעֵד שָׁנַת הַשָּׁמִטָּה בְּחַג הַסֻּכּוֹת וילך לא י The True Background of Yiddishkeit Is a Matzav of Simcha

Why was the Torah read Davka on Chag HaSukkos, and why after Shemita? We can suggest that before a Yid keeps the Torah, he should realize that Torah is Simcha. The background of all Avodas Hashem and

> learning Torah is a Matzav Shabbosim and Shalosh Regalim are times Simcha, Sukkos is

שמחתנו. This teaches you how extreme a Yid must be in his Simcha.

of Simcha, and Sukkos is time of זַמַן שָׁמַחָתֵנוּ time our Simcha. Although all most! Its very name is: זַמַן

Shabbos is Menucha, and Pesach is: זְמַן the time of our redemption, etc. but Sukkos is total Simcha. And: כַּל מִי שַׁלֹּא רָאַה שִׁמְחַת בֵּית הַשּוֹאֶבָה, לֹא רָאָה שִׂמְחַה מִיָּמָיו סוכה נא א if you haven't seen the Simchas Bais HaSho'eva, you've never seen true Simcha. And exactly in the spot of the Simchas Bais HaSho'eva we read Mishneh Torah! Dancing and singing is background of true Yiddishkeit.

A true Jew should ideally always be in the mode of: "Let's have a dance", "Let's sing!" And with the most spectacular musical instruments in the world! And why: מוֹצָאֵי שמיטה after the year of Shemita? Right after a whole year of total Bitachon and relaxation and: נַפָּשִׁי כָּגָמֵל עֲלֵי אָמוֹ תּהלים קלא feeling secure

like a baby in his mother's arms! The *Gr"a* says<sup>18</sup> that the main reason we were given the *Torah* was that we should have *Middas HaBitachon*.

Bitachon and Simcha are the Ikar of Ikarim, and people who don't put Kochos in these two areas can sometimes have problems, despite all their Chesed and Dikduk HaMitzvos. Sometimes spending lots of time in these areas is warranted, or else he's prone for disaster, Rachmana Litzlan.

## וזאת הברכה

## נְפְתָּלִי שְׁבַע רְצוֹן וּמָלֵא בְּרְכַּת ה' לג כג You Get a Special *Bracha* from Hashem by Working on Being Satisfied

The holy Alshich says<sup>19</sup> that Naftali was given a small Chelek portion in Eretz Yisroel, since: יַם כּנֶרֶת the sea of Kineres took up a big section of his land. Yet, he was: שְׁבַע רָצוֹן a Sameach B'chelko, and because of this

Zechus he was Zoche to: בְּרְכַּת ה' the blessing of Hashem (this is also quoted in Me'am Lo'ez²0). How important it is to be a Sameach B'chelko, for which Hashem gives you a special Bracha. Naftali had: פִירוֹת גִינוֹסָר the fruits of Ginosar, which became ripe very quickly, and they were unusually sweet and delicious.

This is the *Schar* of a person who works on being satisfied, and stops having envy (albeit in *Ruchaniyus*); he gets a *Bracha* from Hashem Himself and he has a sweet life. In the "*Alter Heim*" they used to say that if a person is positive, and he always says that everything in his life is good, then in *Shamayim* they'll show him even better-and-better goodness. But complainers, *Rachmana Litzlan*, make things worse for themselves.

#### ויעל משה לד א

## Your Positive Retzonos in Avodas Hashem Can Cause You Lots of Shteiging

Me'am Lo'ez quotes<sup>21</sup> the Sifri: עַלִיָה הִיא לְךָ

מה שהיה שַּבַע רֲצוֹן, כמדובר.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> הגר"א בביאורו למשלי עה"פ לִהְיוֹת בָּה' מִבְטַחֶךְ (כב יט) ועיקר נתינתו התורה לישראל הוא כדי שישימו בטחונם בה' וכו' והוא לפי שעיקר מהכל הוא הבטחון השלם והוא כלל כל המצות וכו' שזה אות על שריית השכינה בתוך בני ישראל.
<sup>19</sup> ספר תורת משה למוהר"ר משה אלשיך עה"פ וּלְנְפְתָּלִי אָמֵר נַפְתָּלִי שְׂבַע רָצוֹן וּמָלֵא בְּרְכַּת ה' יָם וְדָרוֹם יְרָשָׁה (לג כג) הנה אחד ממדות הטובות היא היות האדם שמח בחלקו. ומי שיש לו מדה זו שרצונו טוב במעט אשר לו, יזכה שגם ה' ייטיב לו. וזהו אומרו נַפְתָּלִי הוא שְׂבַע רָצוֹן שהוא שבע מרצון שמח בחלקו, על כן יבורך שיהיה מָלֵא בְּרְכַּת ה', בזכות שהיה שְּבַע רְצוֹן. ובמה היה מעט חלקו, שעל כן זכות יחשב לו היותו שְׁבַע רָצוֹן, הלא הוא כי הנה יָם וְדָרוֹם יְרָשָׁה, כי בכלל אדמת חלקו היו ים כנרת אשר מפסיד קרקע לזרוע כל שיעור הים, ואין נותנים לו כנגד קרקע הים, רק דרום שהוא לצד דרום הים שיעור אורך פרישת חבל הרשת שפורש בים, על כן ברוך יהיה מָלֶא בַּרְכַּת ה', שמה שהיה זורע אם היה הים יבשה, יבורך בשאר בזכות פרישת חבל הרשת שפורש בים, על כן ברוך יהיה מַלָּא בַּרְכַּת ה', שמה שהיה זורע אם היה הים יבשה, יבורך בשאר בזכות

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> מעם לועז (דברים חלק ד, עמ' תתתקץ) ואע"פ שלא נתברך בחלק גדול, שכן ים ודרום ירשה, ים כנרת שלקח חלק גדול מארצו, ולצד דרום כשיעור פרישת חבל הרשת, בכל זאת היה מלא ברכת ה' בזכות זה שהיה שמח בחלקו, שמידת ההסתפקות מדה גדולה היא, ומה שאמרו עני חשוב כמת, הכונה על אדם שאינו מסתפק במה שיש לו, ואפילו אם הוא עשיר נקרא עני, שבשעה שאינו משיג את מה שהוא רוצה הוא מבקש מותו, כמו שנאמר (תהלים קיב י) רְשָׁע יִרְאֶה וְּכֶעֶס שָׁנֶּיו יַחֲרֹק וְנָמֶס תַּאֲוַת שְׁבשׁעה שאינו משיג את מה שהוא רוצה הוא מבקש מותו, כמו שנאמר (תהלים קיב י) רְשָׁע יִרְאֶה וְכֶעֶס שָׁנֶּיו יַחֲרֹק וְנָמֶס תַּאֲוַת רְשִׁעִים תּאֹבֶד, אבל המסתפק במועט אין לך עשיר יותר ממנו. ועני המסתפק ומשבח להקב"ה על מה שיש לו, עשיר הוא, ועליהם אומר הכתוב (משלי יג ז) יֵשׁ מִתְעַשֵּׁר וְאֵין כֹּל מִתְרוֹשֵׁשׁ וְהוֹן רָב, ואמרו חז"ל הוי ממעט בעסק ועסוק בתורה, שלא ברוב עמל ועסק אדם מתברך, אלא בתורה. ואמרו יפה תורה עם דרך ארץ שיגיעת שניהם משכחת עון, שמתוך שקורא בתורה ויודע איסור גנבה וגזלה ועושק, נכסיו מתברכים. וכנגד האצים להעשיר אמר דוד המלך ע"ה (תהלים קכז ב) שָׁוְא לֶכֶם מַשְׁכָּימִי קוּם הָעְצָבִים כֵּן יִתַּן לִיִדִידוֹ שֵׁנֶא, אותו הדבר שאתם משיגים ברוב עמל ויגיעה, יתן ה' לידידו העוסק בתורה. וישן שנת ישרים.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> מעם לועז (דברים חלק ד, עמ' תתתרב) ואמרו חז"ל וַיַּעַל משֶׁה (לד א) **עליה היא לך ולא ירידה**, שנתעלה על ידי ראיה זו, ואע"פ שלא נכנס בה, מחשבה טובה הקב"ה מצרפה למעשה. וראיה זו כוללת שני דברים, ראית מציאות הארץ, וראיה שעלית. וכנגד הראיה הגשמית, אמר (לד ד) הֶּרְאִיתִיךְּ בְּעֵינֵיךְ. שכלית. וכנגד הראיה השכלית נאמר (לד א) וַיִּרְאֵהוּ ה' אֶת כָּל הָאָרֶץ, וכנגד הראיה הגשמית, אמר (לד ד) הֶּרְאִיתִיךְּ בְּעֵינֵיךְ.

יְרִידָה viewing *Eretz Yisroel* (although you may not enter) will make you more elevated. Even though *Moshe* never entered *Eretz Yisroel*, still: מַחֲשָׁבָה טוֹבָה הַקְבָּ"ה מְצַרְפָה לְמֵעֲשֶׁה his desire to go there is considered by Hashem as if he actually did so. We see that wanting to do something good isn't only **like** a fulfilment, it's actually an *Aliya* for the person. So keep thinking positive *Retzonos* 

for Shas and for high levels in Avodas Hashem, even though it may be totally beyond your reach; you still can have big Shteiging just for the: מַחְשָׁבָה thought alone.

To bring out his potential and produce, a person needs to have a positive self-image. The more he knows his great qualities, the greater Tzaddik he will become

#### וַיָּמָת שָׁם משֶׁה לּד ה The *Anav Mi'kol Adam* Is Well Aware of All His *Maalo*s

The *Medrashim* are packed<sup>22</sup> with stories of how *Moshe* protested since he didn't want to ever die! Even though he was told by Hashem that these are the rules of *Tevah*, and everyone dies; *Moshe* kept persisting that he was different, and he was **better**! This

is the Anav Mi'kol Adam! Now we realize how we don't really Chap what Anava really is. \*\*
From these Medrashim we see how Moshe was well aware of all his Maalos and he

22 מעם לועז (דברים חלק ד, עמ' תתתרג, תחנוני משה) וכשהגיע יומו של מרע"ה ליפטר מן העולם, א"ל הקב"ה (וילך לא יד) ָהָן קָרָבוּ יָמֵיךָ לְמוּת, אמר לפניו: רבש"ע, אחר כל היגיעה שיגעתי, תאמר לי שאמות? לא אַמוּת כִּי אַחְיֵה וגו' (תהלים קיח יז) א"ל הקב"ה רב לך, עד פה תבוא ולא תוסיף, קְרָא אֶת יִהוֹשֶׁעַ וַאֲצַוָּנּוּ (וילך לא יד) אמר לפניו: רבש"ע, מפני מה אני מת? אם בשביל כבודו של יהושע, יכנס יהושע לשררה ואני אצא! א"ל הקב"ה: ותעשה לו כמו שהיה עושה לך? א"ל הן! מיד הסכים משה, והלך אחר יהושע, וקרא לו "רבי, יהושע" נתיירא יהושע מאד, וא"ל ולי אתה קורא רבי? א"ל מרע"ה ליהושע: רוצה אתה שאחיה ולא אמות? א"ל הן! א"ל ולא טוב לך שלא אמות באופן כזה? ואם יקשה בעיניך שום דבר, אני מלמדך, אבל קבל עליך שאחיה ואעשה לך כמו שהיית עושה לי. א"ל יהושע למרע"ה: כל מה שתגזור עלי אני מקבל, בשביל שאראה פניך, והתחיל מרע"ה לעשות ליהושע כל הכבוד שהיה עושה לו יהושע. כיון שנכנסו לאהל מועד, ירד עמוד הענן, שנאמר (וילך לא טו) וויַרָא ה' בָּאֹהֵל בָּעֲמוּד עָנָן, והפסיק בין משה ליהושע, יהושע מבפנים ומרע"ה מבחוץ, כיון שראה כך, אמר: מאה מיתות, ולא קנאה אחת! התחיל משה לתבוע אותו בפיו, ואמר לפניו: רבש"ע, מה חטא בידי כדי שאמות? א"ל הקב"ה, "הן", מחטאו של אדם הראשון שכתוב בו (בראשית ג כב) "הַן" הַאַדָּם הַיָּה כָּאֲחַד מִמְּנוּ, לפיכך אתה מת. א"ל רבש"ע, לשוא דשו רגלי בערפל? ולשוא רצתי לפני בניך כסוס? א"ל כבר קנסתי מיתה על אדם. א"ל רבש"ע, **אדם הראשון מצוה קלה צוית אותו ועבר עליה**, **ואני לא** עברתי! א"ל הרי אברהם קדש שמי בעולם, ומת! א"ל: יצא ממנו ישמעאל וכו', א"ל הרי יצחק בנו שפשט צוארו ע"ג המזבח, א"ל **יצא ממנו עשו** וכו', א"ל הרי יעקב שיצאו ממנו י"ב שבטים ולא הכעיסוני, א"ל **לא עלה לרקיע, ולא דשו רגליו בערפל**, ולא דברת עמו פנים אל פנים, ולא קבל התורה מידך, א"ל הקב"ה (ואתחנן ג כו) רַב לָרְ אַל תּוֹסף דַּבַּר אַלִי עוֹד בַּדְּבַר הַזָּה, אמר לפניו: רבש"ע, שמא יאמרו ישראל אלולי מצא במשה דברים רעים, לא היה מסלקו מן העולם? א"ל כבר כתבתי בתורתי (ברכה לד י) וַלֹּא קָם נָבִיא עוֹד בִּיִשָּׂרָאֻל כָּמֹשֶׁה, א"ל שמא יאמרו בקטנותי עשיתי רצונך, ובזקנותי לא עשיתי רצונך? א"ל כבר כתבתי (ואתחנן לב נא) עַל אֲשֶׁר לֹא קְדָּשָׁתֵּם אוֹתִי, א"ל רבש"ע, אכנס לא"י ואחיה שם שתי שנים או שלש ואמות, א"ל גזרה היא מלפני שלא תכנס לשם. א"ל אם לא אכנס בחיי אכנס במותי. א"ל לאו, א"ל רבש"ע כל הכעס הזה עלי, למה? אמר לו, על ָאַשֶּׁר לֹא קַדַּשָּׁתֵּם אוֹתִי, א"ל מרע"ה, כתיב (איוב לג כט) הֱן כָּל אֶלֵּה יִפְעַל אֶ-ל פַּעֲמַיִם שָׁלוֹשׁ עִם גָּבֶר, ואתה מתנהג עם בריותך במדת רחמים פעם אחת ושתים ושלש, ואני עון אחד יש לי ואין אתה מכפר לי? א"ל הקב"ה: משה, שש עונות בידך ולא גליתי לך שום אחד מהם, בתחלה אמרת לי (שמות ד יג) שׁלַח נָא בַּיַד תָּשׁלֶח, שנית (וארא ה כג) וּמַאַז בַּאתִי אַל פַּרעה לדָבַּר בַּשׁמַךּ ָהָרַע לָעָם הַזֵּה, שלישית (קרח טז כט) לֹא ה' שָּׁלָחָנִי, רביעית (קרח טז ל) וְאָם בְּרִיאָה יִבְרָא ה', חמשית (חקת כ י) שָׁמְעוּ נָא הַמּרִים, ששית (מטות לב יד) והָנָּה קָמִתָּם תַּחָת אַבַּתִיכם תַּרבּוּת אַנָשִׁים חַטָּאִים, אברהם יצחק ויעקב חטאים היו, שאמרת לבניהם כך? אמר לפניו: רבש"ע, ממך למדתי, שאמרת (קרח יז ג) אֶת מַחַתּוֹת הַחַטָּאִים הַאֶלֶּה בַּנַפְשֹׁתַם, א"ל אני לא הזכרתי אבותם, א"ל רבש"ע כמה פעמים חטאו ישראל והתחננתי והתפללתי עליהם לפניך ומחלת להם, ולי לא תמחול? א"ל אין דומה גזירת צבור לגזירת יחיד, ועוד עד היום היתה השעה מסורה בידך. מיד התחיל לדבר תפלות ותחנונים, ועליו אמר שלמה (משלי יח כג) תַּחֶנוּנִים יִדְבֶּר רָשׁ, וכו' וכו'.

appreciated his own greatness: עד מְאֹד to the extreme. He knew all the favors that he had done for others, and he demanded and begged them to repay him by davening for him! He knew how special he was, and he kept using his many Maalos as valid arguments that he'd never die. \*\*\*

We see how he loved life, and we see how he lived: בַּחַרְתָּ בַּחַיְם Chose life! And we see how we need to learn to be aware of all our Maalos, and where we are superior to others; this is what Moshe did when he insisted that he live because of his many Maalos and Zechusim!

#### Respecting Yourself Is Not Ga'ava

If you go through all those Medrashim seriously, and you want to learn from them in a serious way, then you'll start writing down every compliment you ever heard about yourself, and start truly believing in yourself! Respect yourself! This is not Ga'ava at all! And according to the Chovos Halvavos it is actually the Hakdama (preface) to true Anava! Know yourself! And for most of us, know ONLY your positive side! Moshe stuck up for himself and defended himself, and considered himself worthy for a *Madrega* that humans are never entitled to (to keep on living forever)! He certainly had a "Ness" mentality, being the person who was responsible for the most spectacular *Nissim* in history. When Hashem told him that even Adam

HaRishon had died, he argued that Adam had sinned and not him! And the same with Avraham, Yitzchok, and Yaakov; he had reasons why they couldn't live forever, whereas he was different, since he was: עוֹלה לרקיע (went up to heaven) and: דשׁ רגליו בּערפל walked through thick darkness, and he spoke to Hashem: פַנִים אַל פַנִים face to face, and he was the M'kabel HaTorah! Look how Moshe knew himself and respected himself and defended himself... and this is the Anav Mi'kol Adam. All those soft-spoken Anavim (humble ones) who don't work on Amitzus (courage); you have Moshe to learn from. But in our days, it's not K'dai (worthwhile) to be: תּוֹבע (demand from) vourself so fast. Just keep giving yourself a pat on the back, no matter what!

## NOVARDOK

The Novardokers are very involved in the first Perek of Shaar Yichud HaMa'aseh in Chovos Halvavos which speaks about<sup>23</sup> someone who is afraid of people, and always wants to make an impression on them; that he is worse than a Baal Avoda Zara. He calls it: שָׁרָבִי בְּנֵי בְּנֵי בְּנֵי בְּנֵי אָדָם to look "pretty" before humans, i.e., when you want everyone to think that you are a Tzaddik. Being "Li'shmah" is a main Novardok issue, (see Madregas HaAdam<sup>24</sup>) and "Li'shmah" gives

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> חובות הלבבות שער יחוד המעשה (פרק א) אבל מה הוא ייחוד המעשה לאלקים ? הוא הכוונה בנראה ובנסתר במעשה עבודת האלקים לשמו, **להגיע אל רצונו בלבד מבלתי רצון הברואים**. (פרק ב) אבל במה יהיה ייחוד המעשה לאלקים לבדו? בעשרה ענינים, כאשר יתקיימו בלב האדם וכו' והשביעי - **שיעזוב הייפוי לבני אדם** וכו'.

ושם (פרק ד) מפני שכל מי שאינו יודע את אדוניו לא יעבדהו בלבבו, אבל יעבוד מי שיודע ענינו ויתכן ממנו התועלת והנזק. ואם יעשה מי שאינו יודע את האלקים מעשה ממעשי העבודה, כוונתו בהם מי שיירא ויקוה מבני אדם בלבד, **ועובד בני אדם ולא** הבורא אותם, מפני שאיננו יודע ולא מכיר ענינו. וכן נאמר בעובד הצלמים, כי מביאתו לזה סכלותו באלקים, יתברך. ויש יתרון לעובד הצלמים על החונף בארבעה דברים, וכו'.

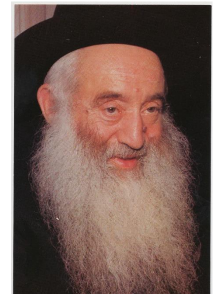
<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> מדרגת האדם (מאמרי הסבא מנובהרדוֹק, רבי יוסף יוזל הורביץ זצלל"ה, הוצאה חדשה ירושלים תשסב, מאמר בתקופות העולם, ג. תקופת אברהם אבינו, עמ' טו) אחרי שעברו עשרה דורות אשר לא היה בהם אף אחד שבחר לחיות חיי הרוח, והדורות היו מכוסים בערפל חשכת הבערות, כסומא שלא ראה אור מימיו, מתוך אופל כזה הופיע אדם אחד אשר רחק מהם

you tremendous *Simcha*, when you feel a certain purity in your actions.

This is why *Novardok* made such an *Ikar* in doing "*Pratim*" (things that put your *Kavod* at risk) and *Amitzus* (courage); not to be so obsessed with public opinion, and not to be so concerned over criticism. Also, you live

healthier and happier. It's so easy to lose your Emuna and Bitachon. Your ability to have awe and reverence belongs exclusively to Hashem; and even when you respect a Talmid Chochom, it is really since you respect Hashem through this<sup>25</sup>. When you focus on a person and forget Hashem, even if you are admiring this person's Torah knowledge or his Tzidkus and holiness, you can be having a real taste of Avoda Zara Mamash.

An eye witness told me that he



R' Nosson Wachtfogel

once took a trip with R' Gershon to the house of a rich person. This person had learned in pre-war *Bialystok Yeshiva*, but had become modernized and had left the *Torah*-way of life to a certain extent, and he became very materialistic. The ride was around half an hour, and R' Gerson spent a good hour with

this person. \*\*\*\*\*

R' Gerson scolded him for destroying his life. This is so unique, that anyone should do such a thing. To come into a luxurious home, and sit down with a person who is considered a "winner" (in our Olam HaZeh minded mentality...) and to criticize him! The #1 Yesod of Novardok is "no Hispa'alus". R' Nosson Wachtfogel Zatzal would constantly say "Don't have Hispa'alus". Novardokers specialized not being in impressed by the fallacies and

מקצה אל קצה: כבן שלש שנים הכיר את בוראו, אבותיו ובני דורו המותעים לא יכלו להגביל את כח הביקוש שלו, כח בקשת האמת היה אצלו כל כך חזק עד שהסיך בעדו ובעד ההרגל הישן, והנחות הקדומות ודעות הנפסדות שראה ושמע מכל בני דורו. בקש ומצא, חקר והשיג את ה' ואת תורתו, כמו שאמרו חז"ל (יומא כח ב) קיים אברהם אבינו כל התורה עד שלא נתנה, ולא לבד שהגיע לקיים את מעשה המצוה בפעל, עוד הגיע להשיג את הדבר, אשר מכוסה מכל בני אדם, והוא **"חשבון בירור** מעשיו", שאמרו חז"ל (פסחים נד א) שבעה דברים מכוסים מבני אדם, ואחד מהם עומק הדין, ופירש רש"י ז"ל עומק הדין העתיד, שהוא חשבון בירור מעשיו, ועל שתי ההשגות הגדולות האלה העידה לנו מעשה העקידה, שלחם ונצח את השטן בכל הדרכים שרצה להכשילו בהן, כדי להפריעו מכל חלקי המצוה, ועל שניהם הוא אורב להפסידם. בראשונה יבוא להכשילו שלא יהיה ביכלתו לקיים את עצם מעשה המצוה, אם מנצחו מוטב, **ואם רואה כי לא יכול לנצחו בנסיונותיו להפריעו מעצם מעשה** המצוה, יתחיל לבקש תחבולות, איך להרוס הלשמה שלו, ושונה הוא מין מפריע הראשון מהשני, כי בשעה שבא להפסידו את עצם מעשה המצוה, אזי ישתדל להכביד עליו הנסיון במפריעים קשים, כמו שאמר שלמה המלך ע"ה (משלי כו יג) אַמַר עַצַל אֲרִי בַחוּץ וגו', אולם בשעה שבא להפסידו את הלשמה, אזי ישתדל להקל מעליו את הנסיון בכל מיני פיתוים, כי ישיג מזה **כבוד או ממון וכדומה מן הפתויים** שמבואר בחוה"ל בשער יחוד המעשה. ומצינו שבשני הדרכים האלו בא השטן לאברהם ללכוד אותו בחרמו, בתחילה העמיד לו נהר על דרכו, וחשב כי בזה ימנעהו מלילך להר המוריה, אולם אברהם אבינו לא התפעל מהנהר וענה לו "אני בתומי אלך", כמבואר במדרש עד שהתפלל הוֹשִׁיעֵנִי אֱלֹקִים כִּי בָאוּ מַיִם עַד נָפֶשׁ, ואחר שראה כי לא יכול לנצח את מעשה המצוה, השתדל להפסיד את הלשמה שלו לגנוב ממנו את הנסיון לגמרי, הגיד לו: שמעתי מאחורי הפרגוד כי השה לעולה ולא יצחק לעולה, ואין כאן נסיון כלל, וכל מעשיך הוא רק מעשה חיצונית לגמרי, ואין אתה לוחם נגד טבעך כלום, כי ימנעך ה' מלשחוט.

<sup>25</sup> רמז לזה (קידושין לג ב) א"ר אייבו אמר ר' ינאי, אין תלמיד חכם רשאי לעמוד מפני רבו אלא שחרית וערבית, **כדי שלא יהיה** (כבודו מרובה מכבוד שמים. ועיין עוד דבר נפלא בזה באור שמח (הל" ברכות פרק ז הלכה יב) ותורף דבריו שבמקום שאין מזוזה אין מכבדין הגדול, דכל הכבוד אינו אלא במקום שמכבדין שם שמים.

ועוד אמרו (יבמות ו ב) לא ממקדש אתה ירא אלא ממי שהזהיר על המקדש. וכעי"ז ברמב"ם (פי"ד מהל" שחיטה הט"ז) וכשמכסה לא יכסה ברגלו אלא בידו או בסכין או בכלי כדי שלא ינהוג מנהג בזיון במצוות ויהיו בזויות עליו שאין הכבוד לעצמן של מצות אלא למי שצוה בהן ברוך הוא.

Dimyonos of Olam HaZeh; like rich people or fancy houses and imposing buildings. \*\*\*\*\*\*
"Look how you sold your Neshama for the silly Kavod and recognition you think you are getting". I heard that R' Gershon was extremely sharp with this person. He was just the opposite of institution-head types who desperately need money, and try their hardest to be on the "good side" of anyone who they feel can help them with "gelt". They can spend years trying to develop a good relationship, so someday they can "hit" him for some big money!

R' Gershon left without asking him for a penny. This may have been a: פעוּלָה exercise where R' Gershon was working on not being impressed with a Basar V'dam (flesh & blood human). The *Novardokers* would do many: פעולות exercises to practice Shtoltz; to have Amitzus (courage) and not be a pushover. They could Davka say something controversial in public to conquer their fear of: מָה יֹאמָרוּ הַבְּרִיוֹת What will people say?? Usually, they tried to combine a "Prat" of: פעוּלָה exercise with a *Mitzva* or some good reason (e.g., they did their "Prat" by collecting Tzedaka). I was told that they could also be a "rag", with everyone stepping on them. \*\*\*\*\*\*\* Everything depended on what their Rosh Vaad decided that they need help in, and which would be their own: מָקוֹם הַמְדוֹת weakness in Middos they need to conquer. I know a Novardoker in Eretz Yisroel (from Bnei Brak) who used to go from shul to shul to speak Divrei Torah and Mussar for a few minutes after davening, in order to be M'zakeh the "Olam" and also to practice Amitzus (courage).

It's not easy to do these things; being *Mafkir* (surrendering) your *Kavod* and putting your beloved "good impression" (that you thing you are making) in *Sakana* (danger). All

these: פְּעוּלוֹת exercises are aiming for an improvement in *Yiras Shamayim*; i.e., believing and having *Bitachon* in Hashem and NOT in people. They quoted the *Chovos Halvavos* in *Shaar Yichud HaMa'aseh*: לְבֵּלְתִּי לְבִּלְתִּי רְצוֹן הַבְּרוּאִים שער יחוד המעשה פּ"א "To focus on attaining His favor, and NOT the favor of creatures (i.e., people)" and repeated this endlessly during *Mussar Seder*; especially before embarking on a: פְּעוּלָה exercise.

R' Chatzkel Levenstein Zatzal once said that a person should always try to break a Ratzon (desire). This is the bread and butter of Novardok; except that in Novardok doing something to conquer "fear of people" was a #1 type of breaking a Ratzon. It is a tremendous Zechus, and I heard that R' Chatzkel used to do it daily L'ilui Nishmas the Ponivezer Rov Zatzal, since he owed him his job as Mashgiach in Ponivez.

Sticking up for *Kavod Shamayim* at the cost of your own *Bizyonos* was a major accomplishment in *Novardok*. When atheism was entering Russia, and large crowds would gather to hear speeches, *Novardokers* would heckle in the middle of the speech fearlessly. They were courageous fighters for the truth. I once heard a story where R' Gershon was once at a controversial meeting, and when a certain *Gadol B'torah* didn't protest, R' Gershon let him have it.

In general, R' Gershon was always "building up" and was full of compliments and support and approval with people. He radiated love and warmth and *Simcha*. While he could be tough and critical, yet his tone was soft regardless. Despite being a super-strong person, he was packaged in major *Eidelkeit*; full of refinement and decency.

#### WISHING EVERYONE A

תג כָּשֵׁר וְשְּׁמֵחַ ≈



#### To hear a clear recording of Rabbi Mandel's shiurim, call by dialing:

#### USA 718 298 2077 UK 0330-1170305 Israel 072-398-2980 Canada 647-797-0056

## Here are the ID numbers for last week's Shiurim. When the menu starts, press 9 and enter the Shiur ID right away Parshas Hazeinu/Shuvu 5784

| Chinalis | Powertier. |          |
|----------|------------|----------|
| Shiur ID | Duration   | Language |
| 255307   | 1:11       | Yiddish  |
| 255308   | 1:49       | Hebrew   |
| 256247   | 6:00       | English  |
| 256249   | 4:07       | English  |
| 256670   | 4:54       | Hebrew   |
| 256640   | 2:30       | Yiddish  |
| 256643   | 29:47      | English  |
| 256641   | 2:48       | Yiddish  |
| 256672   | 3:58       | Hebrew   |
| 256644   | 2:44       | Yiddish  |
| 256673   | 3:10       | Hebrew   |
| 256677   | 2:26       | English  |
| 257195   | 41:10      | English  |
| 256674   | 1:56       | Hebrew   |
| 256642   | 2:01       | Yiddish  |
| 256678   | 8:12       | English  |

Have Rabbi
Mandel Daven
for your whole
family each
month.

# BITACHON WEEKLY Nonthly Supporter

# Rabbi Yehudah Mandel will Daven for every monthly supporter each erev Rosh Chodesh

Your Donation will directly help spread Bitachon Weeklys Worldwide

\$10 MO.= 12 Bitachon Weeklys

\$18 MO. = 20 Bitachon Weeklys

\$36 MO. = 40 Bitachon Weeklys

\$52 MO. = 60 Bitachon Weeklys

\$72 MO. = 84 Bitachon Weeklys

\$100 MO. = 120 Bitachon Weeklys

Own the Zechus of Spreading Emunah & Bitachon Worldwide

#### For your donation:

Checks:

Cong. Shaarei Bitachon tax ID 87-4766435

Address: 11 Isabella dr Lakewood NJ 08701

Call/Text:

848-245-4278

Email:

weinberger138@gmail.com

Zelle info:

congshbt@gmail.com

Link:

https://pay.banguest.com/shaareibitachon

Paupal:

PayPal.Me/congshbt

For any questions or comments: 848-245-4278

Send your names to weinberger138@gmail.com
You will get a reply with your monthly supporter number which you
will need if you would want to change or add names in the future.



## **BITACHON WEEKLY**

## LIVE A LIFE OF MENUCHA AND HAPPINESS

# HUNDRED'S OF YIDDEN TESTIFY THAT BITACHON WEEKLY HAS TRULY ENHANCED THEIR LIVES. YOUR DONATION WILL IMPACT THOUSANDS

## **DEDICATION OPPORTUNITIES:**

R' MANDEL PARTNERSHIP SEFER SPONSOR PARSHA SPONSOR CITY SPONSOR BW SUPPORTER

\$ 7,500 (\$ 625/M) \$ 3,600 (\$ 300/M)

\$ 1,200 (\$ 100/m)

\$600 (\$50/M)

\$360 (\$30/M)

CORPORATE SPONSORSHIP - CALLUS!

THE PRINTING AND DISTRIBUTION OF HUNDREDS OF COPIES IN LAKEWOOD, BNEI BRAK, BROOKLYN. MONSEY, GREAT NECK, DEAL, BALTIMORE AND MORE.

BRING BITACHON WEEKLY TO YOUR CITY FOR ONLY \$60-\$120/WEEK

CALL/TEXT (848) 245-4278

## **To Donate:**

- Call/Text (848) 245—4278
- Mail: Cong. Shaarei Bitachon Tax ID 87-4766435
   11 Isabella Drive Lakewood, NJ 08701
- Zelle info: congshbt@gmail.com
- Credit Card: <a href="https://pay.banquest.com/shaareibitachon">https://pay.banquest.com/shaareibitachon</a>





# Become A Partner With Bitachon Useekly!

Bitachon Weekly is minimizing its printing and distribution until we boost up our monthly funding.

However, Bitachon Weekly is seeking individuals to print a few Bitachon weekly's from their own printer for people in their area that would want it.

Become A Bitachon Weekly
Location!
Reap The benefits Of Zikuy
Harabim!
Help spread Emuna & Bitachon
to your friends and neighbors!

Bitachon weekly is seeking location sites in the following locations:

Lakewood Union City
Brooklyn Cherry Hill
Flatbush Texas

Boro Park Los Angeles Williamsberg Philadelphia

Queens Denver
Baltimore Israel
Monsey Australia
Passaic South Africa
Kensington Gateshead
Far Rockaway London
Jackson Cleavland

Toms River Toronto Chicago Montreal

To add your house to a location

C/T 8482454278

email weinberger138@gmail.com

## Questions To Rabbi Mandel



Question: Dear Rabbi Mandel,

Thank you so much for your shiurim and Chizuk!

I live in a community where many of the frum people are very wealthy. Personally, I work very hard, and don't make a lot of money. I try to learn *Shaar HaBitachon* and not be jealous. But it's very hard, when every summer, lots of friends move out to their nice 2nd or 3rd homes in the country, while I'm stuck at home in my apartment. Or when my old car is breaking down, and my friends are driving luxury cars. Or when I can't sponsor kiddush like others... or pay tuition like others...

What should I do in order to not feel jealous, or a less important member of the community?

Answer: If that's the way you feel, then you have to start looking down at all those rich guys. You have to say that because they are rich and well-to-do, they are in "hot soup". (Now they themselves have to think differently. They have to say something else to themselves...). But you have to NEVER look up at them; never think that they are superior in ANY way! You have to view them as inferior to you. Hashem loves you much more, and THAT'S why He is testing you. So, focus on yourself, and realize how special you are, and how unfortunate these rich guys are. Say things like: "The more Olam HaZeh they have, the less Olam HaBah". Say: בְּפָה מְלֵא verbally, that "These people are such nebachs!" No matter how powerful they seem, that's only in THIS world; but in the next world, you are WAY ahead of them! And the main place is the next world; this world is just temporary.

You can put them down in your mind, but make sure you do it by saying that they are a *Rachmanus* case, they are poor fellows. Make up all kind of fantasies about why they are no good, and then you will grow. Rabbi Avigdor Miller *Zatzal* had no *Olam HaZeh*. The *Alter* of *Slabodka* had no *Olam HaZeh*. And the *Alter* of *Novardok* too, had no *Olam HaZeh*. Yet, they were the happiest people around.

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com