Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה



לזכות ר' מאיר בן לאה

נצבים -וילך

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

# TO RECEIVE BITACHON WEEKLY BY EMAIL SEND A REQUEST TO:

## thenewbitachonweekly@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400

Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com

And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898

לזכרון עולם בהיכל ה' ------

לזכר נשמות

נחמן בן זאב קהת משה
יטלא בת יהודה
אהרן בן יהודה אריה הכהן
טאבא בת ביילא
שרגא פייבל בן משה יוסף
גבריאל בן פנחס
רחל בת נחמן
משה בן פנחס

לזכותן של שרה יהודית בת ביילא חיה פערל בת ביילא

Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 646-585-2979 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur



# BITACHON WEEKLY

נצבים וילך תשפ"ג

#### IN THIS ISSUE

- BE DAN YOURSELF L'KAF ZECHUS, AND DON'T BLAME YOURSELF FOR THINGS BEYOND YOUR CONTROL
- THE INCREDIBLE MITZVA OF BEING M'KAREV JEWS TO YIDDISHKEIT
- HASHEM DESPERATELY WANTS TO MAKE US ALL HAPPY
- DO LIKE HASHEM AND BE HAPPY WITH OTHER PEOPLE'S SUCCESSES
- ALL THE GATES OF UNBELIEVABLE GOODNESS ARE OPEN TO A BAAL TESHUVA
- DOVID IS OUR AMAZING INSPIRATION FOR TESHUVA
- ROYALTY MEANS MOVING ON DESPITE YOUR MISTAKES IN LIFE
- FOREMOST FOR ONE WHO IS STRUGGLING WITH HIS YETZER HARA, IS TO KNOCK EVIL WAYS
- LEAVE THE TEMPTATIONS OF THE YETZER HARA, AND ENJOY THE SWEETNESS OF YIDDISHKEIT
- THE PRIME EXAMPLE FOR KLAL YISROEL, HAD UNUSUAL DIFFICULTIES WITH HIS OWN YETZER HARA
- HAVING GREATER CHALLENGES CAN MAKE YOU GREATER THAN OTHERS
- TO CONQUER YOUR EVIL BACKGROUND, MAKE FUN AND BE M'VAZEH IT
- THE GREATNESS OF MAN IS THAT HE IS HELD ACCOUNTABLE FOR HIS ACTIONS
- ASK HASHEM TO HELP YOU MAKE THE MOST OF YOUR ELUL
- STORIES OF NOVARDOK

# פרשת נצבים וילך

#### הַנְּסְתָּרֹת לַה' אֱלֹקֵינוּ כּט כּח Be *Dan* Yourself *L'kaf Zechus*, And Don't Blame Yourself for Things Beyond Your Control

The Ramban says<sup>1</sup> that there are sins that people are not aware of, and although they are Nichshal a lot, nevertheless the sins belong to Hashem (in a sense) that He doesn't hold it against the sinner. I know two cases of Yungerleit who became addicted to doing what is a serious Aveira, while they were young and unaware of this. Both their Mashgichim told them that at this point they are: אוֹנֶס רַחִמֶּנָא פַּטְרֵיה ב"ק כח ב innocent and cannot be blamed something beyond their control. (However, if you have Bitachon, then it's a different picture.... and I know people who overcame

the most "impossible" addictions). Unfortunately, people don't really have *Emuna* in *Chazal* who say: אוֹנֵס רַחְמָנָא you cannot be blamed for something beyond your control, and they live with depressive guilt for sins that they are not responsible for.

R' Shlomo Wolbe Zatzal and the Breslover Chasidim say² that a person should be Dan himself L'kaf Zechus. R' Yosef Leib Bloch Zatzal says³ in the name of the Chasidim that a person should write himself in the: סָּכֶּר book of life. It would be well worth devoting time before Rosh Hashanah for writing down all your tremendous Zechusim, and thanking Hashem for them. That should make you be Zoche b'Din.

1 הרמב"ן עה"פ הַנָּסְתָּרֹת לַה' אֱלֹקֵינוּ (כט כח) ודעתי בדרך הפשט, כי "הנסתרות" הם **החטאים הנסתרים מן העושים אותם**, כמו שְׁגִיאוֹת מִי יָבִין מִנָּסְתָּרוֹת נַקְנִי (תהלים יט יג), יאמר: הנסתרות לשם לבדו הם, **אין לנו בהן עון אשר חטא**, אבל הנגלות שהם הזדונות, לנו ולבנינו עד עולם לעשות את כל דברי התורה הזאת.

<sup>2</sup> ספר ליקוטי מוהר"ן (קמא סימן רפב) דַּע כִּי צָרִיךְ לְדוּן אֶת כָּל אָדָם לְכַף זְכוּת, וַאֲפָלוּ מִי שֶׁהוּא רָשְׁע גָּמוּר, צָרִיךְ לְחַפֵּשׁ וְלְמְצֹא בּוֹ מְעַט טוֹב, שֶׁבְּאוֹתוֹ הַמְּעַט אֵינוֹ רָשָׁע, וְעַל יְדֵי זֶה שֶׁמוֹצֵא בּוֹ מְעַט טוֹב, וְדָן אוֹתוֹ לְכַף זְכוּת, עַל יְדִי זֶה מַעֲלֶה אוֹתוֹ בָּאֱמֶת לְכַף זְכוּת, וְאַף עַל פִּי שָׁאַתָּה רוֹאָה שֶׁהוּא רָשְׁע גָּמוּר, אַף עַל פִּי כֵן צְרִיךְ אַתָּה לְחַפֵּשׁ וּלְבַקֵשׁ לְמְצֹא בּוֹ מְעַט טוֹב שֶׁשֶׁם אֵינוֹ רָשֶׁע, וְזֶהוּ וְעוֹד מְעַט וְאֵין רָשֶׁע, שֶׁצְרִיךְ אַתָּה לְבַקֵשׁ בּוֹ עוֹד מְעַט טוֹב שֶׁיֵשׁם אֵינוֹ רָשֶׁע, וְזֶהוּ וְעוֹד מְעַט וּאֵין רָשֶׁע, שֶׁצְרִיךְ אַתָּה לְבַקֵשׁ בּוֹ עוֹד מְעַט טוֹב שֶׁיֵשׁ בּוֹ עֲדִין, שֶׁשֶׁם אֵינוֹ רָשֶׁע, וְזֶהוּ וְעוֹד מְעַט טוֹב עֲדַיִן, כִּי אֵרְ אֶפְשָׁר שֶׁאַתָּה מוֹצֵא שָׁה אַרָּט עוֹב שֶּישָׁם אֵינוֹ רָשֶׁע, וְאַהָּה דְּן אוֹתוֹ לְכַף זְכוּת, עַל יְדֵי זֶה אַתָּה מַצְלֶה אוֹתוֹ בָּאֶמֶת מִכַּף חוֹבָה לְכַף זְכוּת, עַל יְדֵי זֶה שְׁמִּט טוֹב שֶּשָׁם אֵינוֹ רָשָׁע, עַל יְדֵי זֶה אַתָּה מַעֲלֶה אוֹתוֹ בָּשֶׁם אֵינוֹ רְשָׁע, עַל יְדִי זֶה וְמִוֹל וְאָט טוֹב, שֶּשָׁם אֵינוֹ רְשָׁע, עַל יְדִי זֶה וֹהתְבּוֹנְתָּע עוֹד מְעַט טוֹב, שֶּשָׁם אֵינוֹ רְשָׁע, עַל יְדִי זֶה וְמִים וְמִים וְאַת עוֹד מְעָט וֹאַר, וְלָבָף זְכוּת, וְלָל יְדְי זֶה מְּמְב עִל מְקוֹמוֹ וּמִילְכוּ וְלִין אוֹתוֹ לְכַף זְכוּת, עַל יְדִי זֶה מוֹצִיא וְ אוֹתוֹ לְכַף זְכוּת, וְל יְדִי זְה מוֹצִיא וְ אוֹתוֹ לְכַף זְכוּת, עַל יְדִי זָה מוֹצִיאין אוֹתוֹ בָּצְשֶׁם מִינוֹ רְשָּע וְיִבוֹי וְמִוֹת וְלַכּף זְכוּת, וְל יִדִי זְה מוֹבָר, וְדָנִין אוֹתוֹ לְכַף זְכוּת. וְדָנִין אוֹתוֹל לְכָף זְכוּת, עַל יְדִי זָה מוֹצִיאין אוֹתוֹ בְּצָּה חוֹבה, וְבָרָן אוֹתוֹ לְכַף זְכוּת, עַל יְדִי זָה מוֹצִיאין אוֹתוֹ בְּצָשְׁ עִל מְקוֹמוֹ וְתִיל מְל יְל יְל מְלְוֹמוֹ וֹבְעִל יְדִי זְה מוֹם בּיל מְיל מְן זְבוּן וְתְל לְנִיך זְל מְתְל וְל יְדִי זְה מִן אוֹתוֹ לְכַף זְכוּת, עַל יְדִי זָה מוֹצִיאין אוֹחוֹ בְּבֶּר מְשְׁ שְׁבְּרְיבְּי וְלְיִבְיל מִיל מְיִל מְן זְבִין אִבּין וּיִבְּים וְיִבּין אִר מִיל יְדִי זְם אֹם בִּיל מְיִבּיל וּיִל לְיִיךְ זְבֹּי וְלְי וְבִין וְלִי

ּוְכֵן צָרִיךְ הָאָדָם לִמְצֹאׁ גַּם בְּעַצְמוֹ, כִּי זָה יָדוּע שֶׁצְרִיךְ הָאָדָם לְזָהֵר מְאֹד לְהִיוֹת בְּשִׁמְחָה תָּמִיד, וּלְהַרְחִיק הָעַצְבוּת מְאֹד מְאֹד וכוּ וּעַל יְדֵי זֶה הוּא יוֹצֵא בָּאֱמֶת מִכּף חוֹבָה לְכַף זְכוּת וְיוּכַל לְשׁוּב בִּתְשׁוּבָה, בְּבְחִינוֹת וְעַל יְדֵי זֶה הוּא יוֹצֵא בָּאֱמֶת מִכּף חוֹבָה לְכַף זְכוּת וְיוּכַל לְשׁוּב בִּתְשׁוּבָה, בְּבְחִינוֹת שְׁמְלֵקֵט "וְעַל יְדִי זֶה הוּא יוֹצֵא בָּאֱמֶת מִכּף חוֹבָה לְכַף זְכוּת וְיוּכֵל לְשׁוּב בִּתְשׁוּבְנִהְ עַל מְקוֹמוֹ וְאֵינָנּוּ" כַּנַּ"ל וכו', וְעַל יְדִי זֶה נְעַשִּין נְגוּנִים, בְּחִינַת מְנַגּן בְּכְלֵי זֶמֶר, שָׁהוּא בְּחִינַת שְׁמְלַקְט הַרְים טוֹבָה מִן הָרוּם נְכָאָה עַצְבוּת רוּם, וַאֲזִי הוּא יָכוֹל לְהָתְפַּלֵּל וּלְזַמֵּר וּלְהוֹדוֹת לַה', וְזֶה בְּחִינַת (תהלים קמו ב) אֲזַמְּרָה לִאלֹקִי בְּעוֹדִי. בְּעוֹדִי בִּיְקְא, הַיְנוּ עַל יְדֵי אוֹתָהּ הַנְּלֵּדְ, שֻׁאָנִי מוֹצֵא בְּעַצְמִי בְּחִינַת עוֹד מְעַט וְאֵין רָשְׁע כַּנַּ"ל, עַל יְדֵי אוֹתָהּ הַנְּקַדָּה אוּכַל לֹזמר וּלְהוֹדוֹת לֹה' וֹה לְהוֹדִי לְהִילָּע כַּנִּ"ל, עַל יְדֵי אוֹתָהּ הַנְּנְדָּי מוֹצֵא בְּעַצְמִי בְּחִינַת עוֹד מְעַט וְאֵין רָשְׁע כַּנַּ"ל, עַל יְדִי אוֹתָהּ הַנְּנִדְ מוֹצֵא בְּעצְמִי בְּחִינַת עוֹד מִעְט וְאֵין רָשְׁע כַּנֵּ"ל.

<sup>3</sup> שעורי דעת (מאת אדמו"ר הגאון מרן יוסף יהודה ליב בלאך זצוק"ל, אב"ד ור"מ טלז, חלק שלישי, תל אביב תשטז, שעור ח למוד המוסר, עמ' צח) **נמצא פתגם חסידי על התפלה "כָּתְבֵנוּ בְּסֵפֶר הַחַיִּים" כי האדם כותב את עצמו בספר החיים**. לא אדע כונתם בזה, אך אני מוצא בזה ענין נשגב מאד וכו'. Be *Dan* yourself *L'kaf Zechus* even to the extreme. This will help you be *Zoche b'Din*, when you show Hashem how thankful you are for making you such a wonderful person, instead of being an ingrate who's always kvetching about all his mistakes and *Aveiros* (which is a *Yetzer Hara*; unless it has a *Tachlis*).

Somebody told me that I'm a liberal. I told him: "Do you know how hard it is to be such a liberal?" My Rabbeim taught me that when you build yourself up, you are breaking your Middos; and you get loads of Schar.

#### והַנְגְלֹת לָנוּ כט כח

# The Incredible *Mitzva* of Being *M'karev*Jews to *Yiddishkeit*

This Passuk states that we have responsibility for the noticeable *Aveiros* that other Jews do. (Rashi<sup>4</sup>). This is a clear source for the incredible Mitzva of being M'karev Jews to Yiddishkeit. If a person would hold more from himself, he wouldn't worry so much about himself, and he would have a broadminded scope to help others, and ideally go out to help so many unfortunate non-frum Jews who are in a Matzav of the worst (spiritual) Pikuach Nefesh.

#### לָשׂוּשׁ עָלֶיךְ לְטוֹב לּ טּ Hashem Desperately Wants to Make Us All Happy

Hashem is happy to no end when He sees Klal Yisroel doing the right thing. This is His whole desire in making this beautiful world, to give Simcha to His creations, as it says: עוֹלָם the world was created for Chesed. It is extremely important to realize

this. It skyrockets your *Bitachon* level, and your general positive-thinking and thankfulness. You realize that Hashem desperately wants you to have more thankfulness and much more *Bitachon*, so He can give you loads of *Schar*.

Your whole world looks different, when you realize how Hashem wants so, so much, just to make us all happy. And this is everything, and it is the #1 Yesod of the entire world, like the Mesilas Yesharim says: שָׁהָאָדָם לֹא נִבְרָא Man was created ONLY to have pleasure! Those who copy Hashem and are happy with other people's successes, are the luckiest people in the world. \*\*\*

# Do Like Hashem and Be Happy with Other People's Successes

It says by Ahron HaCohen: לֵב שֶׁשָּׁמַח בִּגְּדוּלַת the heart that rejoiced with his brother's greatness shall wear the Urim v'Tumim. Your reward is to wear the most beautiful dazzling Choshen! This gives you an incentive when you think of those gorgeous diamonds, with the beauty of variety.

All kinds of colorful precious, priceless stones of the *Choshen*, each with its own unique beauty; they all symbolize the various kinds of *Avodas Hashem* that each *Shevet* had. The person who is happy with his brother's greatness (instead of being jealous and stressed, anxious and depressed over his younger brother outdoing him) is the luckiest person.

He lives longer, healthier, and happier; and he doesn't waste his precious energy on worrying over his silly *Kavod*, which is: הֶּבֶל nothing of nothingness! (*Mesilas* 

<sup>4</sup> רש"י עה"פ הַנְּסְתָּרֹת לַה' אֱלֹקֵינוּ (כט כח) ואם תאמרו מה בידינו לעשות, אתה מעניש את הרבים על הרהורי היחיד, שנאמר (כט יז) פֶּן יֵשׁ בָּכֶם אִישׁ וגו' ואח"כ וְרָאוּ אֶת מַכּוֹת הָאֶרֶץ הַהָּוא, והלא אין אדם יודע במטמוניו של חבירו? אין אני מעניש אתכם על הנסתרות שהן לה' אלקינו, והוא יפרע מאותו יחיד, אבל הנגלות לנו ולבנינו לבער הרע מקרבנו, ואם לא נעשה דין בהם יענשו את הרבים.

פרשת נצבים וילך תשפ"ג Bitachon Weekly

The biggest Segula to be

Zoche b'Dín is to work on

Ayin Tova!

Yesharim<sup>5</sup>). He isn't: מְצוּמְצֶם (confined) like one who lives only in his-own narrow-minded shell. The *Zechus* of his broadmindedness gives him the twelve most glorious stones. He's got all kinds of beautiful *Shitos* (ways of serving Hashem) on his pure heart.

\*\*\*\*\*\*
He is an *Achdus'dik* type of person, who enjoys the success of others; including his own brother, who in the outside world is

usually a competitor. In fact, the *Maharal* says<sup>6</sup> that a brother is like a: צָרָה co-wife and a competitor (and that's why he was called: אַחְאָב *Achav*, a brother (*Ach*) to Hashem (*Av*), since he

contested with Hashem, *Rachmana Litzlan*). A person like *Ahron* can actually look for golden opportunities for *Shviras HaMiddos*, which the *Gr"a* says<sup>7</sup> is: עִיקֶר חִיוּת הָאָדָם the whole point of being alive.

The same person who Fargins his brother (and instead of being jealous, he enjoys his success) can have Achdus with other types of Jews, since he "Fargins" other Shitos. Perhaps this is why Ahron was needed by Yetzias Mitzrayim (and Moshe wasn't enough). Mitzrayim comes from the word מִיצַר "Meitzar", which means restriction, boundary, and Tzim'tzum without broadmindedness. And "leaving" Mitzrayim, means leaving such a mentality.

The *Mitzri'im* were stingy types, who abhorred the Jewish population growth. They became intimidated by *Klal Yisroel's* astronomical growth and unusual strength, as it says: וּבְנֵי יִשְׂרָאֵל פָּרוּ וַיִּשְׁרְצוּ וַיִּרְבוּ וַיַּעַצְמוּ the says: וּבָּקֵצוּ מִפְּנֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל שִמוּת א ז -יב the says בְּמְאֹד מְאֹד... וַיִּקְצוּ מִפְּנֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל שִמוּת א ז -יב the *Yidden* became very numerous, and the *Mitzri'im* became disgusted with them. *Klal Yisroel* had just gone through: יוֹסֵף the

selling of *Yosef* (where the *Shevotim* didn't *Fargin Yosef*) and they ended up in a place that doesn't *Fargin*. And now we have a special: אָדָם מְיוּחָד excellent person who specializes in *Fargining*.

Ahron. And his Koach took them out of Mitzrayim.

A Yid has to emulate Hashem, and be happy about all the success of Klal Yisroel, including those of his competitors! This gives Hashem tremendous Nachas. Enjoy all those new Yeshivos and Batei Medrashim, and all those holy projects that Klal Yisroel keeps undertaking, like Shmiras HaLashon and Dirshu, and all those Tzedaka and Chesed organizations etc. אַשְׁרֵי חֶלְקָם! Fortunate is their lot!

#### Good News!

When you have this way of thinking, then you get a *Chelek* (part) in all that you appreciate in others!

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> מסילת ישרים (פרק כב) והכבוד אינו אלא הבל הבלים המעביר את האדם על דעתו ועל דעת קונו ומשכחו כל חובתו, ומי שמכירו ודאי שימאס בו וישנאו, והתהלות אשר יהללוהו בני האדם יהיו עליו לטורח, כי בראותו אותם מגדילים הלוליהם על אשר אינו בו באמת אינו אלא מתבושש ומתאנח על שלא די לו רעתו שחסרות ממנו המעלות ההם, אלא שיעמיסו עליו תהלות שקר, למען יכלם יותר. (ובסוף פרק יא כתב) והכבוד האמיתי אינו אלא ידיעת התורה באמת, וכן אז"ל אין כבוד אלא תורה שנאמר (משלי ג לה) כֶּבוֹד חֲכָמִים יִנְחָלוּ, וזולתה אינו אלא כבוד מדומה וכוזב הבל ואין בו מועיל, וראוי הנקי להנקות ולהטהר ממנו טהרה אז יצליח.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> חידושי אגדות מהר"ל (סנהדרין קב ב) ותדע מה שנקרא אחאב יורה על שהוא נגד הקב"ה יותר מכל ג' מלכים, **כי האחים** מצד עצמם הם מתנגדים זה לזה וכדכתיב (משלי יז יז) אָח לְצָרָה יַּוָּלֵד, רק בשביל שיצאו מאב אחד בזה מתחברים אבל מצד עצמם הם מתנגדים, ולכך נקרא אח להקב"ה.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> הגר"א בפירושו למשלי עה"פ הַחֲזֵק בַּמּוּסָר אַל תֶּרֶף נִצְרֶהָ כִּי הִיא חַיֶּיךְ (משלי ד יג) כי היא חייך, **כי מה שהאדם חי הוא כדי** לשבור מה שלא שבר עד הנה אותו המדה, לכן צריך תמיד להתחזק, ואם לא יתחזק למה לו חיים.

פרשת נצבים וילך תשפ"ג

#### וְהֵיטָבְךְּ וְהִרְבְּךְ מֵאֲבֹתֶיךְ לּ הּ All The Gates of Unbelievable Goodness Are Open to A *Baal Teshuva*

The Passuk says: "You'll **outdo** your fathers, and He will give you **greater** Brachos and Hatzlachos than your forefathers" (Seforno<sup>8</sup>). Why should we do better than them? We can suggest the reason is simply because the Passuk is discussing when we will do Teshuva, and all the gates of unbelievable goodness are open to a Baal Teshuva. And Chazal say: בְּמָקוֹם שֶׁבַעֲלֵי תְּשׁוּבָה עוֹמְדִים אֵין 'לַעֲמוֹד בּרִכּוּת לִּד בּ Baalei Teshuva are even GREATER than pure Tzaddikim!

This is the most underestimated Chazal, and

it is so hard to believe. How can a *Baal Teshuva* be better than a *Tzaddik Gamur*? RSRH explains the first three *Kapit'lach* (chapters) of *Tehilim*. In the first<sup>9</sup>, *Dovid* mentions how lucky a person is if he doesn't go: בַּעַצַת רְשָׁעִים in the ways of the wicked, etc. and instead he should just learn *Torah* and he'll be happy. In the second *Kapit'el* (chapter), לְּמָה רְגְשׁוּ גֹויִם, he speaks<sup>10</sup> about going to war against the *Goyishe Derech* of running after lusts etc.

These first two *Kapit'lach* chapters are really one (*Gemara*<sup>11</sup>) and they tell you to keep away from *Ta'avos*. And in *Kapit'el* (chapter) #3, *Dovid* speaks about<sup>12</sup> the *Tzaros* he had from his rebellious son *Avshalom*, which

. ביאור רבינו עובדיה ספורנו עה"פ וְהוֹתִירְךָ ה' (ל ט) יתן לך **הצלחה יתירה מכל הצלחה הקודמת**.

<sup>9</sup> פירוש הגאון מוהר"ר רבי שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה לספר תהלים עה"פ אַשְׁרֵי הָאִישׁ אֲשֶׁר לֹא הָלַךְ בַּעֲצֵת רְשָׁעִים וּגוֹ פִּי אִם בְּתוֹרֵת ה' חֶפְצוֹ (א א-ב) "אַשְּרֵי" אף על פי שהשורש "אשר" קרוב לשרשים "עשר, אסר, אזר, עצר, אצר" המורים על צבירת כוחות ונכסים, הנה מאידך מצביעות המילים "אשור, צעד, אשר" התקדמות ושגשוג, וגם התקדמות מחשבתית. "אשרי" שהיא סמיכות הרבים מסמנת על כל התקדמות אפשרית, כל סוגי התקדמות בכל דבר. והנה "התקדמות" בכל דבר רצוי, הלא הוא המניע והמטרה לכל מחשבותיהם ופעולותיהם של כל בני האדם. כדי להשיג מטרה זאת, משחרר עצמו הרשע מן החוק, מאבד החוטא את רציניות החוב המוטל עליו, ולועג הלץ, הסופיסט, לכל דבר בו הוא רואה מעצור להשגת מאוויי לבם של בני האדם. והם מביטים על המהססים להתחבר אל דרכיהם, כעל מפגרים ונחלשים. לעומת זאת אומר המזמור: אשרי האיש, לאמר ההתקדמות שכל אלה מבקשים אותה, היא באמת נחלתו רק של זה האיש, שאינו מסכים לעקרונותיהם, דרכיהם, ודעותיהם, אלא שואב את עקרונותיו, שאיפותיו, והשקפותיו, אך ורק מתורת ה'.

<sup>10</sup> פירוש הגאון מוהר"ר רבי שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה לספר תהלים עה"פּ לְמָה רְגְשׁוּ גוֹיִם וּלְאֻמִּים יֶהְגּוּ רִיק (ב א) פרק זה ושלפניו, רבה סמיכותם זה לזה, ולא עוד אלא שלפי התלמוד (ברכות ט ב) הם מהווים מזמור אחד. מה שנאמר בפרק הקודם על חיי היחיד, יצא כאן ללמד על הכלל כולו, על חיי האומות ועל העתיד כולו, שהעתיד צפון רק לציות (פי' שמיעה) הנאמן לחוק המוסר האלקי, יען כי רק לדרכיו, שהן דרכי הטוב המוסרי, מובטחת סייעתא דשמיא. ואילו כל הדרכים המנגדות לו, דרכי המרי וקלות הראש, מטרתן תאבד באפס תקוה. (ושם פסוק ט) תְּרֹעֵם בְּשֵׁבֶט בַּרְזֶל כָּלְי יוֹצֵר תְּנַפְּצֵם, נושא תפילותיך ותוכנן יהיה כי תוך השפעה שקטה ושלוה יגיעו הגוים לידי הכנעה. ברם, אם יתעקשו לבלתי קיים את מטרת האנושות בדרך זו, סופם שהתנגדותם לה' תישבר בעוז, והם עצמם ינופצו באין אונים ככל יוצר תחת שבט ברזל.

<sup>11</sup> ברכות ט ב, מכדי, האי "יִהְיוּ לְרָצוֹן אִמְרֵי פִּי" (תהלים יט טו) משמע לבסוף ומשמע מעיקרא דבעינא למימר, מאי טעמא תקנוהו רבנן לאחר שמונה עשרה ברכות, לימרו מעיקרא? אמר רבי יהודה בריה דרבי שמעון בן פזי, הואיל ולא אמרו דוד אלא תקנוהו רבנן לאחר שמונה עשרה פרשיות, לפיכך תקינו רבנן לאחר שמונה עשרה ברכות. הני שמונה עשרה, תשע עשרה הויין!? אַשְׁרֵי הָאִישׁ (תהלים א א) וּלְמָּה רָגְשׁוּ גֹּוִיִם (תהלים ב א) חדא פרשה היא, דאמר רבי יהודה בריה דרבי שמעון בן פזי, מאה ושלש פרשיות אמר דוד, ולא אמר הללויה עד שראה במפלתן של רשעים, שנאמר (תהלים קד לה) יִתַּמוּ חַטָּאִים מִן הָאֶרֶץ וּרְשָׁעִים עוֹד אֵינֶם בָּרְכִי נַפְשִׁי אֶת ה' הַלְלוּיָהּ, הני מאה ושלש, מאה וארבע הויין!? אלא שמע מינה, אשרי האיש ולמה רגשו גוים חדא פרשה היא, דאמר רבי שמואל בר נחמני אמר רבי יוחנן, כל פרשה שהיתה חביבה על דוד פתח בה באשרי וסיים בה באשרי, פתח באשרי דכתיב (תהלים ב יב) אַשְׁרֵי כֶּל חוֹסֵי בוֹ.

<sup>12</sup> פירוש הגאון מוהר"ר רבי שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה לספר תהלים עה"פ מִזְמוֹר לְדָוִד בְּבָרְחוֹ מִפְּנֵי אַבְּשָׁלוֹם בְּנוֹ (ג א) דוד המלך נתפס בתאות היצר, הפר את המוסר ואת אשרו המשפחתי של אחד מנתיניו, והוא נושא עתה את עוונו בריחתו מפני בנו, עצמו ובשרו, שגזל ממנו את כס מלכותו וביתו. קצף עמו, תוכחתו והאשמתו, מביאים אותו לידי יאוש. בבריחתו מפני בנו, עצמו ובשרו, שגזל ממנו את כס מלכותו וביתו. קצף עמו, ובכך הוא מביע ללב כל השקועים ובעצם העובדא שהוא שכב, ישן, והקיץ שוב, הוא מוצא את הבטחון שה' לא נואש ממנו, ובכך הוא מביע ללב כל השקועים בחטא ויגון את הנחמה ואת עוז הרוח שאי אפשר לגזלם לעולם: איש אשר ה' מניחו לקום משנתו לקראת יום חדש, מובטחת לו בזאת עזרת ההשגחה העליונה במאמציו לשוב ולזכות בטוהר חיים ושמחת חיים.

happened to him because **he** was *Nichshal* in **his own lusts** when he destroyed the life of one of his own subjects, *Uriyah HaChiti*, by being *Nichshal* with his wife, *Bas-Sheva!!* \*\*\*\* The very fact that he woke up in the morning tells him that Hashem still loves him, and that he will return to his former *Madrega* of *Kedusha* and *Tahara*. It is unbelievable how *Dovid* is the big *Baal Mussar*, with two phenomenal *Mussar Shmuessin* against foolish *Ta'avos*, and his next *Shmuess* is about his own: מְּכָשׁוֹל stumbling with those same foolish *Ta'avos* (and in the worst way!)

#### Dovid Is Our Amazing Inspiration for Teshuva

One of the famous *Gedolei HaPoskim* of Lakewood once spoke to a person who had done the most unspeakable *Chet*. When the person said that he had *Cha'rata*, the *Rav* told him: "It's over, totally!" In *Novardok* I saw a similar *M'halech*, where overnight a person is totally 100% kosher, since he simply and quickly did *Teshuva*.

People view *Teshuva* as a "bear" (R' Nosson Wachtfogel *Zatzal* warns about this<sup>13</sup>) and this is a major barrier blocking a person's *Shteiging*. His *Yetzer Hara* loves to constantly remind him of his bitter past, and all his *Maalos* are quickly forgotten or almost non-existent in his mind, since they all "go over his head".

For good reason we say: לְדָוִד ה' אוֹרִי in *Y'mei Elul*, since *Dovid* is our amazing inspiration for *Teshuva*. Look how he says: כָּי אָבִי וְאִמִּי that even his parents, who are the main support of every human, forsook him. He's got everything going wrong in his life, being an *Admoni* like *Eisav HaRasha*, and of *Mo'avi* blood, with an unending list of powerful enemies (who held him to be a *Rasha!*) throughout his turbulent life!

Dovid is so perfect for everyone. And in our own lives, we need to **respect** our own pecklach and issues, our weaknesses and our stormy past, just like our *Melech*, *Dovid* is the most **respected** type of human (like the *Halacha* states: מָמוֹרֶד בְּמַלְכוּת חַיָּיִב מִיתָה one who rebels against the king is immediately sentenced to death). **Look how Hashem wants so much to be** *M'chazek* us, by giving us a *Dovid* for a *Melech*; now every schnook and every bum and every nebach feels comfortable and has hope!

# Royalty Means Moving on Despite Your Mistakes in Life

And *Davka* a person with such an embarrassing history is our **king**?! A *Yid* has to learn to **respect** his pitfalls and mistakes, his failures and disadvantages; only these can make him truly great, when he isn't *Nis'pael* from them, and he moves on like *Dovid HaMelech*, who doesn't get fazed by his outrageous sins!

# Foremost For One Who Is Struggling with His Yetzer Hara, Is to Knock Evil Ways

Notice how different Dovid's Tehilim is from

6

\_

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> לקט רשימות (ממרן המשגיח דלייקווד רבנו נתן מאיר וואכטפויגל זצוק"ל, נכתב על ידי תלמידו הר' ראובן הכסטר שליט"א, בעניני אלול וימים נוראים, שנת תשסו, הדפסה חדשה, עמ' קטז, דברי החפץ חיים) סיפר המשגיח שהרב מפונביז' שאל את החפץ חיים קודם שנסע לאפריקה מה אפשר למסור ליהודים שמה בשמו של הח"ח. אמר לו הח"ח, תאמר להם שזה קל לעשות תשובה, חרטה וקבלה, **אלא שהיצר מפתה את האדם שקשה לעשות תשובה**.

פרשת נצבים וילך תשפ"ג Bitachon Weekly

Shlomo's Mishlei. Dovid begins Tehilim with: אַשְׁרֵי הָאִישׁ אֲשֶׁר לֹּאֹ הָלַךְ בַּעֲצַת רְשָׁעִים תּהּלִים א א knocking evil ways, whereas Shlomo starts off with the greatness of: לְדַעַת חֶכְמָה וּמוּסָר משלי משלי מוּל Chochma and Mussar etc. for eight Pesukim, before he starts with the area of avoiding evil, and says: בְּנִי אִם יְפַתּוּךְ חַשָּׁאִים אַל Don't be persuaded by sinners. Dovid was an Admoni, who struggled through his burning issue of contending with his unusual Yetzer Hara (as opposed to Shlomo).

But *Dovid* is positive: אַשְׁרֵי הָאִישׁ אֲשֶׁר לֹא הָלַף and how much fun and *Geshmak* it is to keep away from bad company; and instead, *Lig* (be absorbed) in learning. Like *Chazal* say: אָם פָּגַע בְּךְ מְנֵוָּל זֶה, If that disgusting villain (the *Yetzer Hara*) bumps into you, schlep him into the *Bais Medrash*. First we call the *Yetzer Hara* a disgusting villain; then it's easier to go to the *Bais Medrash*.

# Leave The Temptations of The Yetzer Hara, And Enjoy the Sweetness of Yiddishkeit First, we leave the temptations of the Yetzer Hara, and then: 'הְבֶּתִי בְּבֶית בְּבֶית בְּלַתִּי שָׁבְתִּי שְּבְתִּי בְּבֵית ה' to enjoy the sweetness of Torah. Shlomo also constantly builds up the beauty of Torah: occupation of the property approach of the constantly builds up the beauty of Torah: a person's Chochma resonates out of him (i.e., you can tell his holiness on his face), and he was also the author of: דְּרָכֵי נֹעֲם מִשׁלִי גּ יִז the ways of

the *Torah* are sweet. We have two jobs: First, to play down and **hate** evil, as it says: אֹבְי י אֹבְּבָּי those who love Hashem, hate evil; and to see its futility and emptiness, which is like: כִּי אִם כַּמֹץ אֲשֶׁר תִּדְּפֶנּוּ רוּחַ תַהלִים א ד a zero blowing away with the wind; and its: a zero blowing away with the wind; and its: זָה אֵ-לִי רִיק תַהלִים ב א emptiness. THEN, to recognize the sweetness of *Torah*: זָה אֵ-לִי l will make my *Yiddishkeit Geshmak*.

Learn to hate evil and to love goodness; life will be much easier. Like in *Novardok* they said: לְהָקֵל הַנְסִיוֹן You lose your temptation when you see the "zero" and "fake" and "emptiness" of evil, in comparison to the fruits of goodness. A person loves to be productive, and the #1 productiveness of a person is: וּבְתוֹרָתוֹ יֶהְגֶּה יוֹמֶם וְלִיְלָה תַּהֹלִים אַ בּ learning *Torah* by day and by night, the ultimate: אָשֶׁר פִּרְיוֹ יִתֵּן בְּעַתּוֹ תַהּלִים אַ גּ fruit, which makes him feel accomplished.

It is interesting that when the *Mesilas Yesharim* mentions<sup>14</sup> that *Dovid* spoke in *Torah* with *Goyish* kings, he says that he spoke about *Mussar* and *Torah*; **first** *Mussar*, while *Shlomo* starts off *Mishlei* with: לְדַעַת *Chochma* and *Mussar*, **first** *Torah*. The simple *Pshat* can be that *Dovid* (with his unusual *Yetzer Hara*) needed *Mussar* first.

It also says<sup>15</sup> that *Shlomo* wasn't as good as *Dovid*, and his *Chochma* caused him to err (*Chazal*<sup>16</sup>). However, he was also a *Gevaldige Baal Mussar*, and *Mishlei* has all

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> מסילת ישרים (פרק ה, בְּבָאוּר מַפְּסִידֵי הַזְּהִירוּת וְהַהַּרְסָקָה מֵהֶם) וְדָוִד אָמַר (תהלים קיט מו) וִאָדבְּרָה בְעֵדֹתֶיךְ נֶגֶד מְלְכִים וְלֹא אֲבוֹשׁ, שֶׁאַף עַל פִּי שֶׁרֹב מַלְכֵי זְמַנּוֹ הָיָה עִסְקָם וְדבּוּרָם בְּדְבְרֵי גְּדוֹלוֹת וַהָּנָאוֹת, וְדְוִד שֶׁהָיָה גַּם כֵּן מֶלֶךְ, לְכְאוֹרָה תִּהְיָה לוֹ וְלֵא אֲבוֹשׁ, שָּאַף עַל פִּי שֶׁרָב מְלְכֵי זְמַנּוֹ הָיִה הוּא מְדַבֵּר בְּדְבְרֵי מוּסְר וְתוֹרָה, תַּחַת סַפְּרוֹ מִן הַגְּדוֹלוֹת וּמִתַּעֲנוּגוֹת בְּנֵי אָדָם כְּמוֹהֶם, הַנָּה לֹא חָשׁ לְזֶה כְּלָל, וְלֹא הָיָה לְבּוֹ נִפְתָּה בִּהְבָלִים הָאֵלֶה, אַחֲרִי שֶׁכְּרָ הִשִּיג הָאֱמֶת, אֶלֶּא מְפְרֵשׁ וְאוֹמֵר "וַאְדַבְּרָה בְעֵדֹתֶיךְ נֶגֶד נֶגֶד מְלָכִים וְלֹא אֵבוֹשׁ". וִישַׁעְיָה כְּמוֹ כֵן אָמַר (ישעיה נ ז) עַל כֵּן שַּמְתִּי פְנִי כַּחַלְמִישׁ וְאֵדַע כִּי לֹא אֵבוֹשׁ.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> וַיְהִי לְעֵת זְקְנַת שְׁלֹמֹה נָשִׁיו הִטוּ אֶת לְבָבוֹ אַחֲרֵי אֱלֹהִים אֲחֵרִים וְ**לֹא הָיָה לְבָבוֹ שָׁלֵם עִם ה' אֱלֹקִיו כּלְבַב דָּוִיד אָבִיו**. מ"א יא ד. וַיַּעַש שְׁלֹמֹה הָרַע בְּעֵינֵי ה' **וְלֹא מִלֵּא אַחֲרֵי ה' כְּדָוִד אָבִיו**. שם פסוק ו.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> סנהדרין כא ב, ואמר רבי יצחק, מפני מה לא נתגלו טעמי תורה? שהרי שתי מקראות נתגלו טעמן, נכשל בהן גדול העולם. כתיב (שופטים יז יז) וְלֹא יַרָבֶּה לוֹ נָשִׁים וְלֹא יָסוּר לְבָבוֹ, **אמר שלמה אני ארבה ולא אסור**, וכתיב (מ"א יא ד) וַיְהִי לְעֵת זִקְנַת

those famous Pesukim of Mussar, like: הַחֵזֶק

'קְנְה אֶל ה' "Hope to Hashem" is the end of קְנָה אֶל ה - the bottom line is just have *Bitachon!* All your problems, including *Yom HaDin* itself, will disappear with working on *Bitachon*.

because it is full of Bitachon, since Dovid had

so many *Tzaros*.

to serve as an example that a person can do *Teshuva*. And here again he is *M'chazek* his son *Shlomo*, and gives him a proud *Shtempel* for life: "The *Chochom*". And just like *Dovid* is the #1 *Baal Bitachon* in Hashem, he also has *Bitachon* in people (with his amazing *Ayin Tova*). And his *Ayin Tova* includes himself, when he says: נִּ חָסִיד אָנִי תַהְלִים פּוּ בּ I'm a big *Tzaddik*. The true king is positive all over.







לדוד ה' אוֹרִי תהלים כז א

# The Prime Example for *Klal Yisroel* Had Unusual Difficulties with His Own *Yetzer Hara*

This Kapit'el (chapter) starts with plain: לדוד "To *Dovid*", and not: מָזְמוֹר לְדָוָד "*Mizmor* L'Dovid" or: לְדַוָד מְזָמוֹר "L'Dovid Mizmor". We can suggest that in *Elul* we say this *Kapit'el* (chapter) to remind us to emulate Dovid HaMelech, since the Tachlis of a Melech is to be an example for us, and: לא חָטָא דָוָד אֵלָא להורות תַּשׁוּבָה לְיָחִיד ע"ז ד ב *Dovid* sinned only to serve as an example for Teshuva. We see that he is our Rebbe in doing Teshuva. In Mesilas Yesharim, I counted Dovid's name 25 times (Shlomo is mentioned around 8 times, whereas Moshe, Ahron and the Avos are rarely mentioned). We see that Dovid is our Rebbe in Avodas Hashem, and the Mesilas Yesharim is packed with his Rambam savs<sup>18</sup> greatness. (The that

שְׁלֹמֹה נָשָׁיו הָטּוּ אֶת לְבָבוֹ, וכתיב (שופטים יז טז) לא יַרְבֶּה לּוֹ סוּסִים וְלֹא יָשִׁיב אֶת הָעָם מִצְרַיְמָה, **ואמר שלמה אני ארבה ולא אשיב**, וכתיב (מ"א י כט) וַתַּצֵא מֶרְכָּבָה מִמִּצְרַיִם בְּשֵׁשׁ וגו'.

ובילקוט (מ"א פרק יא, רמז קצה) אמר רבי יהושע בן לוי, עלה יו"ד ונשתטח לפני הקב"ה, אמר לפניו: רבש"ע, הכתבת בתורתך אות אחת לבטלה? אמר רשב"י, עלה ספר משנה תורה לפני הקב"ה, אמר לפניו: רבש"ע, **הרי שלמה מבקש לעקור יו"ד ממני**, א"ל הקב"ה חייך, **שלמה בטל ומאה כיוצא בו, ואות אחת אינה בטלה ממך**.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> שעור דעת (ט, תלמיד חכם, מאת אדמו"ר הגאון מהרי"ל בלוך זצוק"ל, יו"ל ע"י חבר תלמידי אדמו"ר, טלז ת"ש, עמ' 4, ובמהדורא חדשה כרך ב עמ' פ) נתבונן נא מעט במדות ובכחות הנפלאים אשר נמצאו בראשונים קדושי עליון, ואז ישתומם כל בעל שכל בראותו פלאים. המלך החסיד בצואתו לשלמה בנו החכם אומר (מ"א ב ב) אָנֹכִי הֹלֵךְ בְּדֶרֶךְ כֶּל הָאָרֶץ וְחָזַקְתָּ וְּהָיִיתְ בְעל שכל בראותו פלאים. המלך החסיד בצואתו לשלמה בנו החכם אומר (מ"א ב ב) אָנֹכִי הֹלֵךְ בְּדֶרֶךְ כֶּל הָאָרֶץ וְחָזַקְתָּ וְחָיִיתִּ לְאִישׁ. במלת "איש" נכלל יסוד זה, שכל הכחות הנמצאים בו יחיו ויפעלו ע"פ מתכונתם הנכונה, ושיתנהג בדרך החכמה והדעת וכו זוהי בחינת "איש".

<sup>18</sup> הרמב"ם בפירוש המשניות (סנהדרין פרק י, שלשה עשר עיקרי דתנו ויסודותיה) היסוד השנים עשר: ימות המשיח, והוא להאמין ולאמת שיבא, ולא יחשב שיתאחר, אָם יִתְמַהְמַה חַכֵּה לוֹ (חבקוק ב ג) ולא ישים לו זמן, ולא יעשה לו סברות במקראות להאמין ולאמת שיבא, ולא יחשב שיתאחר, אָם יִתְמַהְמַה חַכֵּה לוֹ (חבקוק ב ג) ולא ישים לו זמן, ולא יעשה לו סברות במקראות להוציא זמן ביאתו, וחכמים אומרים (סנהדרין צז ב) תיפח רוחן של מחשבי קיצין, ושיאמין שיהיה לו יתרון ומעלה וכבוד על כל

Malchus is reserved for Dovid and Shlomo, which explains why Shlomo is mentioned much more than anyone else).

Sure enough, Sefer Melochim in Tanach is loaded with almost all Malchei Yehuda being measured with Dovid. Like it says by Amatzya: וַיַּעשׁ הַיָּשֶׁר בְּעֵינֵי ה' רַק לֹא כָּדָוִד אָבִיו מ"ב א די He did what is proper in the eyes of Hashem, but not like his ancestor Dovid, and similarly Shlomo was compared to Dovid<sup>19</sup>. By the best kings, like Assa<sup>20</sup>, Yoshiyahu<sup>21</sup>, and Chizkiyahu, it says: פָּכֹל אֱשֶׁר עָשָׂה דָּוָד אָבִיו מ"ב יחג he was just like his ancestor Dovid (and Chizkiyahu almost became Moshiach). Dovid is the example for the Malchei Yehuda and all of Klal Yisroel.

It is interesting that despite the horrific sin of Bas-Sheva and Uriyah, which none of the future kings were Nichshal in, Dovid is still the best and the example for all! Perhaps because of his unusual Yetzer Hara (being an Admoni) he is looked at differently, like Chazal say<sup>22</sup> that although he slipped twice, he wasn't "dismissed", while Shaul slipped once and lost everything. This gives us lots of encouragement. If you have unusual difficulties with your own Yetzer Hara; you may still be the best despite your previous sins!

Or perhaps because: בַּמַקוֹם שַׁבַּעֲלֵי תִּשׁוּבָה עוֹמְדִים אֵין צַדִיקִים גִמוּרִים יִכוֹלִין לַעֲמוֹד ברכות לד ב "Baalei Teshuva are even GREATER than pure Tzaddikim!" is indeed to be taken literally! Dovid is greater for that reason alone, since he's a Baal Teshuva! This gives us so much hope. I know a Yungerman who had serious Kedusha issues, and the Steipler Zatzal told him that with one Teshuva, all his sins are wiped away.

I would like to warn that this person was extreme in his self-effacement (humility); when you think you are zero you can be prone to acting like a zero, Chas V'shalom! It is also interesting that very often, when the Mesilas Yesharim mentions Dovid's Maalos. he says that: דוד הַיַה מַשְׁתַּבֵּחַ בַּעַצמוֹ he was proud of himself; of his Ahavas Hashem, his Simcha, his Z'rizus, etc.!

So it's time to start boasting about our *Maalos* and appreciating ourselves! In fact, Dovid even said: כִּי חַסִיד אַנִי תהלים פו ב l'm a big Tzaddik!

Similarly, Ahron was Zoche to the Choshen because he was a: לב ששמח בגדולת אחיו heart that rejoiced with his brother's greatness. Yet, the Choshen had the names of the twelve Shevotim, who were Davka NOT happy with the greatness of Yosef, and they said: הַמָּלֹךְ תָּמְלֹךְ עָלֵינוּ וישב לז ח Will you reign over us?? But since they did Teshuva, their sin turned into a Mitzva. Now it's a Zechus for Ahron to wear their stones!

המלכים שהיו מעולם, כפי מה שנבאו עליו כל הנביאים ממשה רבינו ע"ה עד מלאכי ע"ה, ומי שהסתפק בו או נתמעט אצלו מעלתו כפר בתורה, שיעד בו בתורה בפירוש בפרשת בלעם ופרשת אתם נצבים, ומכלל יסוד זה **שאיו מלך לישראל אלא** מבית דוד ומזרע שלמה בלבד, וכל החולק על המשפחה הזאת כפר בשם ובדברי נביאיו.

ווַהָי לְעֶת זְקְנַת שָׁלֹמֹה נָשִׁיו הָטוּ אֶת לְבָבוֹ אַחֶרֵי אֱלֹהִים אֲחֶרִים **וְלֹא הַיָּה לְבָבוֹ שַׁלֶם עִם ה' אֱלֹקִיו כְּלְבַב דַּוִּיד אָבִיו**. מ"א יא <sup>19</sup> ד. וַיַּעֲשׂ שָׁלֹמֹה הַרַע בַּעֵינֵי ה' וְ**לֹא מִלֵּא אַחַרֵי ה' כָּדַוֹד אַבִּיו**. שם פסוק ו. ַוַּעַשׂ אָסָא הַיָּשָׁר בְּעִינֵי ה' **כְּדָוִד אָבִיו**. מ"א טו יא.  $^{20}$ 

בּן שִׁמֹנֵה שָׁנָה יאשִיָּהוּ בִמָּלְכוּ וגו' וַיַּעֵשׁ הַיָּשָׁר בְּעֵינֵי ה' וַיָּלֶּךְ בְּ**כָל דֶּרֶךְ דָּוִד אָבִיו** וְלֹא סָר יָמִין וּשְׁמֹאוֹל. מ"ב כב א-ב. יומא כב ב, אמר רב הונא, כמה לא חלי ולא מרגיש גברא דמריה סייעיה (כמה סמוך ומובטח, ואין צריך לחלות ולדאג מכל <sup>22</sup> רעה, מי שהקדוש ברוך הוא בעזרו, שהרי מצינו **שאול נכשל באחת ועלתה לו לרעה לקונסו מיתה, לבטל מלכותו, ודוד** נכשל בשתים ולא עלתה לו לרעה. רש"י) שאול באחת ועלתה לו, דוד בשתים ולא עלתה לו, שאול באחת מאי היא? מעשה דאגג. והא איכא מעשה דנוב עיר הכהנים? אמעשה דאגג כתיב (ש"א טו יא) נַחַמְתִּי כִּי הָמַלְכָתִי אַת שָׁאוּל לְמַלֶּך. דוד בשתים מאי נינהו? דאוריה ודהסתה (שהוסת למנות את ישראל בסוף ימיו, וגרם לבא עליהם דבר).

Dovid made sure

that his love for

Hashem should

overshadow his love

for Olam HaZeh

#### Having Greater Challenges Can Make You Greater Than Others

Notice how in: לְדָוִד ה' אוֹרִי, Dovid asks for learning in the Bais Medrash and: לַחְזוֹת בְּנֹעַם 'ה to enjoy the sweetness of Torah. Shlomo also, was the author of the Passuk: דְּרֶכֶיהָ the ways of the Torah are sweet, which is in Mishlei. In Elul we should constantly ask for more and more Geshmak in Ruchaniyus!

It is interesting that the two top *Malchei Yehuda* (who were as good as *Dovid*) had terrible backgrounds. *Assa* had a mother who did horrific sins, for which he had to demote her (*Gemara*<sup>23</sup>) and didn't allow her to have a

throne next to his (it was the custom for the king's mother to sit next to the king). And Chizkiyahu: גַרַר עַצְמוֹת אָבִיו עַל מָטָה שֶׁל חְבָלִים פּסחים נו א, ברכות י ב dragged his wicked father's bones after his death in a

disgraceful way, so he should have a *Kapara*. (*Gemara*<sup>24</sup>).

We see how having greater challenges than others can make you greater than others. We also see how there can be a time and place to say: אַל תְּכַבֵּד אֶת אָבִיךְ וְאֶת אָמֶךְ לְמֵעַן יַאְרְכוּן Do NOT honor your parents, for your basic survival! I know lots of people whom I have to tell them nasty things about their parents, who can *Chas V'shalom* destroy their lives, *Rachmana Litzlan*. They can destroy their marriages and their nerves with their excess criticism.

I keep saying that Kibud Av v'Em is not one

of the "big three" that you have to "give your life" for. Otherwise, I am totally the opposite, and recommend *Kibud Av v'Em* to the EXTREME, like my *Rabbeim* have encouraged me to do. (Notice how 2 different people can be *Zoche* to *Olam HaBah* by doing totally opposite things.)

## To Conquer Your Evil Background, Make Fun of It and Be *M'vazeh* It

All those who complain about a bad youth with problematic parents, remember *Chizkiyahu* and *Assa* who *Davka* turned out greater than the other kings; "*Aderaba*" in action! And look how important it can be to be tough, even against your own parents! And

for sure to be tough against all that: מַה יֹאמְרוּ הַבְּרִיוֹת (What will people say??) mentality, which can ruin you, *Chas V'shalom*. Be a *Melech! Dovid* told *Shlomo*: וְסִזַקְתָּ וְהָיִתְ לְאִישׁ מ"א בּב "Be a **man!**"

The other *Melech* who was just like *Dovid* was *Yoshiyahu HaMelech*. For a father and grandfather, he had *Menashe* and *Amon*, the worst *Malchei Yehuda*. It is interesting that it says about him: יַּנְיצָא אֶת הָאְשֵׁרָה מְבֵּית ה' מְחוּץ וְּיִּדֶּק וְּנִיצָא אֶת הָאְשֵׁרָה מָבֶית ה' מְחוּץ אָת הָּהְּ בְּנַחַל קְּדְרוֹן וַיִּדֶּק he took out the: אֲשֶׁרָה עָל קֶבֶר בְּנֵי הָעָם מ"ב כג וּ (*Avoda Zara*) that *Menashe* and *Amon* made, he burned it, and dissolved it into: עָפָר arth (like *Moshe* did with the *Eigel*), and then he threw the earth into the graves of those who worshipped it during their lifetime, in order to be *M'vazeh* them.

<sup>23</sup> ע"ז מד ב, אמר להם רבי יוסי, והלא כבר נאמר (דהי"ב טו טז) וְגַם מַעֲכָה אֵם אָסָא הַמֶּלֶךְ הֱסִירָהּ מִגְּבִירָה (**השפילה ממלכות**. רש"י) אֲשֶׁר עָשְׂתָה לַאֲשֵׁרָה מִפְּלָצֶת וַיִּכְרֹת אָסָא אֶת מִפְּלַצְתָּה וַיַּדֶּק וַיִּשְׂרֹף בְּנַחַל קְדְרוֹן, וכו' מאי "מִפְּלַצְתָּהּ"? אמר רב יהודה, דהוה מפליא ליצנותא (ליצנות מופלא) כדתני רב יוסף, כמין זכרות עשתה לה, והיתה נבעלת לו בכל יום.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> סנהדרין מז א, תא שמע, נְבָזֶה בְּעֵינָיו נִמְאָס (תהלים טו ד) זה חזקיהו מלך יהודה שגירר עצמות אביו על מטה של חבלים, ואי משום יקרא דחיי הוא, מאי טעמא, **כי היכי דתיהוי ליה כפרה לאבוה**, ומשום כפרה דאבוה משהו ליה ליקרא דישראל? ישראל גופייהו ניחא להו דמיחלי יקרייהו לגביה.

Notice how all three best kings were *M'vazeh* their stormy past. This is a big *Yesod* how to conquer your past evil: make fun of it and be *M'vazeh* it! (The *Mesilas Yesharim* says<sup>25</sup> that if you are surrounded by evil people, the way to deal with them is to be *M'vazeh* them).

# The Greatness of Man Is That He Is Held Accountable for His Actions

לָרֶל הָעוֹלֶם: Chazal say: יָחִיד שֶׁעָשָׂה תְּשׁוּבָה מוֹחֲלִין לְכָל הָעוֹלֶם: Even if just ONE person does Teshuva, the entire world is forgiven. They say that in Elul, R' Gershon Liebman Zatzal never stopped saying this wondrous Chazal. You have to keep Chazzering it until it sinks in, and you realize the greatness of each individual. This is exactly the greatness of man, that he is held accountable for his actions. It's all up to you; you can make yourself great if you keep reminding yourself of your greatness.

Or you can be "just a regular guy", if you don't take this *Chazal* seriously (and other *Chazal's* like: כָּל אֶחָד וְאֶחָד חַיָּב לוֹמֵר בִּשְׁבִילִי Every person is obligated to say: The entire universe was created just for me). And when you don't spend time admiring your *Maalos* that Hashem gave you, you can sometimes *Mamash* lose your *Maalos*, and you have a sad tragedy of great potential never used.

This is unfortunately prevalent everywhere, and only: יְחִידִים select few are smart enough to enjoy the *Simcha* of kosher *Ga'ava* and to think big. It all starts off with thinking big; even

though you may be miles and miles away from your lofty goals and aspirations. Make believe that you're really one of the great people of *Klal Yisroel*, even though presently you may be addicted to the worst sins, *Chas V'shalom*.

If you are an: עַקְשָׁן stubborn, and you keep aiming high, & view your many sins as mere temporary insanity, you have no idea how this can truly raise your entire *Madrega!* \*\*\*\*\*

# Ask Hashem to Help You Make the Most of Your *Elul*

Elul you can be Zoche to have a Yeshua for all those difficult unanswered problems, since: הַתַּפְלָה מַקוּבֵּלַת the Tefilos during Elul are more accepted in Shamavim. (R' Chaim Vital<sup>26</sup>). כִּי יָמִינָךְ פָשׁוּטָה לְקַבֵּל שָׁבִים Hashem's right hand is outstretched to accept those who return to Him. Take advantage of this עת רצוֹן favorable time, and you can get tremendous Yeshuos. The Yetzer Hara will surely stop you, and distract you from utilizing this most precious time of year. The Eitza is to ask Hashem to help you make the most of your Elul. Warning! Keep asking, again and again, and watch those miracles happen. הָעַקּשָּׁן יַצְלִיחַ the stubborn will be Matzliach!

#### Story

Watch out for *Anava P'sula* misplaced humility! It ruins *Mamash* everybody; they think it's a *Mitzva* to put yourself down. A father once came to my house with his 20-year-old son, who spends years at home,

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> מסילת ישרים (פרק ה, בְּבֵאוּר מַפְּסִידֵי הַזְּהִירוּת וְהַהַּרְסָקָה מֵהֶם) וְאִם יֶאֶרַע לוֹ שָׁיִּמְצֵא בְּחֶבְרַת מִי שֶׁיִּלְעֵג עַלִּיו, לֹא יָשִׁית לְבּוֹ אֶל הַלְעֵג יִלִּים, מִפְּסִידֵי הַזְּהִירוּת וְהַהַּרְסָקָה מֵהָם) וְאִם יֶאֶרָע לוֹ לְהַרְוִים מְמוֹן הַרְבֵּה, אִם הָיָה מִנִּים מַה שֶּׁהָיָה אֶל הַלְעֵג הַהוּא, אַדְּרַבָּא יִלְעֵג עַל מַלְעִיגִּיו וִיבִדַּם, וְיַחְשֹׁב בְּדַעְתוֹ מִפְנֵי לְעֵג. וְעַל דֶּרֶךְ זֶה הִזְהִירוּ זִּכְרוֹנָם לְבְרָכָה (אבות ד ב) צְריךְ לָזֶה מִפְנֵי חֲבָרִיו שֶׁלֹא יַלְעִיגוּךְ לָעֲשׁוֹת רְצוֹן אָבִיךְ שֶׁבְּשֶׁמִים. הַוִּי עַז כִּנָּמֵר וִקָל כִּנְשֶׁר רָץ כַּצְבִי וִגִּבּוֹר כָּאֵרִי לְעֲשׁוֹת רְצוֹן אָבִיךְ שֶׁבְּשֶׁמִים.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> עץ הדעת טוב (חידושים נוראים פלאי פלאים למורינו ורבינו רבי חיים ויטאל זצוקללה"ה, נדפס לראשונה בזאלקווא שנת תרכו, פרשת כי תצא) או ירמוז אל עזיבת תורה שבכתב ותורה שבע"פ הנקראים אביו ואמו כנודע וז"ש ובכתה את חביה ואת אמה ועיקר התשובה הזו להיותם מקובלת תהי' בחודש אלול הנק' ירח ימים הנוראים כי אז תפלתך נשמעת ושערי תשובה פתוחים כמ"ש דרשו ה' בהמצאו ובסוד אני לדודי ודודי לי ר"ת אלול כי אז נהפך הקב"ה ידיד ואוהב אל האדם השב בתשובה ובס"ת ד' יודין כנגד ארבעים יום שמן אלול עד יוה"כ.

depressed and being afraid of the world. The son was a very sweet boy, and the *Shechina* was on his face.

The father told me that this boy sees only good, in even the worst people. This is a *Gevaldige Midda Tova*. But unfortunately, the boy doesn't believe in holding from **himself**, and therefore remains depressed and dysfunctional. People don't realize that it's a *Mitzva* to value **yourself**; and you can get into serious trouble if you don't, *Chas V'shalom*.

# **NOVARDOK**

#### The Amazing Power of Bitachon

I was told a story about my mentor, Rabbi Weiss of *Novardok*, who had been collecting in the USA for his Yeshiva. When he returned to Europe, he was accused of evading the draft. He was to go on trial, and was heading for serious trouble (jail sentence, etc.). He came to his Rebbi all concerned. His Rebbi was an unusual Baal Bitachon, dynamically told him the famous Passuk: עַד אָנֶה יָנַאַצְנָי הָעָם הַזֵּה וְעַד אָנֶה לֹא יַאַמִינוּ בִּי בְּכֹל הָאֹתוֹת אֲשֶׁר עָשִׂיתִי בָּקְרָבּוֹ שלח יד יא After all Hashem has done for you, how dare you be afraid?! He told me that he put "blinders on his eyes", and he became a real *Tamim* who is sure that Hashem will save him (he learns lots of Mussar on Bitachon).

Sure enough, at the trial the prosecutor decided to become his defense lawyer, and he was found not guilty!

#### **Stop Feeling Sorry for Yourself**

An Adam Gadol from Yerushalayim, who is known to be a big Pike'ach, who everyone runs to for advice and guidance, once came to Lakewood. I met him in the street, and asked him: What is the most general piece of

advice he would like to tell everybody? He told me that he would say: If a person wants to have pity on himself, he should stop feeling sorry for himself.

The more a person dwells on the sadness of his situation, the worse it can become, *Chas V'shalom*. I once told someone (who had a severe crisis) that he should try to limit discussing and rehashing the details with his friends. Instead, he should spend most of his energies telling his friends positive words, and his great faith in having a *Yeshua*. As a result, his situation changed greatly for the better, *B'ezras Hashem*.

#### Menucha

Reb Nosson Wachtfogel was full of *Menucha*. When saying *Orchos Chaim of the Rosh* during *Elul*, he would have special *Kavana* in the words: אַל הְּבַהֵּל מַעְשֶׂיך do not act out of agitation. He came from *Kelm*, where *Menucha* was their main *Avoda*. You live longer and happier, and you are always relaxed. It is known that people with impatient and nervous type-A personalities are much more prone to disease and heart attacks. (Dis-ease causes disease).

I was once in Yerushalayim for Sukkos, and I made an appointment to meet R' Chaim Tzvi Fogel Zatzal on Chol HaMoed. He warned that he would be busy, but would still try to give me some time.

After schmoozing in learning for over half an hour, I was concerned about taking all his precious time. Yet, he looked calm as if he had nothing to do but talk to me. Indeed, every time I called him from the USA he was always loaded with *Menucha*; he never seemed nervous, and we could talk forever. I asked him about this, and he said that he learned this from his *Rebbe* R' Meir Chodosh. He said that **he** doesn't run his life, Hashem does; and in the end everything works out.

פרשת נצבים וילך תשפ"ג Bitachon Weekly



R' Meir Chodosh

People used to take advantage of his Rebbe and talk to him for hours, yet he was Matzliach. This is the manner a true Baal Bitachon, which the Chovos Halvavos calls: מְנוּחַת נֶפֶּשׁ הַבּוֹשֵׁחַ the tranquility of a Baal Bitachon.

My father R' Nachman Mandel and his

brother R' Manis Mandel were from the greatest *Mechanchim* of the last *Dor.* They were highly industrious in their work, yet they were relaxed people, with plenty of time to give others, and schmooze with *Geshmak*.

R' Nosson once related to me that the chief of police of Kelm was not only Jewish, but he was a Chashuva Talmid of Kelmer Yeshiva. the When the Goyim got into fights with each other, they would come to him. They all respected his extreme Menucha and calmness, and they "melted" before him and his decisions. An example of his

Menucha: R' Nosson was once learning a Sefer Mussar with him. As slow as R' Nosson

went, it wasn't slow enough; the chief of police told R' Nosson to read even slower.

Shabbos is so important to Klal Yisroel. The entire idea of Shabbos is a day of Menucha and Bitachon. Menucha can be practiced throughout the day. For instance: when davening, try to focus only on the words you are saying, without your mind flying all over like water.

I know a *Yungerman* who is very *Menucha'dik*. He told me that he davened for

Menucha for many years. He davened to Hashem that he shouldn't be impatient, and that he should tolerate his Chavrusa.

R' Nachman Mandel (left) and his brother R' Manis Mandel (right)

super successful Shamayim.

In Novardok. thev repeated а million times: לֹא עַלֵיךָּ הַמּלָאכָה vou לגמוֹר are responsible to "finish" (they didn't just mention it once in a while). R' Yisroel Salanter said: מְדַארָף טָאן, נִישָּׁט אוֹיפָטָאן "do", don't Just "execute". When you work with Menucha & Hashem relaxation. gives loads of Si'ata D'shmaya, and in the end you accomplish more. Indeed. the Novardokers were in Torah and Yiras



## To hear a clear recording of Rabbi Mandel's shiurim, call by dialing: USA 718 298 2077 UK 0330-1170305 Israel 072-398-2980 Canada 647-797-0056

## Here are the ID numbers for last week's Shiurim. When the menu starts, press 9 and enter the Shiur ID right away Parshas Ki Tavo 5783

|          |          | 1        |
|----------|----------|----------|
| Shiur ID | Duration | Language |
| 253640   | 9:42     | English  |
| 253636   | 7:18     | English  |
| 253642   | 5:01     | English  |
| 253634   | 4:19     | English  |
| 253637   | 5:58     | English  |
| 253639   | 4:13     | English  |
| 253639   | 4:13     | English  |
| 253996   | 41:06    | English  |
| 253648   | 4:51     | English  |
| 253646   | 3:13     | English  |
| 253644   | 5:09     | English  |
| 253647   | 8:58     | English  |
| 253645   | 4:52     | English  |
| 253643   | 3:09     | English  |
| 253649   | 4:03     | English  |
| 253650   | 3:20     | English  |
| 253651   | 6:55     | English  |
| 253652   | 6:02     | English  |
|          |          |          |

Have Rabbi
Mandel Daven
for your whole
family each
month.

# BITACHON WEEKLY Nonthly Supporter

# Rabbi Yehudah Mandel will Daven for every monthly supporter each erev Rosh Chodesh

Your Donation will directly help spread Bitachon Weeklys Worldwide

\$10 MO.= 12 Bitachon Weeklys

\$18 MO. = 20 Bitachon Weeklys

\$36 MO. = 40 Bitachon Weeklys

\$52 MO. = 60 Bitachon Weeklys

\$72 MO. = 84 Bitachon Weeklys

\$100 MO. = 120 Bitachon Weeklys

Own the Zechus of Spreading Emunah & Bitachon Worldwide

#### For your donation:

Checks:

Cong. Shaarei Bitachon tax ID 87-4766435

Address: 11 Isabella dr Lakewood NJ 08701

Call/Text:

848-245-4278

Email:

weinberger138@gmail.com

Zelle info:

congshbt@gmail.com

Link:

https://pay.banguest.com/shaareibitachon

Paupal:

PayPal.Me/congshbt

For any questions or comments: 848-245-4278

Send your names to weinberger138@gmail.com
You will get a reply with your monthly supporter number which you
will need if you would want to change or add names in the future.



# **BITACHON WEEKLY**

### LIVE A LIFE OF MENUCHA AND HAPPINESS

# HUNDRED'S OF YIDDEN TESTIFY THAT BITACHON WEEKLY HAS TRULY ENHANCED THEIR LIVES. YOUR DONATION WILL IMPACT THOUSANDS

### **DEDICATION OPPORTUNITIES:**

R' MANDEL PARTNERSHIP SEFER SPONSOR PARSHA SPONSOR CITY SPONSOR BW SUPPORTER

\$ 7,500 (\$ 625/M) \$ 3,600 (\$ 300/M)

\$ 1,200 (\$ 100/m)

\$600 (\$50/M)

\$360 (\$30/M)

CORPORATE SPONSORSHIP - CALLUS!

THE PRINTING AND DISTRIBUTION OF HUNDREDS OF COPIES IN LAKEWOOD, BNEI BRAK, BROOKLYN. MONSEY, GREAT NECK, DEAL, BALTIMORE AND MORE.

BRING BITACHON WEEKLY TO YOUR CITY FOR ONLY \$60-\$120/WEEK

CALL/TEXT (848) 245-4278

#### **To Donate:**

- Call/Text (848) 245—4278
- Mail: Cong. Shaarei Bitachon Tax ID 87-4766435
   11 Isabella Drive Lakewood, NJ 08701
- Zelle info: congshbt@gmail.com
- Credit Card: <a href="https://pay.banquest.com/shaareibitachon">https://pay.banquest.com/shaareibitachon</a>





# Become A Partner With Bitachon Useekly!

Bitachon Weekly is minimizing its printing and distribution until we boost up our monthly funding.

However, Bitachon Weekly is seeking individuals to print a few Bitachon weekly's from their own printer for people in their area that would want it.

Become A Bitachon Weekly
Location!
Reap The benefits Of Zikuy
Harabim!
Help spread Emuna & Bitachon
to your friends and neighbors!

Bitachon weekly is seeking location sites in the following locations:

Lakewood Union City
Brooklyn Cherry Hill
Flatbush Texas

Boro Park Los Angeles Williamsberg Philadelphia

Queens Denver
Baltimore Israel
Monsey Australia
Passaic South Africa
Kensington Gateshead
Far Rockaway London
Jackson Cleavland

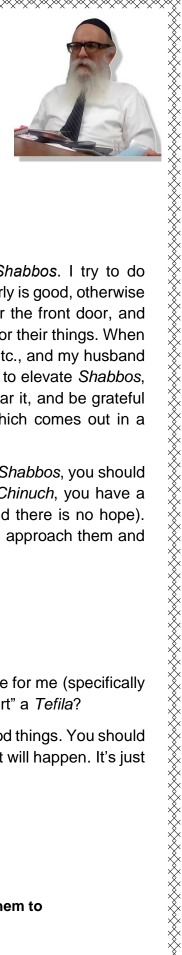
Toms River Toronto Chicago Montreal

To add your house to a location

C/T 8482454278

email weinberger138@gmail.com

# Questions To Rabbi Mandel



**Question:** I've been setting the *Shabbos* table on Thursday, *L'chavod Shabbos*. I try to do different things to make my Friday's less hectic. Setting the *Shabbos* table early is good, otherwise it's schlepped to the last minute. However, my dining room is situated near the front door, and during the week a lot of the family uses the table as sort-of a dumping table for their things. When the table is set for *Shabbos*, they are still dumping their school bags, toys, etc., and my husband dumps his books there. It really bothers me, because I am doing something to elevate *Shabbos*, and they are ruining it. I constantly have to clear it off. Do I just grin and bear it, and be grateful that I have a busy family? Or do I continue with commenting about it, which comes out in a negative way, and I don't want to make negativity around *Shabbos*.

**Answer:** If your kids are ruining the *Shabbos* table and the work you did for *Shabbos*, you should not stand for it. Don't just sit back and swallow it; teach them the proper *Chinuch*, you have a *Chiyuv* of *Chinuch* (unless you are dealing with a bunch of *Mishuga'im* and there is no hope). Otherwise, get help by speaking to people, and seek direction how you can approach them and say it in the right way.

\*\*\*

**Question:** Sometimes I daven for things that I realize may not be appropriate for me (specifically in area of *Shidduchim*; to make a certain *Shidduch* for my child). Can I "revert" a *Tefila*?

**Answer:** There is nothing to worry about, the *Tefilos* will be used for other good things. You should say: Hashem, please use it for something good. But even if you don't say it, it will happen. It's just better if you believe it, or at least say it.

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com