Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה



לזכות ר' מאיר בן לאה

וירא

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

### TO RECEIVE BITACHON WEEKLY BY EMAIL SEND A REQUEST TO:

#### weeklybitachon@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400

Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com

And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898

לזכרון עולם בהיכל ה'

לזכר נשמות

נחמן בן זאב קהת משה
יטלא בת יהודה
אהרן בן יהודה אריה הכהן
טאבא בת ביילא
שרגא פייבל בן משה יוסף
גבריאל בן פנחס
רחל בת נחמן
משה בן פנחס

לזכותן של שרה יהודית בת ביילא חיה פערל בת ביילא

Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur



## BITACHON WEEKLY פרשת וירא תשפ"ד

#### IN THIS ISSUE

- THE NATURE OF A TRUE BAAL BITACHON AND ANAV IS ALWAYS HAPPY, AND HE NEVER COMPLAINS
- ALTHOUGH WE MAY BE THANKING PLENTY, WE ARE STILL BASICALLY ANCHORED IN A MODE OF SUBTLE DISSATISFACTION
- A PERSON'S MAIN ACCOMPLISHMENT IN LIFE IS HIS SHVIRAS HAMIDDOS
- WHEN A PERSON APPRECIATES THE GREATNESS OF HIS BREAKING MIDDOS, ITS POWER IS MUCH GREATER
- THE PEOPLE IN YOUR LIFE ARE REALLY ONLY NISYONOS FROM SHAMAYIM
- IN THE WORLD OF TRUTH, THE NEBACH WHO STRUGGLES AND TOILS IS GREATER
- IF YOU FEEL REJECTED IN ANY WAY, KNOW THAT HASHEM IS SUPER CLOSE TO YOU
- YOUR HIGHEST POINTS THROUGHOUT YOUR LIFE REFLECT THE REAL TRUE YOU
- A PERSON WHO IS "RAM" (HIGH) LIKE AVRAHAM, DOESN'T CHAP HISPA'ALUS
- WHEN A PERSON TRULY RESPECTS HIMSELF, HE CAN HAVE AMAZING RESPECT FOR ALL HUMANS
- ACTING IN THE SERVICE OF HASHEM WITH GESHMAK IS THE REAL SHECHINA SITUATION!
- BITACHON MAKES A JOKE OUT OF THE LIMITATIONS OF "IMPOSSIBLE" SITUATIONS
- THE TRUE GREATNESS OF A HUMAN IS DAVKA TO HAVE A NEGATIVE SIDE WHICH HE OVERCOMES
- STORIES OF NOVARDOK

#### פרשת וירא

וְאַבְרָהָם הָּיוֹ יִהְיֶה לְגוֹי גָּדוֹל וְעָצוּם וְנִבְרְכוּ בוֹ כֹּל גוֹיֵי הָאָרֶץ יְחִיח The Nature of a True *Baal Bitachon* and *Anav* Is Always Happy, And He Never Complains

WHY WAS AVRAHAM AVINU THE **BIGGEST SUCCESS IN THE UNIVERSE?** I'm sure there are many obvious reasons, but I'd like to be: מְעוֹרֶר (point out) the fact that he's always building Mizbeach's, as a big and tangible gesture of thankfulness for the mere good news about future goodness that Hashem gives him. We don't find him worrying or davening for anything (except for his arch enemies and Sedom!), despite his serious issue of a lifetime of childlessness (and having a child meant everything to him). He even settles on having Yishmael being his successor, and said: לוּ יִשְׁמַעֵאל יָחְיֵה לְפָנֵיךְ יז יח לוּ Halevai Yishmael will serve You. (Rashi<sup>1</sup>). \*\* He also had horrific Redifos (persecution) and K'lalos and Bizyonos and being thrown into a pit or a burning furnace, etc. (Ramban<sup>2</sup>). He never complains; all he does is thank Hashem, and do *Chesed* to humans. When a person asks for something by davening, or works on getting something via Bitachon, he is saying that things are no good and they need to improve. When a person thanks Hashem, he is saying that everything is okay and he's happy.

#### Although We May Be Thanking Plenty, We Are Still Basically Anchored in A Mode of Subtle Dissatisfaction

Hashem said: וַיִרְא אֱלֹקִים כִּי טוֹב "Hashem saw that it is good" 6 times, and the thanker is in the same mode as Hashem. The true answer to so many of our problems is that although we may be thanking plenty, we are still basically anchored in a mode of subtle dissatisfaction.

It might be worth our while to go extreme (for a period of time) in which we don't ask for anything at all; **just thank** until we become like *Dovid HaMelech*, who despite his many *Tzaros*, said: ה' רֹעִי לֹא אֶחְסֶר תַּהַלִּים כֵּג א Hashem is my Shepard, I will never be lacking. When you really change, then your entire *Mazal* also changes, and get ready for big *Nissim*. The days of *Chanukah* are coming up, and I would say that it's a big *Inyan* to start stepping-up your *Hoda'ah* mode, so that by *Chanukah* you'll be loaded with *Hallel* and *Hoda'ah* & be *Zoche* to fantastic *Nissim*. \*\*\*\*\*\*

#### By Being a Greater Thanker, You Can Become a Greater *Baal Bitachon*

Why is *Chanukah* days of *Hallel & Hoda'ah*, if the greatness of the *Chashmonaim* was their *Bitachon* against all odds? We can suggest that the best way to become a *Baal* 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> רש"י עה"פ לוּ יִשְׁמָעֵאל יִחְיֶה לְפָנֶיךְ (יז יח) **הלואי** שיחיה ישמעאל איני כדאי לקבל מתן שכר כזה. יִחְיֶה לְפָנֶיךְ. יחיה **ביראתך**, כמו התהלך לפני, פלח קדמי.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> הרמב"ן עה"פ וֶהְיֵה בְּרֶכָה (יב ב) והנה זאת הפרשה לא בארה כל הענין, כי מה טעם שיאמר לו הקב"ה עזוב ארצך ואיטיבה עמך טובה שלא היתה כמוהו בעולם, מבלי שיקדים שהיה אברהם עובד אלקים או צדיק תמים, או שיאמר טעם לעזיבת הארץ, שיהיה בהליכתו אל ארץ אחרת קרבת אלקים, ומנהג הכתוב לאמר התהלך לפני ותשמע בקולי ואיטיבה עמך כאשר בדוד ובשלמה, וכענין התורה כולה אם בחוקותי תלכו, אם שמע תשמע בקול ה' אלקיך, וביצחק אמר בעבור אברהם עבדי (להלן כו כד) אבל להבטיחו בעבור יציאת הארץ אין בו טעם.

אבל הטעם, **מפני שעשו אנשי אור כשדים עמו רעות רבות על אמונתו בהקב"ה**, והוא ברח מהם ללכת ארצה כנען ונתעכב בחרן, אמר לו לעזוב גם אלו ולעשות כאשר חשב מתחלה, שתהיה עבודתו לו וקריאת בני האדם לשם ה' בארץ הנבחרת, ושם יגדל שמו ויתברכו בו הגוים ההם, **לא כאשר עשו עמו באור כשדים שהיו מבזין ומקללים אותו, ושמו אותו בבור או בכבשן האש**. ואמר לו שיברך מברכיו ואם יחיד מקללו יואר, וזה טעם הפרשה, אבל התורה לא תרצה להאריך בדעות עובדי עבודה ההם ולפרש הענין שהיה בינו ובין הכשדים באמונה, כאשר קצרה בענין דור אנוש וסברתם בעבודה זרה שחדשו.

Bitachon is by being a greater thanker, and this was the Chofetz Chaim's Eitza<sup>3</sup> on how to achieve Bitachon.

#### הַחָזֵק בַּמּוּסָר אַל תֶּרֶף נִצְּרֶהָ כִּי הִיא חַיֶּייְךְּ משלי די גּ A Person's Main Accomplishment in Life Is His *Shviras HaMiddos*

#### WHAT DO I CALL A SUCCESSFUL TRIP WITH MY FAMILY?

What we did isn't the main issue. The main accomplishment is that I didn't get angry at my rebellious son or nagging spouse; that's a successful trip!

And for others who don't have those *Nisyonos*, the success is if I invited some people to join, since they have issues and they need *Kiruv*. (Every person has his own unique *Yetzer Hara* that he was created to overcome).

Or that I didn't look down at myself when everything went wrong; and I was *M'kabel* my weaknesses *B'simcha*.

Or when I observed other people's behavior which was not on our *Madrega*, yet I didn't look down at them, and I judged them *L'kaf Zechus*.

\*\*\*\*\*

Or I didn't envy other families that outwardly seem more successful than ours, and I worked on being *Sameach B'chelko* (even in *Ruchaniyus!*).

In *Shamayim*, these things are much more important than the whole trip. עִיקָר חִיוּת הָאָדָם The main point of living is *Shviras HaMiddos*. (*Gr"a*<sup>4</sup>). And the *Yetzer Hara* distracts you from the

underlying truth of your life. The same with your *Shabbos* table, and all other aspects of your life... don't lose sight of the main reason you were born, i.e., *Middos!* 

### When A Person APPRECIATES the Greatness of His Breaking *Middos*, Its Power Is Much Greater

#### TRUE STORY

Chaim Frischman called me describing his serious domestic issues. I had already been heavily involved in his *Peckel* for a long time, and we made up to continue discussing the *Matzav* a while later. However, I felt that there was a big question if I should get involved, since it wasn't so kosher for me to deal with this fellow for various reasons.

I decided to put off calling him for at least an hour, and during that hour, I would write the Gadlus of overcoming my Yetzer by not calling. In the end, I spent 20 minutes appreciating (in writing) the Ma'ala of my Zechus. I never called back, and in two hours Chaim called with an unusual message... \*\*\* Things improved radically, and his house is full of "Simcha" and the Midda of "Hachna'a", which was very unusual and was a major part of their problems. When a person appreciates the greatness of his breaking Middos, then its power is much greater. I give credit to the 20 minutes of writing. In the past, I had broken *Middos* in order to help this person, but I never had such a Gevaldige Yeshua until I wrote about the greatness of my Shviras HaMiddos.

³ קונטרס נפוצות ישראל (סוף פרק ז, נדפס בסוף ספר שם עולם) ועיקר הכל שיראה להתחזק במדת הבטחון וְיִוְשֵׁעַ עי"ז כמו שנאמר (משלי כ כב) קַוָּה אֶל ה' וְיֹושַׁע לָךְ, ואחז"ל (מנחות כט ב) כל התולה בטחונו בהקב"ה הרי הוא לו מחסה בעוה"ז ובעוה"ב שנאמר וגו', **והנה העצה לחזק נפשו בענין זה הוא שיתבונן תמיד על זמן העבר מימי חייו כמה עשריות שנים חיה עד כה**, ובחסד הש"י לא היה חסר לו אפילו יום אחד מאכילה ושתיה ומלבוש וכדומה, וא"כ מה לו לדאוג על זמן של להבא שאינו יודע מספר ימי חייו אפילו על יום אחד, מסתמא כשם שעזרו הש"י ברחמיו עד כה, יעזרנו ג"כ מעתה ולהבא.

<sup>4</sup> הגר"א בפירושו למשלי עה"פ הַחָזֵק בָּמּוּסָר אַל תֶּרֶף נִצְרֶהָ כִּי הִיא חַיֶּיךְ (משלי ד יג) כי היא חייך, **כי מה שהאדם חי הוא כדי** לשבור מה שלא שבר עד הנה אותו המדה, לכן צריך תמיד להתחזק, ואם לא יתחזק למה לו חיים.

ובספר מדרגת האדם (מאמר ברור המדות, פרק ב) כי מעיקר כונת נתינת התורה לאדם הוא לרפא מדות נפשו של אדם, כמאמרם כלום קנאה יש בכם וכו'.

Bitachon Weekly פרשת וירא תשפ"ד

View the people in

your life as golden

opportunities to be

M'chabed a

Tzelem Elokim

#### וָהְנָּה שָׁלשָׁה אֻנַשִּׁים יח ב The People in Your Life Are Really Only Nisyonos

Rashi says<sup>5</sup> that since Avraham was distressed because he wanted to Hachnosas Orchim, Hashem sent him three Malachim who looked like humans. Why

couldn't Hashem just send real humans? We can suggest that the entire episode of Avraham Avinu and the Malachim is also a Mashal for what really happens throughout our own lives when Chesed we (or interactions with people).

All the people in your life, including your closest ones (like your wife and children) are really only Nisyonos. They are truly as if there was a Malach from Shamayim testing you

how you will treat them. And when you feed them, it is as if they are Malachim, who don't really eat, only to give you the Nachas Ruach that you should feel good about your Mitzva. Hashem gives you people in your life who need food and other things.

The #1 lesson I kept hearing from R' Chaim Mordechai Wainkrantz Zatzal was that in a person's life, there is nothing

but him and Hashem. All the "people" are just tests. It is known that he never, ever got angry at his wife. זְכוּתוֹ יָגַן עָלֵינוּ, אָמֵן His merit should protect over us, Amen. This comes from all his years of hard work in Novardok. He was also a major Baal Ruach HaKodesh. and everyone noticed a Kedusha in his

kitchen (where he learned).

אַחֹתִי הָוא כב And Capabilities Which People Are Born With, Are **Just Gifts from Hashem Who** 

Natural Talents, Good Looks, **Gave It to Them** 

This is the second time Sara was abducted to the king's palace (Avimelech). The first time this happened (by *Paroh*) it says: וַיַהַלֵלוּ אתָה אַל פַּרְעֹה יב טו they praised her that she is befitting for Paroh. R' Avigdor Miller Zatzal

> points out that "Hallel" means getting excited in praise. This shows us how a Goy gets excited over Gashmiyus. Actually, the Gemara says<sup>6</sup> that this is the difference between Yidden and Goyim. When Yidden together, they sing praises to Hashem, but when Goyim (like Achashverosh) get together, they discuss their Ta'avos (which eventually caused Vashti to be killed).



R' Chaim Mordechai Wainkrantz

<sup>5</sup> רש"י עה"פ כָּחֹם הַיּוֹם (יִח א) הוציא הקב"ה חמה מנרתיקה שלא להטריחו באורחים, **ולפי שראהו מצטער שלא היו אורחים** באים, הביא המלאכים עליו בדמות אנשים. (ב"מ פו).

מגילה יב ב, בַּיּוֹם הַשָּׁבִיעִי כָּטוֹב לֵב הַמֶּלֵךְ בַּיָּיָן (אסתר א י) אטו עד השתא לא טב לביה בחמרא? אמר רבא, יום השביעי  $^6$ שבת היה, <mark>שישראל אוכלין ושותין מתחילין בדברי תורה ובדברי תשבחות, אבל אומות העולם שאוכלין ושותין אין מתחילין</mark> **אלא בדברי תיפלות**, וכן בסעודתו של אותו רשע, הללו אומרים מדיות נאות והללו אומרים פרסיות נאות. אמר להם אחשורוש, כלי שאני משתמש בו אינו לא מדיי ולא פרסי אלא כשדיי, רצונכם לראותה? אמרו לו, אין, ובלבד שתהא ערומה, שבמדה שאדם מודד בה מודדין לו, מלמד שהיתה ושתי הרשעה מביאה בנות ישראל ומפשיטן ערומות ועושה בהן מלאכה בשבת, היינו דכתיב (אסתר ב א) אַחַר הַדְּבָרִים הָאֶלָה כָּשֹׁךְ חָמַת הַמֵּלֶךְ אַחֲשָׁוָרוֹשׁ זָכָר אָת וַשְּׁתִּי וְאָת אֲשֶׁר עָשְׁתָה וְאָת אֲשֶׁר נָגִזַר עַלֵּיה, כשם שעשתה, כך נגזר עליה. וַתְּמָאֵן הַמַּלְכָּה וַשְׁתִּי (אסתר א יב) מכדי, פריצתא הואי (פרוצה היתה. רש"י) דאמר מר, שניהן לדבר עבירה נתכוונו, מאי טעמא לא אתאי? אמר רבי יוסי בר חנינא, מלמד שפרחה בה צרעת. במתניתא תנא, בא גבריאל ועשה לה

A true Oved Hashem

gets excited only by

Hashem, like the

incredible greatness of

His beautiful world and

His amazing Hashgacha

Pratis. He plays down &

is M'vatel all other

Kochos

A *Goy* gets excited and praises a person for his physical beauty. He will also get excited over natural talents and phenomenal capabilities which people are born with. Actually, they deserve **zero** for their abilities and good looks, which is from Hashem who gave it to them. A person should praise the struggles & *Ameilus* (toil) that even a "nebach" has to overcome.

#### In The World of Truth, The *Nebach* Who Struggles and Toils Is Greater

In the world of truth, the nebach is by far greater, since he tries to overcome his difficult, or slow, or mediocre, nature.

Unfortunately, even the most *Chashuv* among us can have major weaknesses in being infatuated with big *Baalei Kish'ron* who have an easier time in *Torah* and *Avoda*. This isn't really fair, and it's not really a true *Hashkafa*. \*\*\*\* In a way, it's just like the: עַ בּדַעַת בּלַב *HaDaas* which was: תַאוָה הוּא לְעִינִים ונחמַד לֹהַשֹּׁכִּיל גּוּ

beautiful and desirable. When you "fall" for *Chitzoniyus*, albeit in *Ruchaniyus'dik* qualities, you are actually falling into *Sheker*, and: שֶׁקֶר אֵין לוֹ רַגְלַיִם *Sheker* has no "feet" i.e., basis. When a person is proud and feels good about his *Ruchaniyus* accomplishments (since Hashem gave him the abilities and

surroundings which allow him to flourish); as soon as his situation changes (like old age) he's in hot soup....

He was never taught to have respect for the effort and the *Ratzon* itself, so he suffers loads, *Rachmana Litzlan*. Chazal say<sup>7</sup> that: שָׁקֶר הַחַן וְהָבֶּל הַיֹּפִי "Beauty & charm is nothing more than an exterior show" can also mean in *Ruchaniyus*, and the later generations who struggled more, are actually greater than the earlier generations who had tons more *Torah* & *Yiras Shamayim*.

There is nothing wrong with enjoying Geshmak and capable people, and cute,

adorable, sweet kids. But remember! They are all Nifla'os HaBorei. "Being real" means exercising Gadlus HaAdam; we must mainly learn how to appreciate the Adam, whose job it is to learn how to enjoy becoming great like Hashem.

The more you struggle with your shortcomings, the more

it's *Gadlus HaAdam* and you deserve indescribable credit. But the more it's all "easy street", and natural talents & abilities, the more it's *Nifla'os HaBorei* and the less credit you get. However, these days, if you are having an easy time *Shteiging* in learning, and you have lots of *Yichus*, good

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> סנהדרין כ א, אמר רבי שמואל בר נחמן אמר רבי יונתן, מאי דכתיב (משלי לא ל) שֶׁקֶר הַחֵּן וְהֶבֶּל הַיֹּפִי? שֶׁקֶר הַחֵן, זה יוסף, וְהֶבֶל הַיֹּפִי, זה בועז, אִשֶּׁה יִרְאַת ה' הִיא תִּתְהַלֶּל, זה פלטי בן ליש. דבר אחר, שקר החן זה דורו של משה, והבל היופי זה דורו של יהושע, יראת ה' היא תתהלל זה דורו של חזקיה. דבר אחר, שקר החן זה דורו של משה ויהושע, והבל היופי זה דורו של חזקיה, יראת ה' היא תתהלל זה דורו של רבי יהודה ברבי אילעאי, אמרו עליו על רבי יהודה ברבי אילעאי שהיו ששה תלמידים מתכסין בטלית אחת ועוסקין בתורה.

וכתב על זה בספר אור הצפון (שיחותיו של הגה"צ מרן נתן צבי פינקל זצ"ל הסבא מסלבודקה, חלק שני על חומש שמות, עמ' סט) הרי בדורו של ר' יהודה בר' אילעאי נמצאו בגולה, ועברו עליהם צרות רבות וסבל רב, וכפי שחז"ל מתארים הגיעו למצב של עניות מרודה כזו עד שלא היה להם במה לכסות את גופם וששה התכסו בטלית אחת. וכידוע עניות גורמת לעבירות רבות, וכנראה היה הדור הזה ירוד מאד במצבו הרוחני והתורה נשכחה מישראל, ובודאי היתה הבחירה מרע לטוב קשה עליהם ביותר, ובכל זאת לא השגיחו תלמידי ר' יהודה בר' אילעאי על כל הצער והעוני ועל כל הירידה הרוחנית והתגברו על כל הקשיים וכו' הרי בודאי שהם עומדים במדרגה גדולה מכל הדורות הקודמים, עד שכולם הם כנגדם בבחינת שקר והבל.

Bitachon Weekly פרשת וירא תשפ"ד

connections, and a "smooth sailing life"; you are still plenty *Chashuv* in *Shamayim* (so don't look for trouble).

#### ּכִּי לְגוֹי גָּדוֹל אֲשִׂימֶנּוּ כּא יח יָדוֹ בַכּל וְיַד כֹּל בּוֹ טִּז יב If You Feel Rejected in Any Way, Know That Hashem Is Super Close to You

Why did *Yishmael* and *Hagar* merit that they should become such a gigantic nation? (Indeed, the whole world is full of Arabs). Notice how *Leah Imeinu* was *Zoche* to 6 *Shevotim*, and the other three mothers of *Klal Yisroel* had only two each. It says: יַּנָּרְא ה' כִּי לֹּא Hashem saw that *Leah* was rejected, so He gave her

a child. The *Alter* of *Kelm Zatzal* points out<sup>8</sup> how it was not her *Tefilos* or *Zechusim* that caused her to be *Zoche* to have a baby, rather because she was rejected!

\*\*

וֹסְ אֵלְ לְּקִים יְבַקֵּשׁ אֶת נִרְדָף קְּחַלֹּת גַּ טוּ Hashem sticks up for the victim. *Chazal* say<sup>9</sup> that even if the victim is a *Rasha* and the persecutor is a *Tzaddik*, Hashem will still stick up for the victim! The *Ramban* points out<sup>10</sup> how we suffer until today because *Sara* persecuted *Hagar* (of course we have no understanding of the greatness of *Sara Imeinu*, and she is the highest place in the *Gan Eden* for women. *Zohar*<sup>11</sup>). Any person who **even just thinks** 

<sup>8</sup> חכמה ומוסר (ספר שלם בתורת היראה והמוסר, אשר דלה מתורת רבו הגאון רבי ישראל מסלאנט, רבי שמחה זיסל זיו, הסבא קדישא מקעלם, ערוכים מכתב יד קדשו, ניו יורק תשיז, עמ' רל, ד"ה והנה גדולה) רחל היתה עיקר מחשבתו של יעקב אבינו ע"ה, וגם לבסוף "וַיִּקְרָא לְרָחֵל וּלְלֵאָה" (ויצא לא ד) וגם בספר רות הקדימו רחל ללאה, וגם כתוב "רָחֵל מְבַכָּה עַל בְּנֶיהָ" (ירמיה לא יד) ועם כ"ז מקרא מלא דבר הכתוב: וַיִּרְא ה' כִּי שְׁנוּאָה לֵאָה וַיִּפְתַח אֶת רַחְמָה וְרָחֵל עֲקָרָה (ויצא כט לא) הנה מלות "וְרְחֵל עֲקְרָה" מיותרות הן, כי אחרי שלא כתב את מי ילדה, ידענו שלא ילדה, ולמה נכתב, אלא להודיע יען כי היה לה כבוד יותר מלאה, שהיא היתה אהובה יותר אצל בחיר האבות, לכן "וְרָחֵל עֲקָרָה", אף שהיא היתה ראויה ודאי לפתוח רחמה כנ"ל, ועם כ"ז יען כי שנואה לאה נפתח רחמה, ורחל עקרה. (גם נדפס באור רש"ז, עמ' קעח).

<sup>9</sup> ויקרא רבה (כז ה) וְהָאֱלֹקִים יְבַקֵּשׁ אֶת נִרְדָּף (קהלת ג טו) ר' הונא בשם רב יוסף אמר לעולם וְהָאֱלֹקִים יְבַקֵּשׁ אֶת נִרְדָּף, רשע רודף צדיק, וְהָאֱלֹקִים יְבַקֵּשׁ אֶת נִרְדָּף, רשע רודף צדיק, וְהָאֱלֹקִים יְבַקֵּשׁ אֶת נִרְדָּף, רשע רודף צדיק, וְהָאֱלֹקִים יְבַקֵּשׁ אֶת נִרְדַּף, אפי' צדיק רודף רשע, וְהָאֱלֹקִים יְבַקֵּשׁ אֶת נִרְדָּף, מכל מקום וְהָאֱלֹקִים יְבַקֵּשׁ אֶת נִרְדַּף, מכל מקום וְהָאֱלֹקִים יְבַקֵּשׁ אֶת נִרְדַּף, רשע וֹדף בייהודה ב"ר סימון אמר בשם ר"י ב"ר נהוראי, לעולם הקב"ה תובע דמן של נרדפין מן הרודפין, תדע לך שכן הוא, שכן הבל נרדף מפני קין, ובחר הקב"ה בהבל, שנאמר (בראשית ד ד) וַיִּשַע ה' אֶל הֶבֶל וְאֶל מְנְחָתוֹ. נח נרדף מפני דורו, ולא בחר הקב"ה אלא בנח, שנאמר (נח ז א) כִּי אֹתְךָּ רָאִיתִי צַדִּיק לְפְנֵי בַּדּוֹר הַזֶּה. אברהם נרדף מפני נמרוד, ובחר הקב"ה באברהם, שנאמר (נח ז) אַתָּה הוּא ה' הָאֱלֹקִים אֲשֶׁר בָּחַרְתָּ בְּצַבְּרֹם. יצחק נרדף מפני פלשתים, ובחר הקב"ה ביצחק, שנאמר (תולדות כו (נח זי) ביי ביוסף, שנאמר (תהלים פא ו) עַדוּת בִּיהוֹסף שָׁמוֹ. משה נרדף מפני פרעה, ובחר הקב"ה במשה, שנאמר (תהלים קוֹ הג) לוּלֵי מֹשֶׁה בְחִירוֹ. דוד נרדף מפני שאול, ובחר הקב"ה בדוד, שנאמר (תהלים עח ע) וַיִּבְחַר בְּדָּוֹד עַבְדוֹ שׁנִאמר (תהלים קו כג) לוּלֵי מֹשֶׁה בְחִירוֹ. דוד נרדף מפני שאול, ובחר הקב"ה בדוד, שנאמר (תהלים עח ע) וַיִּבְחָר בְּדָּוֹד עַבְדוֹ שׁמֹל נרדף מפני פלשתים, ובחר הקב"ה בשאול, שנאמר (ראה יד ב) וּבְךְ בָּחַר ה' לְהְיוֹת לוֹ לְעַם סְגֻלָּה. רבי אליעזר ב"ר יוסי בן זמרא אמר, אף בקרבנות כך, אמר הקב"ה: שור נרדף מפני ארי, עז נרדף מפני נמר, כבש מפני זאב, לא תקריבו לפני מן הרודפים אלא מן הנרדפין, הה"ד (אמור כב כז) שוֹר אוֹ כשֹב אוֹ עַז כִּי וְּלָלֹ.

רמב"ן עה"פ וַתְּעַנֶּהָ שָׂרַי וַתִּבְרַח מִפֶּנֶיהָ (טז ו) חטאה אמנו בענוי הזה, וגם אברהם בהניחו לעשות כן, ושמע ה' אל עניה **ונתן** לה בן שיהא פרא אדם לענות זרע אברהם ושרה בכל מיני הענוי.

<sup>11</sup> זוהר (ח"א קכב א) וַיִּהִיוּ חַיֵּי שָׁרָה. מַאִי שְׁנָא הָכָא שֶׁרָה דְּכְתִיב מִיתָתָה בְּאוֹרִיִיתָא. אָמֵר רַבִּי חִיִּיא וְלָאוּ, וְהָכְתִיב וַתָּמֶת רָחֵל וִתִּקְבֵר בְּדֶרֶךְ אֶפְרָתָה. וּפְּתִיב, וַתָּמֶת שֶׁם מְרְיָם וְגוּ'. וּכְתִיב, וַתָּמֶת דְּבוֹרְה מֵינֶקֶת רַבְקָה. וּכְתִיב, וַתְּמֶת בָּת שׁוּע אֵשֶׁת יְהוּדָה [וַיִּהְיוּ חַיֵּי שָׁרָה. מַה שׁוֹנֶה כָּאו שֻׁכְּתוּבָה מִיתָתָה בַּתּוֹרָה מִכְּל נְשׁוֹת הָעוֹלְם מֵינֶקֶת רְבָקָה, וְכְתוּב וַתָּמֶת בָּת שׁוּע אֵשֶׁת יְהוּדָה]. אָמֵר רַבִּי יוֹסִי בְּכָלְהוּ לָא כְּתִיב כְּמָה דְּכְתִיב בְּשְׁרָה, וְכְתוּב וַתָּמֶת בָּת שׁוּע אֵשֶׁת יְהוּדָה]. אָמֵר רַבִּי יוֹסִי בְּכָלְהוּ לָא כְּתִיב כְּמָה דְּכְתִיב בְּשְׁרָה. דְּבָּלְהוּ לָא כְתִיב כְּמָה דְּכְתִיב בְּשְׁרָה. בְּעָרָה. בְּעָרָה. וְעָשְׁרִים שְׁנָה וְשֶׁבַע שָׁנִים שְׁנִי חַיֵּי שְׁרָה. דְּכָלְהוּ לָא כְּתִיב כְּמָה דְּכְתִיב בְּעָרָה. בְּכְלְהוּ לָא אִתְמְנוּן ווֹמִין וּשְׁנִין כְּמוֹ לְשָׁרָה. בְּכֶלְהוּ לְּא אִתְמְנוּן ווֹשְׁנִין בְּבָל נְשִׁרָה. בְּלְחוּדָהָא כְּמוֹ לְשָׁרָה. אֶלֶא רָזְא אִיהוּ בְּגִין הַהוּא דְרְגָּא דְּכֶל יוֹמִין וּשְׁנִין דְּבָר נָשׁ בֵּיה מַלְּיִין (דדא היא ה"א בתראה). [אָמֵר רַבִּי יוֹסִי, בְּכַלְם לֹא נָמְנוּ וְשָׁרָם בְּמוֹ לְשָׁרָה, וּבְלֶלֶם לֹא נָמְנוּ וְשָׁבָע שְׁרָה, וּבְּלֶלֶם לֹא כָתוּב בְּבְּלְם לֹא נָמְנוּ וְשָׁלָר. וּשְׁרָה, וּבְּלֵלֶם לֹא כָתוּב בְּמוֹ לְשֶׁרָה. שָׁלְה בַּבְּלְם לֹא נָמְנוּ וְשָׁלְ מְבֹ בְּמוֹ לְשָׁרָה, וּבְכֵלְם לֹא כָתוּב בְּּבְלְם לֹא בָּתְנִים וְשָּל אַדָם תְּלוּוִים בָּה (שֹּז וּ הִיא ה"א האחרונה)].

ּתָּא חֲזֵי, אָתַת חַוָּה לְעַלְמָא אִתְדַבְּקַת בְּהַאי חַוּיָא וְאַטִּיל בָהּ זוּהֵמָא. וְגָרְמָא מוֹתָא לְעַלְמָא וּלְבַעֲלָהּ. אָתַת שָּׁרָה וְנָחֲתַת וְסָלְקַת

Bitachon Weekly פרשת וירא תשפ"ד

Those "weird" types or

"nebachs" are all Nisyonos

Min HaShamayim to see if

you can still respect and care

for them, and be Dan them

L'kaf Zechus. To try to focus

on their Maalos, and last but

not least, respect yourself!

"I'm Chashuv!" Be careful not

to cheapen people!

that he's a: שַנוּאַה unwanted type, or feels rejected or disliked or unappreciated in any way, should know that Hashem is super close to him!

#### **STORY**

During WWII in 1943 the allies were flying B17 bombers from England to knock out

strategic areas Germany. An American named Charlie Brown was on a mission to drop tons of explosives on Bremen, Germany. On the way back towards the English Channel, his plane was hit mercilessly by German antiaircraft, and with *Nissim* it kept flying. A much-celebrated officer from Germany was assigned

to fly with his Messerschmidt aircraft to destroy the B17 completely. He had already knocked out about 30 enemy planes, and he needed one more to earn him the much coveted "iron cross", a coveted super-high honor.

This German (Franz Stigler) was not a Hitlerist, Y'mach Sh'mo, and his General had once told him that if he'd ever hit a pilot while he was parachuting in the air, then the General would kill him! It was interesting that he felt that a person shouldn't forget that he's an Adam, and he'd have to live for the rest of his life with the horrific guilt of acting like an

animal, Rachmana Litzlan.

Franz noticed that the unfortunate B17 had two severely wounded men on board, and the plane was missing all kinds of vital parts. He knew that if the German anti-aircraft would see his Messerschmidt flying alongside the B17, they would assume that the B17 was

> really one of their own, which they had captured and repaired to use for themselves (a common procedure) and thev wouldn't shoot. Franz decided to save the B17: and at the cost of a being shot or courtmarshalled by the Germans. He decided that preserving "his humanity" was more important than

being awarded with the "iron cross". (About 50 years later, Charlie and Franz located each other and became best friends.) \*\*\*\*\*\*\*\* We see how even a gentile has a feeling for the: נרדף defenseless, despite being his arch enemy. (Indeed, international law prohibits shooting a parachutist in the air). How important it is to be full of compassion for human beings.

#### A Yid Should Have an Open Heart for All **Broken-Hearted People**

And look how difficult it was 12 for Avraham Avinu to agree with Sara Imeinu (to expel Hagar and her son, Yishmael), despite

וַלָּא אָתַדַּבָּקַת בָּיִה כָּמָא דָאַתָּ אָמֶר, וַיַּעל אָבָרָם מִמְצָרָיָם הוּא וָאָשָׁתּוֹ וַכָל אֲשֶׁר לוֹ. אָתַא נֹחַ לְעַלְמָא מָה כָּתִיב וַיַּשְׁתָּ מִן הַיַּיון וַיִּשְׁכָּר וַיַּתָגָּל וְגוֹ'. [בֹּא רָאֵה, בָּאָה חַוָּה לָעוֹלָם וְנִדְבַּקָה בַּנָּחָשׁ הַזֵּה, וְהִטִּיל בָּהּ זַהֲמָה, וְגָרְמָה מָוֵת לָעוֹלָם וּלְבַעְלָהּ. בָּאָה שָּׁרָה וְיָרְדָה וְעַלְתָה וְלֹא נִדְבְּקָה בּוֹ, כָּמוֹ שָׁנָאֲמַר וַיַּעל אַבְרָם מִמִּצְרַיִם הוּא וְאִשְׁתּוֹ וְכָל אֲשֶׁר לוֹ. בָּא נֹחַ לְעוֹלָם, מַה כָּתוּב? וַיִּשְׁתָּ מִן הַיַּיוְ וַיִּשְׁכָּר וַיִּתָגַל וָגוֹ']. וּבְגִין דָאַבְרָהָם וְשָׂרָה לָא אִתִדַּבָּקוּ בֵּיהּ, בְגִין כֶּךְ שָׁרָה זְכְתָה לְחַיִּין עְלָּאִין לָהּ וּלְבַעֵלָהּ וִלְבְנָהָא בַּתְרָאָה הַדָא הוּא דכתיב (ישעיה נא) הַבִּיטוּ אל צוּר חוּצָבתּם ואל מָקבת בּוֹר נוּקַרתַם. ועל דָּא וַיִּהיוּ חַיִּי שַׂרָה דְּזַכתָה בּהוּ בּכלהוּ, ולָא כּתיב בּכלהוּ ַנַשִּׁי וַיָּהִיוּ חַיֵּי חַוָּה, וַכַן בְּכֹלָא, הִיא אָתִדְּבָּקָת בַּחַיִּין, וְעַל דָּא דִילֹהּ הַווּ חַיִּין. [וּמִשׁוּם שָׁאַבְרָהַם וְשַׁרָה לֹא נַדְבַּקוּ בוֹ, מְשׁוּם כָּךְ זַכְתָה ּלְחַיִּים עֶלְיוֹנִים לָהּ וּלְבַעְלָהּ וּלְבָנֶיהָ אַחֲרֶיהָ. זֶהוּ שֶׁכָּתוּב הַבִּיטוּ אֶל צוּר חֻצַבְתֶּם וְאֶל מַקֶבֶת בּוֹר נַקַּרְתֶּם. וְעַל כֵּן וַיִּהִיוּ חַיֵּי שְׁרָה, שַׁזָּכְתָה בָהֶם בְּכַלֶּם. וַלֹּא כָתוּב בְּכָל הַנָּשִׁים וַיִּהִיוּ חָיֵי חַוָּה, וְכֵן בְּכַלֶּם. הִיא נִדְבָּקָה בְּחַיִּים, וְעַל כָּן שֶׁלָּהּ הִיוּ הַחַיִּים]. . ויַרַע הַדָּבָר **מִאֹד** בִּעִינֵי אַבְרָהָם עַל אוֹדֹת בְּנוֹ. כא יא

Yishmael's wickedness. Just as a Yid should have an open heart for all broken-hearted people (which is almost everybody, in some way or other), so should he have Rachmanus on himself, and judge himself L'kaf Zechus, instead of being cruel in his: תְּבִיעוֹת self-demands, unless it has a Tachlis.

#### הַכְּצַעֲקָתָהּ הַבָּאָה אֵלֵי יַח כּא Your Highest Points Throughout Your Life Reflect the Real True You

Rashi says13 that Hashem heard the cries of

the young girl who tortured to death by the Sodomites because risked her life to do Chesed. and this sealed the fate of Anshei Sedom. Why was their fate sealed specifically because of this episode? We can also ask that perhaps a Sedomi simply doesn't have those Middos good of compassion for other humans; so why are they held guilty? We can suggest

Despite your failures in certain areas, be basically proud of your positive side, & view the negative like temporary insanity. Give yourself a high Shtempel, & try to live up to your good name. Keep "reminding" yourself of your "greatness"!

that these two questions answer each other....

When we have a *Sedomi* girl who is *Moser Nefesh* for *Chesed*, especially according to *Chazal* who say<sup>14</sup> that it was *Lot's* daughter; NOW *Sedom* is finished! This girl's mother went against her husband, *Lot*, when he did *Chesed*, and as a result she turned into a pillar of salt. And *Chazal* say<sup>15</sup> that girls naturally copy their mothers; yet, she was full of goodness!

The same with *Amalek*. If Germany can produce a Stigler, who is *Moser Nefesh* to help an enemy, then the Germans cannot say "it's not their fault" for being such a heartless nation.

The Alter of Novardok Zatzal says that if you once did a great thing, then forever it becomes a: תְּבִיעָה demand: "Why don't you continue being your true-self?" Of course, in our Dor it isn't

ומקורו במסכת סנהדרין (קט ב) הויא ההיא רביתא (נערה. רש"י) דהות קא מפקא ריפתא לעניא בחצבא (בתוך כד שלה כשיוצאת לשאוב מים) איגלאי מלתא, שפיוה (סכו אותה) דובשא, ואוקמוה על איגר שורא (על גג החומה) אתא זיבורי ואכלוה, והיינו דכתיב (יח כ) וַיּאֹמֶר ה' זַעְקַת סְדֹם וַעֲמֹרָה כִּי רָבָּה, ואמר רב יהודה אמר רב, על עיסקי "ריבה" (ועל דבר זה נחתם עליהם גזר דין. יד רמה).

ובבראשית רבה (מט ו) א"ר לוי, אפילו אני מבקש לשתוק, דינה של ריבה אינו מניח אותי לשתוק. מעשה בשתי נערות שירדו לשתות ולמלאות מים, אמרה אחת לחברתה, למה פניך חולניות, אמרה לה, כלו מזונותיה וכבר היא נטויה למות. מה עשתה, מלאה את הכד קמח, והחליפו, נטלה זו מה שביד זו, וכיון שהרגישו בה, נטלו ושרפו אותה. אמר הקב"ה, אפילו אני מבקש לשתוק, דינה של נערה אינו מניח אותי לשתוק, הה"ד "הַכְּצַעֲקָתָהּ", הכצעקתם אינו אומר, אלא הכצעקתה, ואיזו, זו דינה של נערה

<sup>14</sup> פרקי רבי אליעזר (פרק כה) ר' יהודה אומר, הכריזו בסדום כל מי שהוא מחזיק בפת לחם עני ואביון ישרף באש. "פלוטית", בתו של לוט, היתה נשואה לאחד מגדולי העיר, וראתה עני אחד מדקדק ברחוב העיר, ועגמה נפשה עליו, שנאמר (איוב ל כה) עְגָמָה נַפְשִׁי לְאֶבְיוֹן, מה עשתה? בכל יום היתה יוצאה לשאוב, היתה נותנת בכד שלה (פירוש, כדי שלא ירגישו בה) מכל מזון ביתה, ומאכלת לאותו עני. אמרו אנשי סדום: העני הזה מאין הוא חי? וכשידעו בדבר, הוציאו אותה להשרף. אמרה: רבון כל העולמים, עשה משפטי ודיני מאנשי סדום, ועלתה צעקתה לפני כסא הכבוד. באותה שעה אמר הקב"ה, ארדה נא ואראה אם כצעקת הנערה הזאת עשו אנשי סדום, אהפוך יסודותיה למעלה ופניה למטה, שנאמר (יח כא) אֱבְדָה נָּא וְאֶרְאֶה הַפְּצַעֲקְתָהּ הַבָּאַה הֻלָּצַעְקָתָהּ. הַבְּצַעַקְתָהּ לְּכָּר, "הכצעקתם" אין כתיב כאן, אלא "הכצעקתה".

רש"י בפרשת וֹישׁלח עה"פ וַתֵּצֵא דִינָה בַּת לֵּאָה (לד א) וֹלא בת יעקב? אלא על שם יציאתה נקראת בת לאה, שאף היא יצאנית היתה (ב"ר) שנאמר (ל טז) וַתַּצֵא לָאָה לְקָרָאתוֹ (ועליה משלו המשל כאמה כבתה).

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> רש"י עה"פ הַכְּצַעֲקֶתָהּ (יח כא) ורבותינו דרשו הַכְּצַעֲקֶתָהּ צעקת ריבה אחת שהרגוה מיתה משונה על שנתנה מזון לעני, כמפורש בחלק.

always *K'dai* (worthwhile) to go around living up to what you once did.

Yet, keeping a diary is of utmost importance; to record your great deeds; your Nissim of Hashgacha Pratis, and your answered Tefilos. RSRH Zatzal says that in Lashon HaKodesh the word: אַרָר (male) is similar to: אַרָּרוֹן (memory) since a: אַרָר (male) learns Torah and he needs to remember. In general, keeping a diary like this will change your life, and you won't be so Nis'pael from your new Nisyonos when the Yeshuos of the old ones are constantly reviewed.

And remembering your stormy past or unfortunate youth can help you immeasurably, not to demand from yourself what a person in your shoes

simply isn't capable of doing. Instead of always measuring yourself with other people and *Gedolei Yisroel*, measure yourself with yourself. You'll know yourself better & you'll Shteig much more, with Hashem's help.

P.S. Notice how right after Hagar and Yishmael are sent away from Avraham Avinu's house, Hagar heard the report that: her son will become a great nation, and right after: שְׁנוּאָה לֵאָה וִיצא כּט Leah's rejection, comes: וַיִּפְתַּח אֶת רַחְמָהּ Leah's rejection, comes: וַיִּפְתַּח אֶת רַחְמָהּ she had a child. So right after you have feelings of rejection, expect big Yeshuos, with Hashem's help!

#### TRUE STORY

A Yungerman heard about my many stories

about changing people's lives by seeing good in them, and he was skeptical. "Maybe this happens by other people, but by me, I can't imagine such total magic". Recently, his teenage son acted up, and started terrorizing the whole family with plenty of anger and *Chutzpa* against his parents.

All he did was hurt others all day long. I told his father to work on seeing only good in his son, etc. He and his wife spent 3 minutes a day discussing "how good" and how "nice" their son was. They were constantly *Dan* him *L'kaf Zechus*, since all his life he had learning disabilities and ADHD, etc. After **one** week, this boy became a new person, *Mamash*. \*\*\* It was unbelievable how this same boy suddenly became a big *Baal Derech Eretz*, loaded with *Eidelkeit* and refined *Middos!* The

parents are *Mamash* on a high, and cannot believe the *Nisei Nissim* that their tiny *Avoda* in *Ayin Tova* has caused.

#### אַרְבָּעָה מְלָכִים אֶת הַחֲמִשָּׁה יִד ט A Person Who Is "*Ram*" (High) Like *Avraham*, Doesn't *Chap Hispa'alus*

Rashi says<sup>16</sup> that despite the fact

that the 4 kings were stronger than 5 kings, this didn't stop *Avraham* from going to war against them. This is not just an isolated instance of *Avraham Avinu's* great *Bitachon*. It is a sample of the entire fearless "Rosh HaMa'aminim!" He wasn't Nis'pael from adversity, like the Meraglim who were so impressed with: אַנְשֵׁי מִדּוֹת giants. For good reason did the *Ramban* say<sup>17</sup> that: לְבוֹ כְּלֵב Avraham was fearless as a lion! We need to learn from him!

The power of

Bitachon is

stronger than

any Cheshbon in

the world

רש"י עה"פ אַרְבָּעָה מְלָכִים אֶת הַחֲמִשָּׁה (יד ט) ואעפ"כ נצחו המועטים להודיעך שגבורים היו ואעפ"כ לא נמנע אברהם  $^{16}$  מלרדוף אחריהם.

תריין דיים החדר. ביתו עה"פ אָם תַּעֲשֵה עִמָּנוּ רָעָה (כו כט) ויתכן שהיה אברהם גדול מאד ורב כח, שהיו בביתו שלש מאות <sup>17</sup> הרמב"ן בפרשת תולדות עה"פ אָם תַּעֲשֵה עִמָּנוּ רָעָה (כו כט) ויתכן שהיה אברהם גדול מאד ורב כח, שהיו בביתו שלש מאות איש שולף חרב, ולו בעלי ברית רבים, ו**הוא גם בן חיל אשר לבו כלב האריה**, ורדף ארבעה מלכים גבורים מאד ונצחם.

Bitachon Weekly פרשת וירא תשפ"ד

#### חוֹדֶשׁ חֶשְׁנֵן The *Avoda* of *Chodesh Cheshvan*

I've been asked by many people about how to hold onto *Tishrei*, and what is the main *Avoda* of *Cheshvan*? R' Avigdor Miller *Zatzal* says that in *Cheshvan* you can catch up with lots of learning *Torah* which was missing during *Tishrei*. Another idea for *Cheshvan*: The *Rema* says<sup>18</sup> that if you don't believe that *Yom Kippur* is *M'chaper*, then you don't receive a *Kapara*, *Chas V'shalom*.

The more you value *Yom Kippur* and *Sukkos* (which give you a *Shemira* for a whole year) and *Hoshana Rabba*, etc. the more you are actually *Zoche*. This requires work, to try to recall all those sweet memories of *Tishrei*. All the successes (like your davening with *Kavana*, etc.) and all those failures (like your davening without *Kavana*, etc.) which in fact may be even more *Chashuv* in *Shamayim* than your successes, since they give you a *Lev Nishbar*.

The Orchos Tzaddikim says<sup>19</sup> that when a person has Simcha Shel Mitzva, he gets 1,000 times more Schar! Another Avoda for Cheshvan: The days of Chanukah are approaching, and it's very K'dai to start getting into an extreme "thankyou" mode! The more you thank, the more Tovos and Yeshuos in your life.

TRUE STORY

A Yid from NY has been

suffering for many, many years; he is always bedridden, despite his positive outlook. He is a *Tzaddik Yesod Olam*, much beloved and admired by all. I always suspected a "Midda" issue that's causing all this, and I was finally told by his close friends that he thinks that he's a zero in *Ruchaniyus*....

This is enough to cause a true physical condition, since the body doesn't feel comfortable with a mind that's always degrading himself, albeit subconsciously. People think that: "וִיגְבָה לְבוֹ בְּדְרְכִי ה' "lifting your heart in order to serve Hashem" is just self-esteem, which every Goy gets involved with. They don't realize what a Mitzva Rabba it is, and Hashem has Nachas from people who appreciate the Maalos He gave them.

אָם נָא מָצָאתִי חֵן בְּעֵינֶיךְ אַל נָא תַעֲבֹר מֵעַל עַבְדֶּךְ יּח גּ When A Person Truly Respects Himself, He Can Have Amazing Respect for ALL Humans

> It is awe inspiring how a great famous and person like Avraham Avinu should have such amazing respect for what appeared to be three low-life Arabs! We can suggest because just like his very name means greatness (בם exalted father) so did respect all humans, since we are all a: חֱלֶק אֱלוֹקַ מְמַעַל piece of Hashem Mamash! Indeed. Avraham was the first person

Avraham Avinu understood the true greatness of every human, which explains his extreme excitement over his Orchim, and his unusual kindness to Lot and Sedom who were against him

<sup>18</sup> רמ"א (או"ח סי' תרז סעי' ו) יום הכיפורים אינו מכפר אלא על השבים **המאמינים בכפרתו**, אבל המבעט בו ומחשב בלבו: מה מועיל לי יום כיפור זה, אינו מכפר לו.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> אורחות צדיקים (שער השמחה) לכן ישים כל אדם שמחתו על התורה בעת שיעשה המצות ישמח בלבו על שזכה להיות עבד למלך עליון אשר בני מעלה ישתחוו לו. וכן אמר דוד (תהלים קיט קסב) שָׁשֹׁ אָנֹכִי עַל אִמְרָתֶךְ כְּמוֹצֵא שָׁלָל רָב. **וכל העושה מצוה** למלך עליון אשר בני מעלה ישתחוו לו. וכן אמר דוד (תהלים קיט קסב) שָׁשֹׁ אָנֹכִי עַל אִמְרָתֶךְ כְּמוֹצֵא שָׁלָל רָב. וכל העושה ומפארים בשמחה יש לו שכר אלף ידות יותר ממי שהמצוה עליו למשא. כאברהם ודוד שכל היום כולו היו עוסקים בתורה ומפארים ומשבחים בשירות ותשבחות להקב"ה להרים קול בשמחה. ואז מצליח בכל דרכיו וטוב טעמיו ושולח הקב"ה רוח הקודש בקרבו ולבו שמח ומתמלא אהבת הקב"ה ונפשו קשורה בגילה, ומגלה להם רזים וחידושים של מעלה לפי שהיה ירא השם ב"ה.

#### who found Hashem, but he also found himself! \*\*

All this took place while he had just had a *Bris Mila*, which is a most remarkable *Mitzva*, as if to say that Hashem's creation of man is lacking, and the human has to "fix": כְּבְיָכוֹל (if it was possible) what Hashem left out! גְּדוֹלֶה שׁבת קְּכִז א "Inviting guests is even greater than greeting the *Shechina!*" was said about this incident! It was when he just had a *Bris Mila*, that *Avraham* got the message that Hashem wants the human to: כְּבָיָכוֹל (if it was possible) have something "over" Him!

This is the opposite of *Dor HaMabul* which were *Nichshal* in *Gezel* and *Arayos*, i.e., not being serious about the rights of a human, and "making cheap" the whole: בְּרִיאָה world and the holiness of mankind. At the end of our long *Galus*, we need extra work to appreciate ourselves and our true greatness.

#### וְהוֹכָחַ אַבְרָהָם אֶת אֲבִימֶלֶךְ כא נה The True Self-Esteem Person Recognizes His Own and Other People's *Gadlus*

Then we have *Avraham Avinu* giving *Tochacha* to a powerful king without *Hispa'alus*. The true self-esteem person can be extreme in recognizing his and other people's *Gadlus*, and he is also tough and unafraid of even the mightiest. His energy spills over to those around him, as it says by *Avraham*: יוֹר יִר וֹר יִר He galvanized his disciples.

And do you know why *Avraham Avinu* went all out for the wicked *Anshei Sedom*? He was fighting for the honor of a *Tzelem Elokim*, which the *Mitzva* of *Bris Mila* had taught him!

וְאַבְּרָהָם עוֹדֶנּוּ עֹמֵד לְפְנֵי ה' יח כב Acting In the Service of Hashem with Geshmak Is the Real Shechina Situation! RSRH Zatzal says<sup>20</sup> that Hashem revealed Himself to Avraham Avinu while he was

<u></u>

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> פירוש הגאון מוהר"ר רבי שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה עה"פ וַיֹּאמֵר אֲדֹנָ-י אָם נָא מָצָאתִי חֵן בְּעֵינֶיךְ אַל נָא תַעֲבֹר מֵעַל עַבְדֶּךְ (יח ג) אם "אדני" הוא לשון חול, הרי פירוש הפנייה הוא כעין "רבותי". בהתאם לכך הרי "וירא" שבפסוק א איננו אלא הקדמה כללית, ופירושה: הקדוש ברוך הוא התגלה לו, שעה שהיה יושב פתח האוהל כחום היום; באותה שעה היו עיניו תרות אחרי עוברי אורח; והנה נתקיימה משאלתו: נזדמנו לו עוברי דרכים, והוא קיים בהם מצות הכנסת אורחים; ורק אחרי צאת האורחים התגלה ה' לאברהם (פסוק כ). כנגד זה, אם תיבת "אדנ-י" היא לשון קודש, הרי היא מורה על שם ה'; ויעיד על פירוש זה ניקוד התיבה, וכן המשך הפנייה בלשון יחיד; פירוש זה גם נתקבל להלכה (רמב"ם הל' יסודי התורה, ו ט); ועל יסוד פירוש זה למדו רבותינו שגדולה הכנסת אורחים יותר מהקבלת פני השכינה. אם כך, הרי פסוק א מתחיל את הסיפור עצמו: הקדוש ברוך הוא נראה לו כדי לגלות לו את סודו; אך באותה שעה היה לבו של אברהם טרוד; כי הוא חיפש הזדמנות כדי לקיים מצות הכנסת אורחים; ואכן יחד עם התגלות ה' הוא ראה אנשים, שיכול לגמול עמם חסד; משום כך הוא רץ לקראתם; אך בלבו תפילה לאלקיו, שלא יסלק את שכינתו, בטרם יקיים את מצותו; שהרי את מצות אלקיו הוא בא לקיים במעשיו. ומיד הוא אומר אל האנשים: "יקח נא מעט מים" וגו'. והשוה פסוק כב: "ואברהם עודנו עומד לפני ה".

אולם יהי הפירוש אשר יהי (ועי' שבועות לה ב) דבר גדול למדנו מכאן לשני הפירושים כאחד. כי הקדוש ברוך הוא התגלה כאן לאברהם, שעה שאברהם היה עסוק במצות הכנסת אורחים; או היפוכו של דבר: אברהם הלך לקיים הכנסת אורחים, בשעה שהקב"ה התגלה לו. בין כך ובין כך למדנו מכאן, מה טיב הנבואה בישראל. כי הנה רבים מבלבלים את הנבואה, את הנבואה בישראל, עם הזיה וקסם, עם התפעלות ואכסטזה. בסופו של דבר נמצא, שהתפעלות מביאה לידי נבואה, ונבואה היא רק דרגה עילאית של התפעלות. ואף פילוסופים יהודיים אינם נקיים מן המחשבה, כאילו "התבודדות" מביאה לידי נבואה; כאילו הפשטה מקומית ורוחנית, בדידות האדם ובדידות הרעיון, הן הן המביאות לידי התגלות ה'. אולם תהום פעורה בין כל אלה לבין הנבואה כי לא המחשבה המופשטת מביאה לידי קרבת ה', אלא החיים הרעננים המפכים ממקור החיים. כי הנבואה של עירנות וחדוות תוצאה של דמיון חולני, של גירוי כוחות הנפש; אלא מקומה יכירנה בתחום החיים הבריאים, והיא תוצאה של עירנות וחדוות של יצירה. וכן אמרו רבותינו: "אין שכינה שורה לא מתוך עצבות ולא מתוך עצלות ולא מתוך קלות ראש ולא מתוך שיחה ולא מתוך דברים בטלים אלא מתוך דבר שמחה של מצוה" (שבת ל ב). אמת, התורה מבדילה בין דרגות שונות של נבואה: בין "פה אל פה אדבר בו ומראה ולא בחידת", לבין "במראה אליו אתודע בחלום אדבר בו" (בהעלותך יב, ו, ח); אולם גם בדרגה שניה זו החלום הוא רק אמצעי של גילוי סוד ה' אל האדם; והוא רחוק ממצבו של אדם שוגה, ההוזה הזיות מלבו. שכן "אין הקדוש ברוך הוא משרה שכינתו אלא על גיבור ועשיר וחכם ועניו" (נדרים לח א). רואים אנחנו: שעה שאברהם היה כאן לנביא, הוא היה במצב של צלילות מעשית מוחלטת, רחוק מכל הזיה.

Bitachon Weekly פרשת וירא תשפ"ד

engaged in active work of hospitality. He brings the words of *Chazal* who say: אֵין שַׁכִינַה שׁוֹרָה לֹא מִתּוֹךְ עַצְלוּת, וְלֹא מִתּוֹךְ עַצְבוּת, וכו' אֶלָּא תתוֹך דָבַר שִׂמְחָה שֶׁל מִצְוָה שבת ל ב The Shechina rests on a person not when he is lazy or depressed, etc. rather when he is involved with Simcha Shel Mitzva. Acting in the service of Hashem with Geshmak is the real: הַשָּׁרָאַת הַשָּׁכִינָה *Shechina* situation! Although Hisbodedus and getting away from humans can produce high Madregos; mixing with humans can also be Kodesh Kodoshim! In Novardok, Hisbodedus meant everyone getting together in a rented vacation resort with plenty of good food, while spending loads of time taking each other apart, and finding ideas how to Shteig in Avodas Hashem. I once mentioned to a tremendous Adam Gadol that while you are dancing at a Chasuna, it is a major: עת רצון favorable time to daven for whatever you wish. This Adam Gadol was wholeheartedly in agreement.

#### וַתִּצְחַק שָּׁרָה יח יב

#### **Bitachon** Makes a Joke Out of The Limitations Of "Impossible" Situations

RSRH Zatzal points out<sup>21</sup> how Klal Yisroel was created by so much laughter over something so absurd and ridiculous, and how Sara found out accidentally and it struck her so suddenly. This is the essence of Klal

Yisroel. Orchos Chaim of the Rosh says<sup>22</sup> that the main difference between Klal Yisroel and Goyim is Middas HaBitachon, and "Bitachon" and "Badchan" (comedy) are related.

Both Avimelech and Paroh had problems with bodily cavities when they started up with Sara Imeinu; no bathroom and no childbirth. Everything is trapped in a: מִיצַר restriction. Just as Klal Yisroel left "Mitzrayim" which means "boundary" and an "enclosed" place, so does the world need our Bitachon which makes a "joke" out of the limitations of "impossible" situations.

באיב באיב Hashem made fun of the *Mitzri'im*. This is just an example of how He makes a comical joke out of "limitations" and all those locked *Matzavim* of *Yi'ush*. And this is the job of a *Yid*, to break barriers all his life, by playing-down his pecklach, since Hashem can do anything. In this way he saves the world, and he brings-up the *Bitachon* level.

Laughter kills all our problems. It opens us up and eases us from stress (לַחֲצנוּ) and pressures which the world is full of. The more you work on laughter, the further you go (and the longer you live!) In *Madregas HaAdam*, the *Alter Zatzal* says<sup>23</sup> that there is nothing "weird" or "strange" or "ridiculous" that

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> פירוש הגאון מוהר"ר רבי שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה עה"פ וַיֵּרָא אֱלָיו ה' בְּאֵלֹנֵי מַמְרֵא וְהוּא ישֵׁב פֶּתַח הָאֹהֶל כְּחֹם הַיּוֹם (יח א) אנחנו רואים, שהיתה זו מטרתו הראשונה של הביקור, להודיע לשרה על הולדת בנה. אולם בשורה זו כבר נאמרה בשעתו לאברהם; אלא שאברהם לא ראה זכות לעצמו לגלות את אזנה של שרה (בשעת כריתת הברית הרי הוא אומר "לאמר"; בשעתו לאברהם; אלא שאברהם לשרה אין הוא אומר כן). נראה, שהיה זה רצון ה', ששרה תשמע את הבשורה רק באקראי; כך תשמע גם היא את הדברים מכלי ראשון, בכל זרותם המדהימה; וכך ייראו גם בעיניה מגוחכים בראשונה. כבר הזכרנו את חשיבות ה"צחוק" הזה; אין אנחנו נפטרים מן ה"צחוק" בקשר להולדת יצחק; הכל צוחקים: אברהם צוחק, שרה צוחקת, כל השומע יצחק. צחוק זה יהיה חקוק על לב שרה, כדרך שהוא היה חקוק על לב אברהם. יזכרו את הצחוק הזה בשעת חינוכו של הילד; כי עצם הרעיון היה "מגוחך" בעיניהם, שעה שקיבלו את הבשורה לראשונה.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> ארחות חיים להרא"ש (יום ראשון, אות כו) לבטוח בה' בכל לבבך ולהאמין בהשגחתו הפרטית. ובזה תקיים בלבבך היחוד השלם בהאמין בו כי עיניו משוטטות בכל הארץ ועיניו על כל דרכי איש ובוחן לב וחוקר כליות, כי מי שאינו מאמין אשר הוצאתיך מארץ מצרים, אף באנכי ה' אלקיך אינו מאמין, ואין זה יחוד השלם **כי זה** היה (נ"א **הוא) סגולת ישראל על כל העמים** וזה יסוד כל התורה כולה.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> ספר מדרגת האדם (מאמרי הסבא מנובהרדוק, רבי יוסף יוזל הורביץ זצלל"ה, הוצאה חדשה ירושלים תשסב. מאמר דרכי הבטחון, פרק ב עמ' קפז) הרי לנו מזה שכח הבטחון בה' הוא כל כך חזק, **שאין שום דבר מוזר ורחוק ונמנע ממנו**, עד

Hashem cannot do. The weirdest and craziest Yeshuos can come to a Baal Bitachon.

With the birth of *Yitzchok*, the seeds of *K'riyas Yam Suf* were born. And every *Yid* can create more and more weird *Yeshuos* in his life, and prove the greatness of Hashem and the stupidity of *Tevah* and all its limitations. \*\*\*\*\*\*\*

#### The True Greatness of a Human Is *Davka* to Have a Negative Side Which He Overcomes

The greatness of Sara Imeinu is that she was human with a gut reaction of laughter, which she overcame with blind Bitachon. After all, if she had no challenge or Yetzer Hara to feel differently, what Ma'ala and value is her Bitachon? And just as the very essence of Klal Yisroel was built on laughter, it was also built on an action which was criticized, as Hashem said to Avraham: לָמָה זֵּה צָחֲקָה שָׂרָה הַיָּפַּלֵא מֵה' דָּבָר יח יג-יד Why did Sara laugh? Is there anything that Hashem cannot do?? \*\*\*\*\*\*\* The true greatness of a human is Davka to have a negative side which he overcomes. Perhaps this is the reason why Avraham fed the Malachim (they "needed" him), to be M'ramez that an Adam is greater than a Malach, since only an Adam says: בָּשָׁבִילִי the entire universe was created נברא הַעוֹלָם just for me, and a Malach, being only a Chelek (portion) of the Adam's world, needs an Adam.

נַתְּכָחֵשׁ שָּׂרָה לֵאמֹר לֹא צָחַקְתִּי כִּי יָרֵאָה יח טו Sara denied laughing, since she was afraid. This is the very essence of every Oved Hashem. שָׁבַע יִפּוֹל צַדִּיק וָקְם משלי כד טז A Tzaddik falls seven times, and gets up; i.e., a person who always makes embarrassing mistakes which

he'd like to deny, and then he tries again and does *Teshuva*. So don't *Redd-Zich-Ein* (convince yourself) that you, or all those *Tzaddikim* you admire, aren't full of mistakes. *Sara* was most probably the biggest *Tzadekes* in the history of mankind.

#### NOVARDOK

(Editor's note: Two weeks ago, Bitachon Weekly discussed R' Hillel Vitkind Zatzal. During that week I had the amazing Hashgacha Pratis to meet his granddaughter in Yerushalayim, Mrs. S. Shainberger (daughter of R' Mordechai Man, his son-inlaw). She shared a very close relationship with her grandfather, and when I showed her his picture in the Novardok section of that week's issue, she became very emotional, and shared with me a wealth of stories, some of which are appearing here for the first time).

#### רַבִּי הָלֵל וִיטְקִינְד זַצִ"ל R' Hillel Vitkind *Zatzal* Part II

When the communists took over Russia, they banned learning *Torah*. The Steipler, R' Gershon, R' Nekritz, etc. were all formerly in Russia, and they all crossed the border with tremendous *Nissim*. Later, they had trouble from the Polish government since they were missing citizenship papers.

This is typical *Novardok*; crossing the border without any concern how they will manage in a strange country without papers. *Bitachon!* Hundreds and hundreds made it across with tremendous *Nissim*, and the *Novardok* 

שלהבוטח ברור בדעתו שאינו מחויב לחיות חיי הסתפקות, אלא יכול להשיג מחיתו לפי הרגלו, ואם הוא מורגל בתרנגלת פטומה ויין ישן, גם זה ישיג בדרך הבטחון. כי אחר שהוא בוטח בה' ואוכל מדרחמנא, אין להגביל בטחונו, שבאופן כזה יכול לבטוח, ובאופן אחר לא יתכן, במקום זה אפשר לבטוח, ובמקום אחר אי אפשר, כי יכולת ה' היא לאין תכלית. ואחר שעומד על דעתו ברוח חזק שודאי יזמין לו לפי הרגלו, הוא מובטח בו עוד יותר מהבטחון על כסף שבכיסו, שאינו שמור מהגנבים או משאר המפסידים, מה שאין כן על ידי בטחונו הוא שמור מכל הפגעים.

While still a *Bachur* at the age of eighteen, R' Hillel was involved in the great escape from Russia, and was busy smuggling children to Poland in order to enable them to learn Torah. An eye-witness saw R' Hillel carrying a child on shoulders; any time a child didn't have the strength to make the trek on his own, R' Hillel would give them a ride. Once, the Russians arrested a group of Bachurim who were learning, announced: We have misgivings about your religion; whoever cannot resolve our claims, will die! R' Hillel fearlessly offered to be the one: "What is your difficulty?" "How can your Torah say: טוֹב שַׁבּגוֹים, רצוֹץ את מוֹחוֹ עיין רש"י בשלח т т Even the nicest Goy, smash his brains! R' Hillel replied: No, no, you don't understand. This means that even the nicest *Goy* wishes to smash the brains of a Jew!! They were pleased with his answer, and with that they left them be.

movement was replanted all over Poland. \*\*\*

While walking through the forest, a group of Talmidim was apprehended by Bolsheviks. "Who is your Rabbi??!" they demanded. R' Hillel fearlessly answered: "Me!". Everyone knew that whoever is the "Rabbi" is doomed. Immediately they started beating mercilessly, while the rest of the group hurried on in fear for their lives. R' Hillel fell to the ground, as they continued finishing him off. Finally they disappeared, and R' Dovid Bleicher said: "Come, we must return and give him a proper burial!". Miraculously, he was still alive! From then on, he suffered from a bad cough for the rest of his life. When he would go to the Mikveh (he went every single day) you could see the whip scars on his body. By the way, besides going to the Mikveh every day, he also wore a Gartel by davening. His granddaughter commented: "He wasn't an official Chasid, but he was a:

חַסִיד בַּנְפֵשׁ pious soul, if you really knew him". She remembered him getting up early every morning to learn before davening. She continued: "You cannot imagine his sensitivity and understanding for people. Here is my personal story that exemplifies his brilliance in Chinuch and his Kavod for others. Right after my Chasuna, we lived in Mea Shearim, and my husband learned in Kollel. Understandably, our income was very limited, and there was no extra money. Once, I was passing by a jewelry store, and I noticed a silver necklace which I really liked, so I went in and bought it. Nobody even noticed that I was wearing anything new. I went to visit Bnei Brak, and again, nobody noticed, except for my grandfather, R' Hillel, who was a very compassionate and caring grandfather. He noticed it right away, and on the spot, he smiled and said: "It's a smart thing you did, to buy for yourself a piece of jewelry". She was shocked. This was not the reaction she expected. A normal person would criticize: "It is beyond your budget! And you just got married. What do you need it for?" But he understood my needs, and he realized that I needed it". (Today she has a successful jewelry store of her own). R' Hillel founded a Yeshiva in Bnei Brak, and donations came in for the Yeshiva. Some gave more, and some less. But for every donation, he would write a whole thank you letter on the Yeshiva's official stationery, even if it was only one dollar. I asked him: "Zeide, why are you writing this official letter for this little insignificant donation?" He replied: "If he donated, I must thank him, regardless of the amount". People would advise him: Ask for more money! But Zeide did not know how to ask for money. They would quip: כִּי הוּבָאוּ בֵּית יוֹסֵף עַל תַּכְּסָף מקץ מג יח i.e., "Bais Yosef" (Novardok)

Cornerstone laying of R' Hillel Vitkind's Yeshiva

in Bnei Brak 5724 (Standing right to left) R'

Hillel Vitkind, R' Getzel Cohen. (Sitting right to

left) R' Meir Chodosh (glasses peeking out) R'

Avrohom Yoffen, R' Yosef Kahneman, R' Chaim

Shmuelevitz, R' Simcha Zeisel Broide

needs to be coaxed and dragged in order to bring them to speak about money.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

In those early years, the "Joint" would distribute food. I remember my grandfather schlepping huge containers for the children in Yeshiva to have what to eat, e.g., containers

of jam, olives, sugar, flour, etc. I watched him carry them with his own hands, each one was at least 15 kilo (33 lbs.)!

My father, R' Mordechai Man. was unusually: שׁקוּע (absorbed) learning. They said about him that he was absorbed like Hillel (who didn't notice the snow falling on him. Gemara<sup>24</sup>). They added though. that every

"Hillel" needs a "Hillel'ta" (Hillel's wife, referring to my mother, the daughter of R' "Hillel" Vitkind).

At the *Chanukas HaBayis* (inauguration) of *Yeshivas Bais Hillel* in Bnei Brak, R' Hillel got up and said: The normal *Bracha* given at the inception or a birth is: זָה הַקְּטֹן גָּדוֹל יִהְיֶה "This little one, shall one day be big". But in this instance, my blessing is just the opposite! זָה "This big *Yeshiva* structure,

shall one day be too small (for its numerous *Talmidim*)"! Indeed, they are always expanding the building, you have to see it with your own eyes to believe it! There is a *Bais Medrash*, a *Kollel*, and downstairs is a *Yeshiva K'tana* (high school age boys). The

building is full, and every centimeter is used for Torah; it is buzzing at all hours until one o'clock in the morning! הזׂרעים דִּמְעָה בָּרְנָה יִקְצֹרוּ Those who plant with tears (R' Hillel who founded the Yeshiva with such Mesirus Nefesh) in the end they will reap the fruits of their labor with iov.

R' Hillel tirelessly raised money for the Yeshiva, traveling to America every year. One year, after returning to *Eretz Yisroel*, he became ill, and was *Niftar* soon afterwards. It was the culmination of a life which was one string of *Mesirus Nefesh* for *Torah*, starting from his smuggling children out of *Russia* to learn *Torah*, until his last day, for boys to learn in his *Yeshiva*. May we be *Zoche* to learn from his pleasant ways.

זְכוּתוֹ יָגֵן עֲלֵינוּ

\_

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> יומא לה ב, תנו רבנן, עני ועשיר ורשע באין לדין, לעני אומרים לו: מפני מה לא עסקת בתורה? אם אומר עני הייתי וטרוד במזונותי, אומרים לו: כלום עני היית יותר מהלל? אמרו עליו על הלל הזקן שבכל יום ויום היה עושה ומשתכר בטרעפיק, חציו היה נותן לשומר בית המדרש, וחציו לפרנסתו ולפרנסת אנשי ביתו. פעם אחת לא מצא להשתכר, ולא הניחו שומר בית המדרש להכנס, עלה ונתלה וישב על פי ארובה כדי שישמע דברי אלקים חיים מפי שמעיה ואבטליון. אמרו, אותו היום ערב שבת היה, ותקופת טבת היתה, וירד עליו שלג מן השמים, כשעלה עמוד השחר, אמר לו שמעיה לאבטליון: אבטליון אחי, בכל יום הבית מאיר, והיום אפל! שמא יום המעונן הוא? הציצו עיניהן וראו דמות אדם בארובה, עלו ומצאו עליו רום שלש אמות שלג, פרקוהו והרחיצוהו וסיכוהו והושיבוהו כנגד המדורה. אמרו: ראוי זה לחלל עליו את השבת וכו', נמצא הלל מחייב את העניים.



#### To hear a clear recording of Rabbi Mandel's shiurim, call by dialing:

#### USA 718 298 2077 UK 0330-1170305 Israel 072-398-2980 Canada 647-797-0056

Here are the ID numbers for last week's Shiurim. When the menu starts, press 9 and enter the Shiur ID right away

#### Parshas Lech Lecha 5784

| Shiur ID | Duration | Language |
|----------|----------|----------|
| 261079   | 6:40     | Hebrew   |
| 261181   | 44:51    | English  |
| 261104   | 4:00     | Yiddish  |
| 261111   | 5:31     | Hebrew   |
| 260797   | 3:36     | English  |
| 261106   | 2:49     | Yiddish  |
| 261112   | 2:33     | Hebrew   |
| 260782   | 3:18     | English  |
| 261183   | 5:16     | English  |
| 261107   | 3:30     | Yiddish  |
| 261113   | 5:10     | Hebrew   |
| 260783   | 7:39     | English  |
| 261184   | 4:52     | English  |
| 261114   | 3:43     | Hebrew   |
| 261108   | 3:02     | Yiddish  |
| 261994   | 46:24    | English  |
| 261115   | 2:21     | Hebrew   |
| 261109   | 3:40     | Yiddish  |

Have Rabbi Mandel Daven for your whole family each month.

# BITACHON WEEKLY Nonthly Supporter

## Rabbi Yehudah Mandel will Daven for every monthly supporter each erev Rosh Chodesh

Your Donation will directly help spread Bitachon Weeklys Worldwide

\$10 MO.= 12 Bitachon Weeklys

\$18 MO. = 20 Bitachon Weeklys

\$36 MO. = 40 Bitachon Weeklys

\$52 MO. = 60 Bitachon Weeklys

\$72 MO. = 84 Bitachon Weeklys

\$100 MO. = 120 Bitachon Weeklys

Own the Zechus of Spreading Emunah & Bitachon Worldwide

#### For your donation:

Checks:

Cong. Shaarei Bitachon tax ID 87-4766435

Address: 11 Isabella dr Lakewood NJ 08701

Call/Text:

848-245-4278

Email:

weinberger138@gmail.com

Zelle info:

congshbt@gmail.com

Link:

https://pay.banguest.com/shaareibitachon

Paupal:

PayPal.Me/congshbt

For any questions or comments: 848-245-4278

Send your names to weinberger138@gmail.com
You will get a reply with your monthly supporter number which you
will need if you would want to change or add names in the future.



#### **BITACHON WEEKLY**

#### LIVE A LIFE OF MENUCHA AND HAPPINESS

## HUNDRED'S OF YIDDEN TESTIFY THAT BITACHON WEEKLY HAS TRULY ENHANCED THEIR LIVES. YOUR DONATION WILL IMPACT THOUSANDS

#### **DEDICATION OPPORTUNITIES:**

R' MANDEL PARTNERSHIP SEFER SPONSOR PARSHA SPONSOR CITY SPONSOR BW SUPPORTER

\$ 7,500 (\$ 625/M) \$ 3,600 (\$ 300/M)

\$ 1,200 (\$ 100/m)

\$600 (\$50/M)

\$360 (\$30/M)

CORPORATE SPONSORSHIP - CALLUS!

THE PRINTING AND DISTRIBUTION OF HUNDREDS OF COPIES IN LAKEWOOD, BNEI BRAK, BROOKLYN. MONSEY, GREAT NECK, DEAL, BALTIMORE AND MORE.

BRING BITACHON WEEKLY TO YOUR CITY FOR ONLY \$60-\$120/WEEK

CALL/TEXT (848) 245-4278

#### **To Donate:**

- Call/Text (848) 245—4278
- Mail: Cong. Shaarei Bitachon Tax ID 87-4766435
   11 Isabella Drive Lakewood, NJ 08701
- Zelle info: congshbt@gmail.com
- Credit Card: <a href="https://pay.banquest.com/shaareibitachon">https://pay.banquest.com/shaareibitachon</a>





## Become A Partner With Bitachon Useekly!

Bitachon Weekly is minimizing its printing and distribution until we boost up our monthly funding.

However, Bitachon Weekly is seeking individuals to print a few Bitachon weekly's from their own printer for people in their area that would want it.

Become A Bitachon Weekly
Location!
Reap The benefits Of Zikuy
Harabim!
Help spread Emuna & Bitachon
to your friends and neighbors!

Bitachon weekly is seeking location sites in the following locations:

Lakewood Union City
Brooklyn Cherry Hill
Flatbush Texas

Boro Park Los Angeles Williamsberg Philadelphia

Queens Denver
Baltimore Israel
Monsey Australia
Passaic South Africa
Kensington Gateshead
Far Rockaway London
Jackson Cleavland

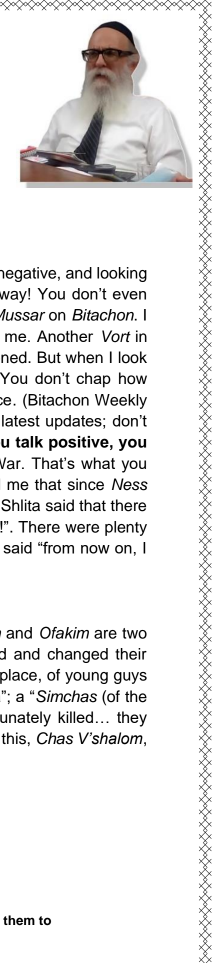
Toms River Toronto Chicago Montreal

To add your house to a location

C/T 8482454278

email weinberger138@gmail.com

## Rabbi Mandel on the War in Eretz Yisroel



People are getting depressed. Keep away from the news! It is very negative, and looking at it can be suicidal, *Hashem Y'racheim*; have *Sechel*, and look away! You don't even know what this does to you. I sit down for an hour a day, to learn *Mussar* on *Bitachon*. I go through it, it's not always so easy, I don't feel like it's affecting me. Another *Vort* in Bitachon, another *P'shetel*, I go through it, and I feel nothing happened. But when I look in the mirror; I'm all smiles! I don't realize how it's affecting me. You don't chap how reading positive stuff is affecting you, it's giving a smile on your face. (Bitachon Weekly is also not bad...). Stick to happy news, and don't come near the latest updates; don't come near it! Better not to know, not to see; keep away! When you talk positive, you bring more positive. I spoke to my class today about the Gulf War. That's what you should speak about; the Gulf War! The *Mashgiach* R' Nosson told me that since *Ness Purim*, there was no greater *Ness* than the Gulf War! R' Don Segal Shlita said that there were *Nissim G'luyim!* The newspapers were full "Miracles, miracles!". There were plenty of miracles now, too. A woman was about to be attacked, and she said "from now on, I promise to be *Tz'niyus'dik*, and the Arab ran away.

I cannot vouch for the accuracy, but people are saying that *Tifrach* and *Ofakim* are two Yeshivos that were on their list, and suddenly they turned around and changed their minds; they are not going there. Where did they go? To a different place, of young guys who were doing other things... they were having their own "Simcha"; a "*Simchas* (of the opposite of the) *Torah*" and they were the ones who were unfortunately killed... they *Eibishter* did a job, leave it to the *Eibishter*. Certainly, we don't want this, *Chas V'shalom*, we really want them all to do *Teshuva*.