# וות צריכות כוו

**VOLUME 64** 

## ציצית ותפילין

The שולחן ערוך paskens (סי' ס:ד) that one is obligated to have kavana before doing a מצוה.

This kavana, 'כאשר ציוה השם', can also turn most routine actions into fullfledged מצוות!

It is preferable to speak out the words חובות הלבבות as the, כוונה writes: המחשבה נמשכת אחר' (Sha'ar Cheshbon Hanefesh. Perek a)

### חיזוק בציצית ותפילין

In the past two weeks, Klal Yisroel has experienced an astounding chizuk in the mitzvos of Tzitzis and Tefillin! Thousands of Jews in Eretz Yisroel are strengthening themselves in these mitzvos as a zechus and protection in the wake of the terrible terrorist attacks on Simchas Torah.

This movement may be the incredible fulfillment of the words of the Mishna Berura (Siman 8, S'if Katan 26) who predicts based on a pasuk

that at the end of times. Klal Yisroel will excel in the mitzvah of Tzitzis.

However, for those who are just beginning to fulfill these mitzvos as well as for those who have performed them all their lives - it is crucial to understand that kavana (intent) is necessary for their fulfillment.

Furthermore, the mitzvos of tzitzis, tefillin (and sukkah) are unique. Unlike all other mitzvos, where one must simply intend 'לשם מצוה' beforehand, these mitzvos require a secondary kavana.

The Mishnah Berura (סימן ח סיף ח) explains that for these three one must also have mitzvos, kavana for the reason for the mitzvah.

The Ba"ch (ח סיף ח o) explains that the Torah writes the word 'למען by these three mitzvos, which indicates that thinking about the reason for the mitzvah is crucial to its fulfillment.

hold that one who wears tzitzis without the secondary kavana is not votzei the mitzvah! However, the Mishnah Berurah paskens (ס"ק יט) that one is yotzei - but only b'dieved.

Therefore, when one puts on his tallis katan AND when he puts on his tallis gadol, he must have the following two kavanos:

#### הריני מכוין לקיים (1 מצות ציצית כאשר ציוה השם

#### כדי שנזכור כל (2 מצוותיו לעשותם

It is true that men who wear a tallis gadol say the 'לשם יחוד' found in most siddurim. However, surprisingly, there is no mention of the second kavana there!

In fact, in the sefer שו״ת תשובות והנהגות, R' Moshe Shternbuch shlit"a writes that it is bewildering that the main kavana brought by the Tu"r and Shulchan Aruch - that one must

#### re putting on your Tzitzis, whether your Tallis katon or Tallis Gadol, one should have the following in mind: (מַרָּיִם מִּיִּם מִּיִּם מִּרָּם מִּיִּם מִּיִּם מִּיִּם מִּיִּם מִּיִּם

I have in mind to fulfill the Mitzvah of Tzitzis as Hashem commanded.

Hashem commanded us to wrap ourselves with Tzitzis in order to remember all the mitzvos and fulfill them.

#### מצות ציצית

When it comes to the mitzvah of tzitzis, the Derech Pikudecha (הקדמה א, אות ה and the Bikurei Ya'akov (ס׳ תרכה) both

← Please cut out cards →

ני לבישת ציצית, בין מלית קמן ובין מלית גדול, יש לכוון שתי כוונות (או״ח סי׳ ה׳)

הריני מכון לקים מצות ציצית בַאָשֶׁר צְוָה הַשָּׁם ושצונו להתעטף בו כדי שנוכר כל

have the 'כדי שנזכור כל מצוותיו 'kavana of לעשותם' is absent from the nusach לשם יחוד of the

Therefore, one who puts on a tallis gadol should be careful to say these kavanos before saying the לשם יחוד.

From Tosfos in Bava Kama (::ה מ"ה" מ"ה" ב"ה מ"ה") we learn that every single second that one wears tzitzis, he gets an additional mitzvah! This means that with just two brief kavanos, one can merit more than 43,000 mitzvos tzitzis לכתחילה that day! This equals almost sixteen million mitzvos every year! (60 seconds x 60 minutes x 12 hours x 365 days = 15,768,000 mitzvos!)

Furthermore, the mitzvah of tzitzis is considered equal to all the other mitzvos, as the למען writes: למען עורה writes: '(see תורה). (see מנחות מג:

Because of the astounding number of mitzvos to be gained by wearing tzitzis, it is highly suggested that a person wears tzitzis whenever possible.

#### מצוות תפילין

According to the Rambam, the תפילין של ראש and תפילין של יד are two separate מצוות, (which the Rambam counts as מפר המצות eight and nine in his מצוות.)

לפני הנחת תפילין חייב לכוון, ויאמר: אויחסיכיה)

קַרֵינִי טְכַנֵּן לְקָנֵם מְצְוַת תְּפְלִין כַּאֲשֶׁר צְּוָה חַשֵּׁם

שְׁצְּוְגוֹ לְהָנִיחַ אַרְבַּע פְּרְשִׁיוֹת אֵלוּ, שֶׁנֵשׁ בְּהָם יִחוּד
שְׁמוֹ וִיצִיאַת מִצְּרִים, עַל הַּוְרוֹע בְּנָגָד הַלָּב, וְעַל הָרֹאשׁ
בְּנָגָד הַמֹּחַ, כְּדֵי שֻׁנְוֹפֹר נִסִים וְנִפְּלְאוֹת שֶׁעְשָׁה עִשְׁנוּ
שֶׁהֶם מוֹרִים עַל יִחוּדוֹ; וַאֲשֶׁר לוֹ הַכֹּחַ וְהַמֶּמְשְׁלָה שֶׁהָם מוֹרִים עַל יִחוּדוֹ; וַאֲשֶׁר לוֹ הַכֹּחַ וְהַמֶּמְשְׁלָה בְּעָרוֹים עַל יִחוּדוֹ; וַאֲשֶׁר לוֹ הַכַּק מִרְבוֹנוֹ.
בְּעֶלְיוֹנִים וּבַמַּחְתוֹנִים, לַעֲשׁוֹת בָּהֶם כִּרְצוֹנוֹ.
וִישַׁעְבֵּד לְהַקְּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא הַנְּשְׁהַה שָּׁהִיא בַּמֹּחַ, וְנָבֵּ הַתָּאֲוֹת וְהַפְּּחַשְׁבוֹת, וּבָּוֹה וְנִבְּ הָתַּאָר וֹיִם, וְבָּהֵ בִּנֹיִם, וְבָּהָ הַנָּבְּר הָתַּאֲוֹת וְהַפְּחַ שְׁבוֹת, וּבָּוֹה וְנִבְּיִּה בַּמֹּח, וְנָבִּי הָלֶּב הַלָּר הָתָּאָר הַתְּאָר הַתְּבְּר לְהַבָּרוֹת בָּרִיךְ הִהָּא עַבֶּר הָתָּאָרוֹת וְהַפְּחַ שְׁבוֹר, וּבָּנִים וְנִבְּיִבְּרִים בְּבָּב בְּיִבְּר הָתָּבְּיִב הִיִּבְים בְּבְּבְּר הָתַּבְּים הְנָבְיִים הַנְּבְּיִם הְּבָּבְּים הָּצְּבְּר הְהָבְּבְּר הְבָּבְּים הְצְּבִים הִבְּרָב הָּבְּיִב הְיִבְּב הְבְּיִבְּים בְּבְּרִּה הָּבְּב הְבְּבְּים הַצְּבְּר הְבָּבְּיִב הְבְּבְּר הָבְּבְּיִבְּיִים וּבְבָּתְּחְבְּתוֹנִים הְבָּבְיִבְּוֹנִים הְבָּבְּר הְבָּבְּר הְשָּׁבְּהוֹשׁ בָּרִּהְ הִיא עַבְּר הָתָּבְּוֹית וְבָּבְּר הְבָּבְּה הָבְּבְּים הְבָּבְּים הְבָּבְיִים הְבָּבְּרוֹים בְּבְּבְּים הְבָּבְּיִבְּיִים וּבְבְּבְּיִים בְּבְּבְיִים בְּבְּבְּיִים בְּבְּבְּיִים בְּבְּבְּיִים הְּבִּים בְּבְּיִים בְּבְּיִבְשֹׁים בְּבְּיִיבְּיִים וּבְּבִּיְבְּרִייִּיִּיִים בְּרִים הְּבִּיִנְיִּיִים הְּבְּיִים בְּבְּיִבְּיִים בְּבְּבְּיִים הְבָּבְיִּיְיִים הְּבְּבְּיִים בְּבְּבְּיִים בְּבְּבְּיִבְיּיִים הְּבְּיִבְּיִים בְּבְּבְּבְּיִּוֹים בְּבְּבְּיִבְּיִים בְּבְּבְיִים בְּיִּבְיִים בְּבִּבְיִים בְּבְּיִבְיִים בְּיִבְּיִּים הְיִבְּיִּים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִבְיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְיִים בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִים בְּבְּיִים בְּיִבְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִבְּים בְּבְּיִים בְּבְּיִבְּיִים בְּ

יִזְכֹּר הַבּוֹרֵא וְיַמְעִים הַנָּאוֹתָיו.

R' Chaim Volozhin, in his sefer Keser Rosh, (אות טו) emphasizes the value of each moment of wearing תפיליון. R' Chaim writes:

"ובכל שעה מקיים הלובשים שמונה מצוות כדאמרו חז"ל (מנחות מד.) אמר רב ששת: כל שאינו מניח תפילין עובר בשמונה עשין"

Before putting on tefillin, one should have the first kavana:

#### הריני מכוין לקיים מצות תפילין כאשר ציוה השם

However, as mentioned above, for the mitzvah of tefillin, one must also have another kavana – for the reason for the mitzvah.

In fact, the Aruch Hashulchan paskens that without the second kavana, one is not yotzei! He writes:

ודע שאפילו להפוסקים דסבירא להו" מצוות אינן צריכות כוונה, מכל מקום זהו וודאי שיש לו לידע עיקר המצוה ומהותה. ובתפילין אם לא ישים אל לבו ענינה כלל – לא קיים המצוה, והוה כמעשה קוף בעלמא" (הלכות תפילין, סימן כה)

It is important to note, however, that the Mishnah Berurah paskens that one is yotzei bedieved if he only had kavana לים מצוה. לישם מצוה. (י'ק'יט). לשם מצוה

Therefore, before putting on tefillin, in addition to the usual kavana, לשם מצוה, it is crucial to be

> mechaven the לשון brought by the mechaber (סימן כה, ס' ה), which is printed on the cards on the left and right.

These kavanos *are* included in the לשם יחוד

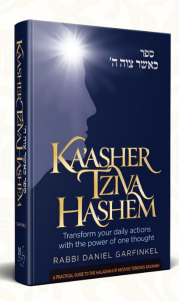
← Please cut out cards →

found in most siddurim.

One who says the לשם יחוד before putting on tefillin should continue to do so, but he must understand what he is saying (since a kavana is only effective if understood).

Klal Yisroel is moser nefesh to pay significant sums of money for the most mehudar tefillin. Let's capitalize on our investment by doing this precious mitzvah - having both kavanos beforehand!

#### א גוט שבת!



To receive stickers like the ones featured here (free of charge), please call 917-863-2685 or email 613kavana@gmail.com.

Before putting on Tefillin one should have the following in mind a sound I have in mind to fulfill the Mitzvah of Tefillin as Hashem commanded.

Hashem has commanded us to put on tefillin which contain 4 parshiyos in which it is written His Oneness and Yetzias Mitzrayim.

We wear them on the arm, opposite the heart, and on the head, opposite the brain, so that we constantly remember the miracles and wonders that Hashem performed for us, for these miracles demonstrate His Oneness, and that He has unrivaled power and dominion both in heaven and on earth to do as He wishes.

We wear it opposite the brain so that we submit the Neshamah to His authority, and opposite the heart (which represents man's physical desires and thoughts) so that a person will remember his Creator and minimize his physical pleasures.