Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה



לזכות ר' מאיר בן לאה

נח

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel



# BITACHON WEEKLY

פרשת נח תשפ"ד

#### IN THIS ISSUE

- A HUMAN THRIVES ON BEING A GIVER
- THE IDEAL TRUE SIMCHA IS WHEN YOU GIVE OTHERS
- BY BEING CONNECTED TO HASHEM WITH EVERY MOVE YOU MAKE, YOU ARE ZOCHE TO THE MOST SPECTACULAR ACCOMPLISHMENTS
- A BAAL BITACHON IS CLOSE TO HASHEM, WHICH MAKES HIM THE LUCKIEST PERSON IN THE WORLD
- COUNTING YOUR BLESSINGS BRINGS GOODNESS IN THIS WORLD
- HASHEM TESTS YOU TO SEE IF YOU'LL APPRECIATE YOUR LIFE EVEN WHEN THINGS ARE NOT SO PERFECT
- A PERSON NEEDS TO HAVE HIS OWN MIND
- CRITICISM AND LACK OF PROPER RESPECT AND APPRECIATION IS A FORM OF SUBTLE DESTRUCTION
- WORK ON RESPECTING HASHEM'S CREATURES, ESPECIALLY YOUR OWN TZELEM ELOKIM
- WITH EMUNA DURING TIMES OF DARKNESS, EVENTUALLY THINGS WILL BECOME BRIGHT
- EVERY HUMAN BEING IS SACRED TO HASHEM, AND SHOULD TRULY BE IN AWE OF HIS OWN GREATNESS
- YOU ARE AFFECTED BY THE TOPICS YOU TALK ABOUT
- NEGATIVE THOUGHTS ABOUT YOURSELF MAY BE A GRAVE SIN
- THE ONE WHO STRUGGLES IS ON TOP
- STORIES OF NOVARDOK

פרשת נח תשפ"ד

# TO RECEIVE BITACHON WEEKLY BY EMAIL SEND A REQUEST TO:

weeklybitachon@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard on Kol Haloshon (718) 906 – 6400

Option 1, 4, 93

And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898

לזכרון עולם בהיכל ה'

נחמן בן זאב קהת משה
יטלא בת יהודה
אהרן בן יהודה אריה הכהן
טאבא בת ביילא
שרגא פייבל בן משה יוסף
גבריאל בן פנחס
משה בן פנחס
שרה בן פנחס
שרה יהודית בת ביילא
חיה פערל בת ביילא

Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur

## פרשת נח

#### ּכִּי מָלְאָה הָאָרֶץ חָמָס מִפְּנֵיהֶם וְהַנְנִי מַשְׁחִיתָם וּיג A Human Thrives on Being a Giver

The world cannot exist if Gezel and Arayos are rampant. A human being was created to be a "giver". (R' Chaim of Volozhin1). Some Chasidim say<sup>2</sup> that if you're getting depressed, start doing people favors and you'll feel better! (P.S. It is a well-known fact that the happiest people in the world are out-of-town-Kollel people who are there to service Jews who lack Ruchaniyus). A human thrives on being a giver, and I heard in the name of R' Nosson Wachtfogel Zatzal that the more you give, the better! Chag HaSukkos (which reminds us of the Ananei HaKavod) is the Yom Tov of Ahron HaCohen (the Ananei HaKavod were in his Zechus). The question arises, what does: זְמֵן שמחתנו the time of our Simcha have to do with Ahron? Actually, he is the only person about whom it says in the Torah that he was

happy. And what was he happy with? וְרָאָך His brother's greatness; a *Chesed*-type of *Simcha*, which is a true and pure *Simcha*.

\*\*\*

In the K'riyas HaTorah of Yom Tov, we read: עשר היד קעשר בר., which discusses doing Chesed with the Levi, the Ger, the Yasom and Almana, etc. Why are the Yamim Tovim so packed with the concept of Chesed and Tzedaka? Also, the Gemara says³ that the Anshei Yerushalayim used to hold onto their Lulav and Esrog all day. Whether they were coming to shul to say Kriyas Sh'ma and Tefila, or when they went to: אַבלִים לְבַקר חוֹלִים וּלְנַחֵם visit the sick and comfort the mourners, their Lulav came along. I always wondered about this Gemara; is this what they were doing all Yom Tov (besides learning)?

## The Ideal True *Simcha* Is When You Give Others

Does Yom Tov actually mean a time for:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ספר נפש החיים (יראת ה' לחיים, להגאון האמיתי פאר הדור ומופתו, כקש"ת מו' חיים נ"ע האב"ד ור"מ דק"ק וולאזין, הקדמת ר' יצחק בן מרן הגאון המחבר נ"ע, ד"ה בכל דרכיו) והיה רגיל להוכיח אותי על שראה שאינני משתתף בצערא דאחריני, וכה היה דברו אלי תמיד, **שזה כל האדם לא לעצמו נברא, רק להועיל לאחריני ככל אשר ימצא בכחו לעשות**.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> מרגוע לנפש (הדרכה לשמחת החיים, ר' שלומי ביטון, בית שמש תשעט, עצות להגיע לשמחה, עצה 5, עמ' 123) על ידי זה **שמזיעין בשביל דבר שבקדושה**, **על ידי זה זוכין לשמחה**. להזיע בשביל המצוות, אפשר בעשיית הסוכה, וכן בקניית צרכי שבת ושאר הכנות לשבת ויו"ט. **וכן בעזרה גופנית לזולת**, וכן בריצה לבית הכנסת **או לרוץ לעשות טובה עם יהודי**, או לשיעורי תורה. ומכאן אתה למד שלהזיע בשביל תאוות או שאר עניני העולם הזה, מביא הדבר לעצבות.

ובספר ישראל לסגולתו (לר' ישראל יעקב לוגאסי, ירושלים תשסח, עמ' 86) ועוד עצה טובה לעצבות ליזום פעולות שיהוו סיפוק, וכגון לארגן קבוצת תהלים, שיעור תורה, **לסייע בארגוני חסד בהתנדבות** וכיוצא, **לבקר חולים ולשמחם, שיש בזה גם זכות של מדה כנגד מדה**.

ובספר בים דרך (לר' ישראל יעקב לוגאסי הנ"ל, ויקרא א, ירושלים תשסה, עמ' לז) עיקר העצבות נובעת מחוסר סיפוק, ואז האדם מרגיש ריקני, ואז יש מקום לעצבות למלאות את אותו חלל ריק. ולכן עצה גדולה שיהא האדם פועל פעולות המביאות סיפוק, וכגון לעסוק בחסד עם הבריות, לשמח בני אדם, להאיר להם פנים, ללמוד עם חלש ממנו ולסייעו, כי החסד עם הבריות מביא הרבה סיפוק ושמחה, ובפרט מי שביכלתו ליתן צדקה ולהציל איש עני ואביון, בוודאי שיש בכח זה כדי להוציאו לגמרי מעצבונו, והוא בדוק ומנוסה. וכל "פעילות" מביא שמחה, ולמשל לארגן שיעור לקירוב רחוקים ולחיזוק, ואפילו לאמירת תהלים וכיוצא, כל אחד לפי עניינו, הדבר נותן שמחה, וכן כל פעילות בזיכוי הרבים מביאה לסיפוק ולשמחה.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> סוכה מא ב, תניא רבי אלעזר בר צדוק אומר, **כך היה מנהגן של אנשי ירושלים**, אדם יוצא מביתו ולולבו בידו, הולך לבית הכנסת לולבו בידו, קורא קריאת שמע ומתפלל ולולבו בידו, קורא בתורה ונושא את כפיו מניחו על גבי קרקע, **הולך לבקר חולים ולנחם אבלים לולבו בידו**, נכנס לבית המדרש משגר לולבו ביד בנו וביד עבדו וביד שלוחו. מאי קא משמע לן? להודיעך כמה היו זריזין במצות.

ביקור חולים וְנִיחוּם אַבּלִים visiting the sick and comforting mourners? (And the *Rambam* actually quotes this<sup>4</sup>). There is a famous *Rambam* that says<sup>5</sup> that if a person has a good time with his own family on *Yom Tov*, but he locks his doors to the poor, then it's not real *Simchas Yom Tov*.

The Rambam calls it: שַּׁמְחַת כְּרֵיסׁ a Simcha for your stomach! We see clearly that true Simchas Yom Tov is only when you are giving others! (P.S. The Sefer HaChinuch says<sup>6</sup> that the Arba Minim gives you Simcha.) We see that the ideal true Simcha is when you give others.

#### אָת הָאֶלֹקִים הִתְהַלֶּךְ נֹחַ וּט By Being Connected to Hashem with Every Move You Make, You Are Zoche to The Most Spectacular Accomplishments Noach lived with a constant awareness of Hashem's presence. This is the secret of how

Noach became a Tzaddik Tamim (Gr"a<sup>7</sup>) and was Zoche to the most spectacular accomplishment in the history of mankind; i.e., to be the one human who was saved from the worst Holocaust (the Mabul). Similarly, we have Yosef HaTzaddik about who it says: שָׁם שָׁמֵיִם שָׁגוּר בְּפִיוֹ רש"י וישב לט ג, וכן Shem Shamayim was constantly on his tongue; he was constantly connected to Hashem with every move he made. He became a Melech, and was Zoche to save the world from starvation.

## A *Baal Bitachon* Is Close to Hashem, Which Makes Him the Luckiest Person in The World

Many *Meforshim* say that *Noach* wasn't really supposed to be saved from the *Mabul*, but because he was: מָצָא חֵן בְּעֵינֵי ה' found favor in the eyes of Hashem, he was saved. ( $Radak^8$ ,  $Gri"z^9$ , etc.). There are people who get

4 רמב"ם הלכות לולב (ז כד) כך היה המנהג בירושלם, יוצא אדם מביתו שחרית ולולבו בידו, ונכנס לבית הכנסת והוא בידו, מַתפלל והוא בידו, **ויוצא לבקר חולים ולנחם אבלים והוא בידו**, וכשיכנס למדרש משלחו לביתו ביד בנו או ביד עבדו.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> רמב"ם הלכות יו<sup>"</sup>ט (ו יח) וכשהוא אוכל ושותה חייב להאכיל לגר ליתום ולאלמנה עם שאר העניים האמללים, אבל מי שנועל דלתות חצרו ואוכל ושותה הוא ובניו ואשתו, ואינו מאכיל ומשקה לעניים ולמרי נפש, אין זו שמחת מצוה אלא שמחת כריסו, ועל אלו נאמר (הושע ט ד) זְבְחֵיהֶם כְּלֶחֶם אוֹנִים לָהֶם כָּל אֹכְלֵיו יַטַּמְאוּ כִּי לַחְמֶם לְנַפְּשָם, ושמחה כזו קלון היא להם, שנאמר (מלאכי ב ג) וזַרִיתִי פַּרְשׁ עַל פּנִיכם פַּרְשׁ חַגִּיכם.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ספר החינוך (מצוה שכד, מצות נטילת לולב) משרשי המצוה. הקד"מה, כבר כתבתי לך בני כמה פעמים במה שקדם, שהאדם נפעל כפי פעולותיו שיעשה תמיד, ורעיוניו וכל עשתונותיו נתפשות אחרי פעל ידיו, אם טוב ואם רע. ועל כן כי רצה המקום לזכות עמו ישראל אשר בחר, הרבה להם מצות להיות נפשם מתפעלת בהן לטובה תמיד כל היום. ומכלל המצות שציונו להתפיש מחשבתנו בעבודתו בטהרה היא מצות התפלין, להיותן מונחין כנגד איברי האדם הידועים בו למשכן השכל, והם הלב והמוח, ומתוך פעלו זה תמיד, ייחד כל מחשבותיו לטוב, ויזכור ויזהר תמיד כל היום לכוון כל מעשיו ביושר ובצדק. וכמו כן מצות הלולב עם שלשת מיניו מזה השורש היא, לפי שימי החג הם ימי שמחה גדולה לישראל, כי הוא עת אסיפת התבואות ופירות האילן בבית, ואז ישמחו בני אדם שמחה רבה, ומפני כן נקרא חג האסיף, וצוה הא-ל לעמו לעשות לפניו חג באותו העת, לזכותם להיות עיקר השמחה לשמו, ובהיות השמחה מושכת החומר הרבה, ומשכחת ממנו יראת אלקים בעת ההיא, ציונו השם לקחת בין ידינו דברים המזכירים אותנו כי כל שמחת לבנו לשמו ולכבודו, והיה מרצונו להיות המזכיר מין המשמח, כמו שהעת עת שמחה, כי צדק כל אמרי פיו, וידוע מצד הטבע כי ארבעה המיניו כולם משמחי לב רואיהם.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ביאור הגר"א לשו"ע (או"ח סי' א) הַגָּה, שִּׁוּיתִי ה' לְנֶגְדִּי תָמִיד (תהילים טז ח) **הוא כלל גדול בתורה ובמעלות הצדיקים אשר הולכים לפני האלקים**, וכתב הגר"א: ובמעלת הצדיקים אשר כו'. **כמ"ש** (נח ו ט) **אִישׁ צַדִּיק תָּמִים אֶת הָאֱלֹקִים הִתְהַלֶּךְ נֹחַ,** וכן בחנוך, וכן באבות אֲשֶׁר הִתְהַלָּכוּ אֲבֹתֵי לְפָנָיו (ויחי מח טו) וזהו כל מעלת הצדיקים.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> רד"ק עה"פ וְנָחַ מָצָא חֵן בְּעֵינֵי ה' (בראשית ו ח) עשה מעשים טובים שבהם מצא חן בעיני ה', וכן נאמר במשה רבינו ע"ה כִּי מָצָאתָ חֵן בְּעֵינַי (תשא לג יז). ובב"ר (כח ט) אמר ר' אבא בר כהנא, כִּי נָחַמְתִּי כִּי עֲשִׂיתִם, ונח אתמהא, אלא אפילו נח שנשתייר מהם לא היה כדי אלא שמצא חן בעיני ה'.

<sup>9</sup> חידושי הגרי"ז עה"פ נֹחַ אִישׁ צַדִּיק תָּמִים הָיָה בְּדֹרֹתָיו (ו ט) יש להבין, מהו "צדיק" ומהו "תמים"? ובת"א כ' "נח גבר זכאי, שלים הוה בדרוהי". וכן בת"י "נח הוה גבר זכאי, שלים בעובדין טבין הוה בדרוהי", וצ"ב.

ונראה לבאר עפימ"ש הר"מ פ"ג מתשובה הל' א-ב, וז"ל, כל א' וא' מבני האדם יש לו זכיות ועונות. מי שזכיותיו יתירות על עונותיו, צדיק. ומי שעונותיו יתירות על זכיותיו, רשע. מחצה למחצה, בינוני. וכן המדינה, אם היו זכיות כל יושביה מרובות על

special treatment even though they don't deserve it, like a *Baal Bitachon* who is pulled out of *Gehinom* because of his *Bitachon*. (*Ramchal*<sup>10</sup>). And the name "*Noach*" means *Menucha* and *Bitachon*; perhaps this is why he was: מָצָא חֵן found favor in the eyes of Hashem.

R' Dovid Bleicher Zatzal says<sup>11</sup> that a Baal Bitachon is: מְקוּרֶב לְמֵלְכוּת a member of the royal palace, and therefore he gets special treatment. A certain boss was always firing his employees, except for a mediocre worker, who was indeed worse than his friends, but

the boss likes him, and the boss needs a friend on the staff with whom to schmooze with. This is a *Mashal* to a *Baal Bitachon*, who is close to Hashem, and he is the luckiest person in the world.

#### וַיאׄמֶר ה לֹא אֹסָף לְקַלֵּל עוֹד אֶת הָאֲדָמָה חּ כּא Counting Your Blessings Brings Goodness in This World

After Hashem saw the *Korban* of *Noach*, He decided that from now on, the world can continue to exist, and without another *Mabul*. Why now? *Chazal* say<sup>12</sup> that the reason why *Noach* brought the *Korban* was because he

עונותיהן, ה"ז צדקת. וכן כל העולם כולו. אדם שעונותיו מרובין על זכיותיו, מיד הוא מת ברשעו, שנא' (ירמיה ל יד) עַל רֹב עֲוֹנֵךְ, וכן מדינה שעונותיה מרובין, מיד היא אובדת, שנא' (וירא יח כ) זַעֲקַת סְדֹם וַעֲמֹרָה כִּי רָבָּה וגו', וכן כל העולם כולו, אם היו עונותיהם מרובים מזכיותיהן, מיד הן נשחתין, שנא' (בראשית ו ה) וַיִּרְא ה' כִּי רַבָּה רָעַת הָאָדָם, ע"כ.

והנה במדינה או העולם שעונותיהן מרובין מזכיותיהן שהם נשחתין מיד, הרי גם הצדיק שאינו גמור שזכיותיו מרובין על עוונתיו ג"כ נשחת עמהם, שמיעוט עוונתיו מצטרף לריבוי עוונות העולם כולו, ולפיכך נידון עם העולם כולו. משא"כ צדיק גמור שאין לו עוונות כלל, אינו נידון עם כל העולם כולו מכיון שאין לו עוונות כלל אין מקום להצטרף עם דין העולם כלל.

וזהו שכ' התרגום "זכאי שלים", דהנה מה דמתרגמינן צדיק "זכאי" פי' הרמב"ן שהוא זכאי בדינו, דהיינו שיש לו רוב זכיות על עוונות, אך יקשה דא"כ היה צריך לידון בדין העולם וימות, וע"ז כתיב "תמים" ומתרגמינן "שלים " והיינו צדיק גמור, לפיכך לא נידון עם העולם וניצל. אך צ"ע, דבסנהדרין (קח א) לא משמע כן, דתנא דבר"י אף על נח נחתך גז"ד אלא שמצא חן בעיני ה', וכידון עם העולם וניצל. אך צ"ע, דבסנהדרין (קח א) לא משמע כן, דתנא שמצא חן בעיני ה' ועשה עמו לפנים משורת הדין, וכו' עיי"ש, ומוכח שגם נח בעצם נכלל בדין רוב העולם למיתה אלא שמצא חן בעיני ה' ועשה עמו לפנים משורת הדין, וצ"ע, (א"ה, עי' בספורנו סו"פ בראשית, ולפי"ד י"ל הגמ' בסנהדרין, יע"ש ודו"ק).

<sup>10</sup> אוצרות רמח"ל (דרוש בענין הקיווי, עמ' רמז) הַמְּקַוֶּה אפילו נכנס בגהינום יוצא ממנו, שנאמר (ישעיה מ לא) וְקוֵי ה' יַחֲלִיפוּ כֹחַ יַעֲלוּ אֵבֶר כַּנְּשָׁרִים, יקו"ק מאיר עליו. וכמה מלאכים עליונים מעלים אותו הַמְּקְוֶה (וזה) אֶבֶר כַּנְּשָׁרִים. ומסתלקים עמו למעלה, ותקותו היא טהרתו, מִקְוֵה יִשְּׂרָאֵל ממש, כי הוא במדריגה עליונה שאין עושה בו פגם, אם חָטָאתָ מַה תִּפְעָל, וזהו סוד התשובה שהוא ממש שב אל מקורו, והס"א לא יכלה לו, ונאמר (הושע יד ב) שׁוּבָה יִשְׂרָאֵל עַד ה', כן הַמְקַוֶּה הוא ממש בוקע בקו תקותו, ועושה נקב וסדק לעלות תחת כסא הכבוד, וזה לִישׁוּעְתְּךְּ קְוּיִתִי ה', וזה יַחֵל יִשְּׂרָאֵל אֶל ה' כִּי עִם ה' הַחֶּסֶד, במקום שמתגלה יקו"ק מתגלה חסד, ואין פגם מעכב. וכמו שקיוה בחייו לה', כן לאחר מותו כשמתגברים כנגדו הדינים, הוא מתחזק בתקותו עד ה' ונקשר בו, ומסתלק ברגע. וזה לִישׁוּעַתְךְּ קְוִּיתִי אינו אומר לישועתך "אקוה" אלא קְוִיתִי בחיי, כן אחר המות לא יבושו הקוים.

<sup>11</sup> ספר דברי בינה ומוסר, (שיחות ומאמרים שנרשמו ע"י תלמידי ישיבות בית יוסף מפי הגה"צ רבי דוד בליאכר זצוק"ל ראש ישיבת בית יוסף מזרי'ץ-פודליאסק, תל אביב תשל, עמ' קצ ד"ה וזוהי) החסיד הבוטח בה' בכל לבבו ורוחו נאמן עם ה', השמירה עליו אינו מצד רחמנות (שומר פתאים ה') ולא מצד איזה מעשה פרטי (שומר מצוה לא ידע דבר רע) אלא מצד קרבתו לאלקים ית"ש שהוא מקורב למלכות מצד עצמיותו והוא חלק מהמלוכה, כי אמנם יש חוקים כלליים לכל יושבי המדינה, אבל יש מקורבים שיש להם זכויות מיוחדות ומשפטי שרים משום שמשתתפים בהנהגת המדינה, שאף בשנת בצורת ושעת חירום שכולם סובלים חרפת רעב, אבל להם אין כל דאגה, כי כל ענייניהם העצמיים גם המה לענייני המלוכה יחשבו, וכמידת מסירות לבו ונאמנות רוחו, כן התקרבותו אל המלך. כן החסיד הבוטח הנאמן לאלקיו, אין מודדין לו לפי מעשיו אלא לפי קרבתו, אפילו יזדמן חטא לידו, אך כיון שבלבו הוא נאמן, מושכין עליו חוט של חסד ולא יירא שמא יגרום החטא (כמבואר ברמב"ן ריש שער האמונה והבטחון, שההבדל בין אמונה ובטחון הוא שהמאמין ירא שמא יגרום החטא, אבל הבוטח אינו ירא שמא יגרום החטא עיי"ש) כי אפילו רשע הבוטח בה' חסד יסובבנו, למה הדבר דומה, למקורב למלכות שמצאו בו איזה עולה, אילו היה קורה דבר זה לאדם מן השורה היו דנים אותו ללא ספק בכל חומר הדין, אבל מי שמקורב למלך ואוהבו נוהגים בו לפנים משורת הדין. ורשע הבוטח בה', אין המדובר ברשע גמור, אלא באדם הקשור בפנימיות נפשו לבורא ובוטח בו בכל מאודו אלא שנכשל באיזה דבר, ובענין זה קרוי הוא רשע, כגון זה חסד יסובבנו.

<sup>12</sup> פרקי דרבי אליעזר (פרק כג) וישב נח ודורש בלבו (מפרש "וַיַּבֶן נֹחַ" לשון בינה. רד"ל) ואמר: **הקדוש ברוך הוא הצילני ממי** המבול, והוציאני מן המסגר הזה, ואיני חייב להקריב לפניו קרבן ועולות? מה עשה נח, לקח מן הבהמה הטהורה שור וכשב, המבול, והוציאני מן המסגר הזה, ואיני חייב להקריב לפניו קרבן ועולות? מה עשה נח, לקח מן הבהמה הראשון שהקריבו עליו קין והבל, והקריב עולות ארבע, (וכתב הריקאנט"י ומכל עוף הטהור תור ובני יונה, ובנה את המזבח הראשון שהקריבו עליו קין והבל, והקריב עולות ארבע, (וכתב הריקאנט"י

2

-

The only way to

be a grateful

person is when

you thank Davka

for TINY goodness

was **grateful**; i.e., that he was saved from *Mabul* and the "prison" of the *Teiva*. We can suggest that **as soon as Hashem sees** thankfulness, then things can keep moving in this world.

The whole *Tzara* of *Dor HaMabul* was: כִּי theft. סְמָס וּיגּ theft is the

symbol of dissatisfaction. When you desire what isn't yours, it's a sign that you aren't spending time and *Kochos* to count your blessings. Dissatisfaction is the first step to all evil and eventual destruction.

Although Noach was surely

always a *Sameach B'chelko* (and his very name means "*Menucha*" and not looking for trouble) yet, bringing a *Korban* is an official major gesture of gratitude, like saying *Nishmas* or bringing *Bikkurim*. I would suggest that periodically it would be *K'dai* (worthwhile) for every person to make an official thank-you *Matzav*, which is actually the idea of all our *Yamim Tovim*.

The very existence of a *Yid* is being a thankful human, since "*Yehudi*" means "Thank you"<sup>13</sup> (and the name is the description and the essence of the person). We thank constantly, and therefore our **daily** *Tefilos* are loaded with "thank you" and *Haleluka's*. And once in a while, we go all-out with *Hakaras HaTov*; i.e., by *Yamim Tovim* and *Korbanos*, and

special Seudos Hoda'ah, etc.

# Hashem Tests You to See If You'll Appreciate Your Life Even When Things Are Not So Perfect

The worst part of *Adam HaRishon's* sin was when he said: הָאִשָּׁה אֲשֶׁר נָתַתָּה עִמָּדִי it's her fault, of the woman that You gave me, as if

blaming Hashem for giving him this wife, and *Rashi* mentions<sup>14</sup> how he was an ingrate. (*Seforim*<sup>15</sup>). Before *Adam* had *Chava*, he tried marrying all kinds of animals, and he wasn't satisfied until *Chava*. (*Rashi*<sup>16</sup>). Why was this necessary?

Most probably this was to get him to appreciate *Chava*. A wife is a major *Nisayon* in a person's life. Notice how the *Malachim* wanted to bring more *Shalom Bayis* to *Avraham Avinu*. They asked him where *Sara* is, and he proudly answered: הַנָּה בָּאֹהֶל וִירָא יִח טּ "She is inside the tent!" which *Rashi* explains: "She is a *Tz'nua* (modest woman). And *Rashi* quotes *Chazal* who say<sup>17</sup> they did this: לְחַבְּבָה עַל בַּעֲלָה to make her more beloved to her husband.

Even a *Tzaddik* like *Avraham Avinu* needed to love his *Sara* more and more, and at the ripe old age of 99! This is an ongoing *Nisayon* for all mankind, to constantly remind himself how lucky he (or she) is that he's married altogether! In *Novardok*, I

שהיה קרבן תודה. רד"ל) שנאמר (ח כ) וַיִּבֶן נֹחַ מִּזְבֵּחַ לַה', ויקח אין כתיב, אלא וַיַּעַל עלֹת בַּמִּזְבַּחַ (שתיבת "במזבח" מיותר, שכבר כתיב ויבן נח מזבח, וגם "ב" של במזבח בְּפַּתַח משמע על המזבח הידוע, והיינו המזבח הראשון שהקריבו בו הראשונים, וזה ראיה על מה שאמר ובנה את המזבח הראשון. פי' מהרז"ו), ועלה ריח ניחוח לפני הקב"ה וערב עליו, שנאמר (ח כא) וַיָּרַח ה' אֶת רֵיחַ הַנִּיחֹם, מה עשה הב"ה, פשט יד ימינו ונשבע לנח שלא להעביר מי המבול על הארץ, שנאמר (ישעיה נד ט) כִּי מֵי נֹחַ זֹאת לִי אַשֹּר נִשַּבַעתִּי מֵעבֹר מֵי נֹחַ.

ויצא כט לה. <u>הַפַּעַם אוֹדֵה אָת ה' עַל כֶּן קָרְאָה</u> שָׁמוֹ יְהוּדָה. ויצא כט לה.

רש"י עה"פ הָאִשָּׁה אֲשֵׁר נָתַתָּה עִמֶּדִי (ג יב) **כאן כפר בטובה**. <sup>14</sup>

<sup>15</sup> מדמצינו שתיקן את זה באמירת תודה "טוב להודות לה". (ספר סוד החשמל, חלק ג $^{15}$ 

<sup>.</sup> רש"י עה"פ זאת הַפַּעַם (ב כג) מלמד שבא אדם על כל בהמה וחיה, ולא נתקררה דעתו עד שבא על חוה וה $^{16}$ 

רש"י עה"פ וַיּאמְרוּ אֱלָיו (יח ט) בב"מ (פז א) אומרים **יודעים היו מלאכי השרת שרה אמנו היכן היתה**, אלא להודיע שצנועה <sup>17</sup> רש"י עה"פ וַיּאמְרוּ אֱלָיו (יח ט) בב"מ (פז א) אומרים נראית, וצריך לישאל אחריה. רש"י בב"מ שם) **כדי לחבבה על בעלה**.

Bitachon Weekly erשת נח תשפ"ד

*Enjoy the sun* 

and the air, your

food and your

health, even

your

Ruchaniyus,

albeit small

was told that most people don't appreciate their wives enough.

The spouse is actually a #1 area of the

goodness of Hashem in giving us a partner, as it says: לא טוֹב הֱיוֹת it is not good for a man to be alone. Of course, all your: אַבְרִים body parts and your life itself also need constant reminding to be grateful for them. The Velt says: "Love is work"; you don't always love automatically. Hashem tests you to see if you'll still love, even when things aren't so perfect.

If you are a true *Oved Hashem* (like R' Avigdor Miller *Zatzal*, and the *Novardokers Zatzal*) you would love *Davka* having a challenging spouse, since this makes you grow in *Middos*, which is the most important part of your life (but don't look for trouble).

#### וַיִּקַח שָׁם וַיֵּפֵת ט כג

#### A Person Needs to Have His Own Mind

When *Noach* was shamefully uncovered, *Shem* and *Yefes* took a robe and covered him. *Rashi* explains that the *Passuk* says: חַיָּקַח "he" took (singular) instead of: יוַיקְחוּ "they"

took (plural), because *Shem* took the initiative to protect his father's honor, and because of this, he was *Zoche* to *Tzitzis*. I

once heard that it was a Chisaron in Hevel since he didn't take the initiative in bringing a Korban, as it says: וָהֶבֵל הַבִּיא גַם הוּא דּד *Hevel* "also" brought a Korban. A person needs to have his own mind! (Especially bν M'chadesh Chidushei Torah). is interesting that when Hashem reprimanded Adam, He said: כִּי שַׁמַעתַּ לַקוֹל אֲשָׁתַּך ג יז

because you listened to your wife, as if the main part of his *Aveira* was his LISTENING to his wife instead of making his OWN decision. This is a lack of self-respect for the: יְצִיר כַּפִּיו שֶׁל הַקְבָּ" handiwork of Hashem. Being a "nuchschlepper" (one who gets dragged along) can be a grave sin, and a: מְּחִיתוּת disgrace of a *Tzelem Elokim!* Before the *Alter* from *Novardok Zatzal* made his own *Shita*, he did a strange פְּעוּלָה move, which burned his bridges with the public, and he disappeared to a private place. (*T'nuas HaMussar*<sup>19</sup>).

18 רש"י עה"פ וַיַּקַח שֵׁם וַיֶּפֶת (ט כג) אין כתיב ויקחו אלא ויקח (סנהדרין ע א) **לימד על שם שנתאמץ במצוה יותר מיפת, לכך** זכו בניו לטלית של ציצית, ויפת זכה לקבורה לבניו, שנאמר (יחזקאל לט יא) אֶתֵּן לְגוֹג מְקוֹם שָׁם קֶבֶר.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> תנועת המוסר (תולדות אישיה ושיטותיה, לר' דוב כץ, מהדורא חדשה ירושלים תשע"ו חלק ד עמ' 187) בימי שֶׁבֶת ר' יוזל בסלבודקה, ילדה לו אשתו עוד שני ילדים, בן ובת. בלידתה האחרונה, נתקשתה ללדת, ועם צאת עוברה יצאה גם נשמתה. מקרה זה השפיע מאד על רוחו של ר' יוזל, והוא החליט לפרוש לגמרי מן העולם. את ילדיו חילק למשפחות שונות, את בתו הבכירה שלח וכו' ואילו הוא כלה את עצמו בחדר, בדירתו של אחד מתושבי סלבודקה, המכונה ר' שלמה הפחח, ולא יצא מפתח ביתו במשך שנה וחצי, בערך. זה אירע בשנת תרמב-ג. ר' שלמה הפחח היה יהודי פשוט, אבל ירא אלקים. וגם אשתו, אשה תמימה, חיבבה מאד את לומדי התורה, והיתה עוסקת באיסוף צרכי מזון לטובת ישיבתו של ר' צבי לויטן, המכונה ר' הירשל מסלבודקה. הם שמחו מאד על הזכות הזאת שנזדמנה להם לאכסן בביתם את הפרוש הזה, שיצא לו שם כצדיק, וקיבלו עליהם ברצון את החזקתו והטיפול בו.

לפי התכנית שקבע לו ר' יוזל, היה צריך להיות כלוא במשך שבע שנים. אבל לרגלי מאורות מסוימים היה נאלץ לאחר כשנה ומחצה להפסיק את התבודדותו, והתחיל לצאת ולבא בין הבריות. אולם יחד עם זה היה שקוע כולו בלימודי תורה ובעבודת ה', ולא פנה לשום עסקים אחרים. ידידיו התחילו להתעניין שישא אשה ויבנה שוב את ביתו.

ר' אליעזר שולביץ מלומזה הציע לפניו שידוך עשיר, אבל הוא לא הסכים. יש שהציעו לו את בתו של ר' שמחה זיסל (הסבא מקלם) מרת נחמה ליבה, שיצא לה שם בחכמה ויראה, והוא נסע לעיר קלם להפגש איתה. רש"ז התבטא על שידוך זה בבדיחותא ואמר, שבעולם הרחב מחפשים בזמנים אלה להשתדך בבעל אומנות. והנה החתן המוצע הזה הוא באמת בעל אומנות, כדברי חז"ל (חולין פט א) מה אומנותו של אדם בעולם הזה? יעשה עצמו כאלם. אבל אומנות זו איננה מפרנסת את בעליה. ר' יוסף יוזל ישב בקלם כשנים עשר יום, ומספרים, שבמך כל הזמן התנהלו ביניהם ויכוחים בעניני מוסר. רש"ז התנגד

A Melech is a selfless Anav

with no Zich. He isn't

sensitive about his own ego,

and doesn't live for himself.

He lives for the Klal, and is

the heart of Klal Visroel.

Like Dovid, who was above

the normal Tevah of a

person & was a total giver,

and had no lust for Kavod.

This is a true Melech

Very few people have their own minds. Most

people are the products of

their environments, whether for good or for bad. (Rambam<sup>20</sup>). They don't realize how 24/7 their brain is constantly occupied with: מַה יֹאמֵרוּ שהבּרְיוֹת What will people why say?? This is seeking Kavod and Bizayon avoiding dominates almost every move they make.

A *Melech* is smeared with oil, which is a substance that floats higher

than all other liquids. It is independent, and it doesn't mix. The *Medrash* says<sup>21</sup> that

Yitzchok, Yaakov, and all the Shevotim

wanted Yehuda NOT to

"She admit: צַדקַה מִמַנִּי (Tamar) is right"; but he didn't listen. Dovid was the same way, not listening to Bnei Tzeruya's opinion when they advised him to kill his enemies22. Dovid had his own mind. This is a true leader, and not a nuchschlepper. These Tzaddikim were their breaking busv Middos, and were always going against their Negi'os.

They are true Malchus. As we

know, *Dovid* had 70 years of life from *Adam HaRishon*; and perhaps he was being: מְתַקַן

בהחלט לשיטתו, ומשום כך לא באו לידי הסכם גם בענין השידוך. גם ר' יוזל לא היה להוט לשידוך כזה, וחיזר יותר אחרי נחותת דרגא (כמאמרם ביבמות סג א, נחות דרגא ונסיב איתתא) כדי שלא יהא נאלץ להיכנע ולהשתעבד לדעת אחרים.

וכאן אירע שוב מקרה שהסעיר את הרוחות. לר' שלמה הפחח, בעל דירתו של ר' יוזל, היתה בת יחידה בשם חיה. אביה רצה למצוא לבתו בן זוג בן תורה, אבל ההצלחה לא האירה לו פנים, והיא הלכה ונזדקנה. והנה נזדמן לה שידוך הגון בבן עניים מעיירה סמוכה, שבאו אתו לידי הסכם, כתבו תנאים וקבעו את החתונה לאחר חג הסוכות. בין כסא לעשור, קרוב ליום שנועד החופה, התחרט החתן והחזיר להם את כתב התנאים. המקרה הזה נפל בבית ר' שלמה כְּרַעַם ביום בהיר, וגרם להם צער רב שניתן לו ביטוי על ידי בכיות ויללות.

ר' יוזל שלא ידע כלום מהנעשה, בשמעו בערב יללות יוצאות מביתו של ר' שלמה, חשב שקרה להם אסון, ולמחרת בפגשו בו שאלו לפרטי המקרה. הפחח סיפר לו את המעשה בהפרת השידוך, ושפך לפניו את לבו המר. רחמי ר' יוזל נכמרו לנוכח צערו שאלו לפרטי המקרה. הפחח סיפר לו את המעשה בהפרת השידוך, ושפך לפניו את בתו. ר' שלמה לא האמין למשמע של ר' שלמה ובני ביתו, שֻׁכָּה הטיבו עמו במשך כל השנים, והוא אמר לו שהוא מוכן לישא את בתו. ר' שלמה לא האמין למשמע אזניו, שאברך נכבד כזה, מפורסם בתורה וביראה, יאות להשתדך בבתו המסכנה, וחשב שכוונתו לנחם אותם. אבל ר' יוזל חזר על דבריו, ולשם אישור הבטחתו נתן לו תקיעת כף.

מאורע זה התפרסם מיד ועורר תמהון רב. אישי המוסר הנודעים, ר' יצחק בלזר, ר' נפתלי אמסטרדם, ור' אברהם שינקר, שר' יוזל נמצא במחיצתם, חששו שיצא מזה גם חילול השם, שמא יתחילו הבריות לרנן שר' יוזל נתן עיניו בְּריבה זו לרגל איכסונו באותו בית, וניסו להשפיע על הפחח שיוותר על התקיעת הכף. אבל הפחח לא הסכים, וגם ר' יוזל עמד על הבטחתו בלי כל היסוס ונשא אותה לאשה. ר' יוזל התנה עם חותנו תנאי מפורש, שיבנה לו דירה מבודדת כדי שלא יופרע לו מלימודו ומעבודתו, ושלא יוטל עליו לדאוג לפרנסת הבית.

<sup>20</sup> רמב"ם הלכות דעות (ו א) דרך ברייתו של אדם להיות נמשך בדעותיו ובמעשיו אחר ריעיו וחביריו, ונוהג כמנהג אנשי מדינתו, לפיכך צריך אדם להתחבר לצדיקים ולישב אצל החכמים תמיד כדי שילמוד ממעשיהם, ויתרחק מן הרשעים ההולכים בחשך כדי שלא ילמוד ממעשיהם.

<sup>21</sup> שמות רבה (ל יט) ולמה נתן הקב"ה כתר ליהודה, והלא לא לבדו הוא גבור מכל אחיו, והלא שמעון ולוי גבורים והאחרים, אלא שדן דין אמת לתמר לכן נעשה דיין העולם, משל לדיין שבא דין של יתומה לפניו וזיכה אותה, כך יהודה בא דין תמר לפניו שתשרף והוא זיכה אותה מפני שמצא לה זכות, כיצד **היו יצחק ויעקב יושבים שם וכל אחיו והיו מחפין אותו,** הכיר יהודה למקום ואמר אמיתת הדבר ואמר צדקה ממני ועשאו הקב"ה נשיא.

<sup>22</sup> וַיַּעַן אֲבִישַׁי בֶּן צְרוּיָה וַיּאמֶר, הֲתַחַת ֹזאת לא יוּמַת שִׁמְעִי כִּי קְלֵל אֶת מְשִׁיחַ ה'. **וַיּאמֶר דָּוִד מַה לִּי וְלְכֶם בְּנֵי צְרוּיָה** כִּי תִּהְיוּ לִי הַיּוֹם לְשָׂטָן הַיּוֹם יוּמַת אִישׁ בְּיִשְׂרָאֵל כִּי הֲלוֹא יָדַעְתִּי כִּי הַיּוֹם אֲנִי מֶלֶךְ עַל יִשְׂרָאֵל. וַיּאמֶר הַמֶּלֶךְ אֶל שִׁמְעִי לֹא תָמוּת וַיִּשְּׁבַע לוֹ הַמֵּלֵךָ. ש"ב יט כב-ד. Bitachon Weekly פרשת נח תשפ"ד

repairing the weakness of *Adam* who "listened" to his wife. He was also never blaming others for his problems, unlike *Adam* who blamed *Chava*, by saying: הָּאָשֶׁר אֲשֶׁר יְמָדָּי it's her fault.

He always blamed his *Tzaros* on his own sins. He was the true *Melech* who takes responsibility for his actions, and he's always: admits to the truth.

#### מַכֹּל הַבְּהָמָה הַטְהוֹרָה אִישׁ וְאִשְׁתּוֹ זּ בּ Criticism And Lack of Proper Respect and Appreciation Is a Form of Subtle Destruction

From every species, *Noach* had to bring to the *Teiva*: אָישׁ וְאִשְׁתּוֹ "a man and his wife". It is very odd that the *Torah* should call an animal: אִישׁ וְאִשְׁתּוֹ "a man and his wife". Especially since "*Ish*" is a *Lashon* of *Chashivus*, even by humans. The problem of *Dor HaMabul* was that they were *M'zalzel* in life. *Gezel* (stealing) and *Arayos* means having no respect for what isn't yours. Everything is *Hefker* (chaos) and you can do whatever you want without any rules of decency.

וְהִנְנִי מֵשְׁחִיתָם וּיֹג They need to be destroyed, because not appreciating and respecting is a form of subtle destruction. Criticism is in the same class. *Amalek* was known for their *Leitzanus* of all that's holy. They made a joke out of *Yetzias Mitzrayim*, and were *M'vatel* all its glory and greatness. This is why we have a *Mitzva* to: תַּמְלֶק תצא כה יט "destroy" the memory of *Amalek*.

\*\*\*

"Society had declined. People

who destroy deserve to be destroyed. This is why criticism is such a poison, and: פֿל הַפּוֹסֵל פֿל הַפּוֹסֵל your criticism of others is just pointing out your OWN problems. (Chazal²³). Those who are M'vatel (put down) others, are really being M'vatel (putting down) themselves. No respect; just Zil'zul. R' Shneur Kotler Zatzal used to talk about the: עוְלָה crime of being a M'vatel. This needs LOTS of work on Ayin Tova.

#### Work On Respecting Hashem's Creatures, Especially Your OWN *Tzelem Elokim*

Perhaps this is why it says: אָישׁ וְאָשְׁתּוּ "a man and his wife" by animals, since to conquer a bad *Midda* (of making life and people cheap), you need to go extreme and respect even an animal. Whatever Hashem creates, is automatically very precious. Now surely you'll respect humans, and stop abusing their rights<sup>24</sup>.

Notice how the *Passuk* ends up with: וּמָן the "non-*Tahor*" animals, and *Chazal* say<sup>25</sup> that 8 extra letters were used in order to avoid saying the word "Tamei". Why *Davka* here? (And indeed, in later *Parshiyos* the word "Tamei" is used all over?) Perhaps *Davka* here, where *Noach* needed a lesson to respect Hashem's creatures, the *Torah* is careful not to say the word *Tamei*. This explains why *Noach* got in trouble for feeding the lion too late.

And after the *Mabul*, the *Torah* stresses the greatness of a human being by saying that a: כִּי בְּצֶלֶם אֱלֹקִים murderer is *Chayav Missa:* כִּי בְּצֶלֶם אֱלֹקִים because Man is created with

6

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> קידושין ע ב, כל הפוסל פסול, ואינו מדבר בשבחא לעולם, ואמר שמואל במומו פוסל. (ולשון הרמב"ם פי"ט מהלכות אסו"ב הי"ז, שלחן ערוך אה"ע סי' ב ס"ב, **שכל הפוסל במומו פוסל**).

<sup>24</sup> באופן אחר י"ל דנקט הפסוק לשון "אִישׁ וְאִשְׁתּוֹ" גבי בהמות כיון שמביאין מהן קרבן, ועוד שהרי באים במקום הקרבת האדם עצמו. הרב מנדל שליט"א.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> פסחים ג א, דאמר רבי יהושע בן לוי, לעולם אל יוציא אדם דבר מגונה מפיו, שהרי עקם הכתוב שמונה אותיות ולא הוציא דבר מגונה מפיו, שנאמר (ז ח) מָן הַבְּהֵמֶה הַּטְּהוֹרָה וּמִן הַבְּהֵמֶה אֲשֶׁר אֵינֶנֶּה טְהֹרָה (ולא כתיב הבהמה הטמאה כי אורחיה, הרי שמונה אותיות עקם, הטמאה חמש אותיות הן, אשר איננה טהורה שלש עשרה אותיות, ואף על גב דבאורייתא כתיב טמא, שני אורחיה בחד דוכתא, ללמדך לחזר על לשון נקיה. רש"י).

Bitachon Weekly פרשת נח תשפ"ד

a Tzelem Elokim. We can suggest (at least as a Remez) that since the Torah went

extreme in building up animals (by calling them: איש ואשתו "a man and his wife"), so should we also go extreme when we work on self-esteem.

A huge chunk of our sins can be traced to lack of self-worth, and I was told in *Novardok* that working on your own Gadlus when Kodesh needed is Kodoshim.

allow a drop of selfcriticism unless it has a Tachlis

Keep pushing against your nature, and don't

#### מַיַּד אִישׁ אַחָיו אָדָרשׁ אַת נַפֶּשׁ הַאַדַם ט ה **Every Human Being Is Sacred to** Hashem, and Should Truly Be in Awe of His Own

# **Greatness**

RSRH Zatzal says<sup>28</sup> that every human being has to view his fellow human as a brother, since they are both a Tzelem Elokim, and they need to respect each other as being appointed

Hashem as His representative to protect and rule over the whole world down to its lowest creature in accordance with His Divine will. \*\* We respect each other's Nefesh, and we realize that all humans breathe the spirit of Hashem. We are all the "holiest" "highest" of all earthly creatures, and we have a responsibility towards each other. If one human takes away even a precious tiny second of another person by killing him, then he has to answer to Hashem, and he is in lots of trouble, Rachmana Litzlan.

Even the most miserable human being is sacred to Hashem. In Slabodka they said about a *Tzelem Elokim*: מַה נּוֹרָא הַמָּקוֹם הַזֵּה וָאָנֹכִי לֹא יָדֶעְתִּי כח טז-יז We have no idea how great and noble we all are. We are influenced by the wicked Amalek who plays down everything, and makes dangerous "jokes" about the reality of human existence. Every person should truly be in awe of his own greatness, and the more he is involved in these concepts, the more he Shteigs. For

#### ויום ולילה לא ישבתו חכב

#### By Having Emuna During Times of Darkness **Eventually Things Will Become Bright**

Why did Hashem create the world with days and nights, and why does the night come first? Similarly, the Gemara in Brachos asks<sup>26</sup> why the Mishna starts off with K'riyas Sh'ma of Arvis (evening) and only later K'riyas Sh'ma of Shachris?

Some *Meforshim* say<sup>27</sup> that: עֵרֵב (evening) means a mixture, and a time that a person is confused and cannot see straight. We can suggest that this is a Remez: If you say K'riyas Sh'ma of Arvis (and proclaim that Hashem is one) during your (עֵרֶב) confused and difficult situations, then you will be Zoche to say "Hashem Echad" during bright and clear and happy times (Shachris). This is the Schar of a Baal Bitachon, and one who: הַלַר י חַשָּׁכִים וְאֵין נֹגַהּ לוֹ ישעיה ני walks in darkness without illumination.

ברכות ב א, תנן, מאימתי קורין את שמע בערבין. ובגמ', תנא היכא קאי דקתני מאימתי (מהיכא קא סליק דתנא ביה חובת <sup>26</sup> קריאת שמע, שהתחיל לשאול כאן זמן הקריאה. רש"י) ותו מאי שנא דתני בערבית ברישא לתני דשחרית ברישא? רד"ק בספר השרשים (ערך "ערב") ענין ערבוב והתחברות הדברים. ומזה נקרא העת אחר ביאת השמש ערב, בָּעֶרֵב בָּשֶּׁר <sup>27</sup>

<sup>ָ</sup>לֵאֱכֹל (בשלח טז ח) בשש נקודות, מפני שהוא עת החשך ויתערבו הדברים שלא יכיר אדם ולא יפריד בין דבר לדבר. פירוש הגאון מוהר"ר רבי שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה עה"פ וְאַךְ אֶת דְּמְכֶם לְנַפְּשׁתֵיכֶם אֶדְרשׁ מִיַּד כָּל חַיָּה אֶדְרְשֶׁנּוּ 🗝 פירוש הגאון מוהר"ר רבי שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה עה"פ וְאַךְ אֶת דְּמְכֶם לְנַפְּשׁתֵיכֶם אֶדְרשׁ מִיַּד כָּל חַיָּה אֶדְרְשֶׁנּוּ וּמִיַּד הָאָדָם מִיַּד אִישׁ אָחִיו אֶדְרשׁ אֶת נֶפֶשׁ הָאָדָם (ט ה) על האדם להיות "אדם" כשמו, נציג ובא כח לה'; עליו להגן על כל יצורי עולם ולשלוט בהם על פי רצון ה'; עליו להיות איש אחיו של כל אדם, שנברא כמוהו בצלם אלקים. חלילה ל"אדם" לשלוח את ידו בקדוש ובנעלה שביצורים, בנפש האדם; חובה עליו להיות "אחיו" של כל אדם.



מימין לשמאל: רבי לוי קרופני, ה"ישועות משה" מויזניץ, ה"לב שמחה" מגור, רבי יעקב קמינצקי, רבי יעקב יצחק רודרמן, רבי אלעזר מנחם מן שך, האדמו"ר ממודזיץ ויבדל"ח רבי יוחנן סופר מערלוי, ב"כנסיה הגדולה" (טבת תש"מ)

R' Shach speaking at a gathering of Gedolei Yisroel. Seated to his right are R' Ruderman and R' Yaakov Kamenetzky

good reason, *Slabodka* produced so many *Gedolei Yisroel*, like R' Shach, R' Ahron Kotler, R' Yaakov Kamenetzky, R' Hutner, R' Ruderman, etc. **When you're always talking about greatness, then you become great.** 

You Are Affected by The Topics You Talk
About

You don't realize how talking about being a *Tzelem Elokim*, and about becoming great, and "taking over the world" affects you. It lifts you up, and gets you to aspire and grow. Talking in *Torah* & *Chesed*, *Emuna* & *Bitachon*, and about your *Maalos* also affects your *Romemus* level. But talking *Stam*: דְבָרִים prattling without any *Tachlis* can bring you down (unless it relaxes you).

Talking Lashon Hara and politics makes a person cheap. Talking too often about your problems, and about your sins and mistakes, are also to be avoided. Talking about your accomplishments and goals can be very healthy and uplifting.

There was a time when speaking about your shortcomings and mistakes was a *Ma'ala* and a sign of humility. But today, it

may often be the source of your depression and Shiflus and inability to become the great person that you truly are but are not aware of, since the Yetzer Hara keeps coaxing you to keep downgrading yourself with Anava P'sula (misplaced humility)! \*\*\*\*\*\*\*\*\*

There was time when boasting and discussing your *Maalos* and accomplishments was a sign of arrogance and *Ga'ava*. But these days, talking about your positive qualities and accomplishments may be very helpful in inspiring

you to be a *Tzaddik* and a successful person. Make sure you have a *Rebbe* to guide you, and use your *Sechel*.

What can be a great *Mitzva* for some, can be a poisonous sin to others. Times are different, and people are changing. Your true *Avodas Hashem* can be very different than you think, and you may have a holy duty to do things that appear evil to you, but are really a *Mitzva* and your only chance for survival.

The Alter from Slabodka Zatzal could sometimes be very mean and tough to his most beloved students. But if he felt that he had a Negi'a and a possible Sin'as Chinam to a certain Talmid, then he would never give him the tough treatment, even if it was much needed.

A: שוֹנֵא (enemy) is: סָּוּל לְעֵדוּת disqualified to testify, even if he speaks the truth; we don't trust him, no matter what. If a person dislikes himself (which is extremely common these days) then it may be a grave sin for him to have ANY criticism on himself. As true as it may be, he is: נוֹגַע biased, and he is Passul.

## Negative Thoughts About Yourself May Be a Grave Sin

For many, many of us, any negative thoughts about ourselves should be like an *Issur D'oraisa*, since it's the *Yetzer Hara* that loves putting you down; and your main reason you came to this world is *Tikkun HaMiddos*, and your main *Midda Ra'ah* is to always downgrade yourself. Every *Chazal* is *Kodesh Kodoshim*, and has its time and place. For so many of us, the #1 *Chazal* in our lives is:

Many of us, the #1 *Chazal* in our lives is:

Don't consider yourself a *Rasha*, no matter how low you have fallen!

#### בָּדֹרֹתַיוּ וּט

#### The One Who Struggles Is on Top

RSRH Zatzal says<sup>29</sup> that "surely such a struggle as Noach had to endure does not remain without some weakening influence on one's character. But surely, even a somewhat lesser degree of morality and honesty attained and kept in such times, weighs incomparably heavier on Hashem's scales than a greater amount in any better times" (end quote).

He says that especially being moral is unusually difficult during immoral times. This is a major: מֵלִיץ יוֹשֶׁר validation for so many of us who suffer from *Kedusha* issues. *Noach* was a *Tzaddik* in *Kedusha* because of: בְּדֹרתָיו "his peers" who were so much worse than him! (R' Shlomo Wolbe *Zatzal* says that we have to be *Dan* ourselves *L'kaf Zechus*). \*\*\*
Everything is relative. With such a difficult background/ environment/ hot nature, etc. you may be considered a *Tzaddik Yesod Olam* despite your severe shortcomings. And

the pure person that you envy, is a zero compared to you! עֶּלְיוֹנִים לְמֵּטֶּה וְתַחְתּוֹנִים לְמֵעֶלָה lt's an upside-down world; those who seem Chashuv are really not, and vice versa! \*\*\*\* It is indeed very hard to believe that you are really Gevaldig and superior to those pure Tzaddikim; but it's 1,000% true. And you've got the Ma'ala of a Lev Nishbar as well! In the world of truth, they'd say: "This fellow has got it all." And you're actually the envy of all those pure types!

The German Jews were known for being very straight and truthful.

RSRH Zatzal
was surely
total truth with
all its purity.
Yet, he stuck
up for Noach
and praised
him, despite the
fact that he may
have been much
inferior in morality



R' Shamshon Refoel Hirsh

issues, since it was the fault of his environment (בְּדֹרֹתָיוּ).

What a boost for those who come from a difficult background, or a youth where criticism was rampant, or have painful learning issues, insomnia, etc. Some people simply cannot perform as well as others, in *Ruchaniyus* and in *Gashmiyus*, because of various reasons, like bad influences, or a depressing or anxious nature, etc.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> פירוש הגאון מוהר"ר רבי שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה עה"פ בְּדֹרֹתָיו (ו ט) שני פירושים נאמרו כאן: הוא היה צדיק תמים ביחס לדורו; או: אפילו בדורו היה צדיק תמים. דומה, ששני הפירושים נכונים. **מאבק מעין זה שהוטל על נח, בודאי** ממים ביחס לדורו; או: אפילו בדורו היה צדיק תמים. דומה, שני הפירושים וכונים. **מאבק מעין זה שהוטל על נה, בודאי פוגם בשלמות הנפשית**; אך מאידך: גם אם נפגמה מידת היושר והמוסריות, הרי היא שקולה בעיני ה' כנגד שלמות נפשית, הנרכשת בדור מעולה. ויש משמעות לכך, שהוא אומר "בְּדֹרֹתָיו" אצל "תָּמִים" ולא אצל "צַדִּיק". הרבה יותר קשה לשמור על תמימות מוסרית בדור של משחיתי דרך.

Bitachon Weekly פרשת נח תשפ"ד

Believe it or not:

your endless

frustrating

Ruchaniyus

problems are your

greatest assets!

They need to remember the words of RSRH Zatzal (בְּדֹרֹתָיו). In all probability, they are far greater Tzaddikim than loads of their friends whom they envy needlessly. They can indeed be considered Gedolim, despite their sins and weaknesses.

These people have no idea how great they really are. I have spoken to many of these types, and have consoled them with this Yesod (of בְּדֹרְתָּיו) which is well known, and is

endorsed by *Gedolei Yisroel*. Yet, it is still very hard for them to really believe that they are actually great people, that *Klal Yisroel* needs them, and that their unique (although distasteful) form of *Avodas Hashem* is of paramount importance to us all!

This exact "difficulty" makes their *Schar* a million times more since they have so much pain, and: לְפּוּם צַעֲרָא אַגְרֶא אבות הּ כּב "the reward increases according to your effort". With constant repetitions of the truths of *Yiddishkeit*, and believing in *Chazal* who say: "טוֹב פַּעַם אַחַת בְצַעַר מִמֵאָה שֶׁלֹא בְּצַעַר מִמֶאָה שֶׁלֹא בְּצַעַר מִמֶאָה שֶׁלֹא calm down more and more, and actually become *B'simcha*."

Of course, they need to try their best to get out of their unfortunate mode (through lots of *Avoda* and *Tefila*) despite the tremendous *Ma'ala* in it. This *Yesod* (that the one who struggles is on top) applies to all kinds of struggles; like *Ka'as*, learning difficulties, a rough personality, *Bain Adam La'chaveiro* problems, *Emuna* issues, eating disorders, etc.

As usual, for all kinds of problems I highly recommend Shaar HaBitachon and other

Sifrei Bitachon. Being constantly involved in Sifrei Bitachon (especially a K'viyus (set time) אוֹתִיוֹת reading from a Sefer, since: אוֹתִיוֹת seeing the letters makes you wiser) gives you a much higher Madrega and a relaxed happy life, and makes you prone to the most unreal miracles, with Hashem's help.

Before *Sukkos*, we were very much involved in purchasing the *Arba Minim*, and especially

Minim and the "Arava" becomes "Mr. Everything"! The Arava symbolizes a lack of Torah and Ma'asim Tovim; Mr. Zero, who doesn't smell good or taste good. And we beautify this nobody Arava (by trying to get the most beautiful Aravos) who is "taking over the show"!

At first you try your best in *Avodas Hashem*, like the #1 of *Arba Minim*, the *Esrog*. But in the end, you have to learn to appreciate even the weakest part of you. The dry *Tefila* without any feeling or *Kavana* has to be enhanced and appreciated and respected. Only *Aravos* are called: הֹושַׁענוֹת "*Hoshanos*"; i.e., those who really help! Dwight D. Eisenhower was the commander in chief of the USA who won WWII against Hitler, *Y'mach Sh'mo*. He said that before battle he does tremendous work in doing everything with the right strategy, and all kinds of plans of action. In the end, when the battle actually

\_

starts, all his plans go nowhere, and you're on your own and are forced into whatever works. General Patton echoed that he had the same experiences. L'havdil, in Avodas Hashem we start-off aiming for Gadlus, and it's a Mitzva to aspire for Gadlus (see Bircas Shmuel<sup>31</sup>). But be prepared to be forced to change course at some point, and don't get depressed! This is Ratzon Hashem! (Moshe didn't get Eretz Yisroel, and Dovid couldn't build the Bais Hamikdash). R' Yaakov Galinsky Zatzal told me that in Avodas Hashem, getting a: מְּחֵצָה שְׁלִישׁ אוֹ רְבִיעַ fraction of your wishes is fine.

The *Kotzker Rebbe* said<sup>32</sup> that there is nothing as whole as a broken heart. אָבֶן מָאָס the one who is rejected and **disgusting** becomes the main and most important part!

#### A True Story - Real Anava

Chaim Brown works for a boss who is extremely critical. Chaim can easily respond and "put him in his place", since Chaim is very sharp, and he knows how "to do the job" which will end his unpleasant situation. I told him not to say anything, since the Zechus of accepting Bizayon is so precious, and it will bring him all kinds of goodness in his life. This is only true if it doesn't get out of hand, and Chaim can train himself to have a "tough hide" and make believe that he isn't sensitive. He also needs to learn Mussar as much as he can, about how truly lucky he is. Or, he can call me from time to time, and my pep talk about how great he is will take care of the problem.

I also told him that with *Tefila* he can get rid of the whole problem. He should also suspect

<sup>31</sup> ספר ברכת שמואל (מאת אדמו"ר הגאון הצדיק והקדוש מרן ר' ברוך דוב זצ"ל בהרב ר' שמואל דוד זצ"ל לייבאוויץ, ר"מ דהישיבה כנסת בית יצחק סלבודקה-קאַמעניץ, חלק ראשון מסכת קידושין סי' כז אות ב) הנה בדבר תלמוד תורה דבנים דושננתם לבניך, הנה מבואר להדיא בקידושין דף ל' ע"א שהחיוב הוא על כל איש ואיש מישראל לראות שבנו ובן בנו יהיו לתלמידי חכמים וגאונים בתורה שנאמר ושננתם לבניך שיהיו דברי תורה מחודדין בפיך שאם ישאלך אדם דבר אל תגמגם אלא אמור לו מיד, הרי שנתחייב כל אחד ללמד ללמד לבנו כל התורה כמו שמלמדין בהישיבות עם בן חברו מימות משה ועד עתה, כן מחויב כל איש מישראל ללמד את בנו תורה שבכתב בשכר, ותורה שבעל פה חנם, או גם בשכר אם אפשר לו, וכמו שנפסק הדין בטוש"ע סי' רמה סעי' ו' דמצוה לאגמורי משנה וגמרא הלכות ואגדות אם אפשר לו, וכמבואר ברמב"ם בפ"א מהל" ת"ת וז"ל, ולא בנו ובן בנו בלבד אלא מצוה על כל חכם וחכם ללמד את כל התלמידים אע"פ שאינם בניו וכו', א"כ למה נצטוה על בנו ובן בנו, להקדים בנו לבן בנו, ובן בנו לבן בנו לבן חברו (עכ"ל) הרי דהחיוב ללמד בנו ובן בנו דמי להמצוה שעל כל חכם ללמד לתלמידים ועדיף מינה.

והנה יעיינו נא בדברי מו"ר הגאון האמיתי החסיד רשכבה"ג מהר"ח זצוקללה"ה במאמר "דרכה של תורה" נגד הרשעים הבעלי "מעטאדעס" (methods) וימצאו שם דברי אש מתלקחת מפי רשכבה"ג, כי כל איש מישראל אשר הוא מקמץ בלימוד התורה לבנו, ומסתפק עצמו בזה שמלמד אותו לפי בידוי דעתו (ו)מסיר את דורותיו מהשי"ת, וסוף שב"ב או הדור שאח"כ יהי רפורמטור, כי ע"י שבנו מתגדל בתוה"ק ונעשה חכם בהתורה, ידע איך להזהר באזהרות ובדקדוקים, ומוסר עצמו עבורה, ורואה שגם בנו יהי' לחכם בתוה"ק, ועי"ז משריש האב לדורותיו התורה עד עולם, וזהו מאמר הגמ' כל המלמד לבנו וב"ב תורה, כאילו קיבלה מהר סיני, ביאור הדבר כאילו קיבלה והשריש התורה לדורותיו, אולם אם הוא מקמץ התורה מבנו, אומר שם מו"ר דאם לא למד, מאין יזהר בה ונעשה דל, וממילא אם לא נזהר הבן, האם ילמד הוא לבן הבן? ונמצא ממילא סרים הדורות מן התורה לא למד, מאין יזהר בה ונעשה דל, וממילא אם לא נזהר הבן, האם ילמד הוא לבן הבן? ונמצא ממילא לו... וכתב עוד: ואם והאמונה הטהורה והקדושה, וכתב שם מו"ר שהאב בעצמו הראשון הוא המסיר את דורותיו מן התורה ואוי לו... וכתב עוד: ואם תשאל על זה, הלא יש כמה אנשים בעלי אומנות שאינן גדולים בתורה ובכל זאת אנשים יקרים ומאמינים המה בהשי"ת? והשיב על זה: דהדבר הוא דהוא הכין את עצמו להיות גדול בתורה מפני שלמד בהחדר בתמימות, ואולם כשרונותיו לא השיגו לזה, ועל כן בזה לבד ע"י שהכין את עצמו לתורה נשאר צדיק ומאמין, הנה זהו תוכן דבריו הק'.

והנה מעומק דבריו הק' מבואר שלא כאותן האנשים שמחשבים בלבבם עצות ותחבולות בטענתם דכל כוונתם אינה אלא שיהיה הבן ירא וחרד, וסוברים שבזה ינצל מעון המר של ביטול תורה מהבן, על זה אמר מו"ר דאין החיוב תורה דבן רק מכשירין לזה שיהיה ירא, אלא דהחיוב הוא התלמוד תורה, שמחויב לראות שיהי' בנו וב"ב גאוני וחכמי התורה, ומכיון שהוא מחויב על זה גופא לדבק בנו להתורה, מה יועילו לו העצות והתחבולות, סו"ס הא יפרוש הבן מהתורה, וסוף יהי' שמסיר את דורותיו גם מאמונת השי"ת ונעשה מומר ר"ל.

<sup>32</sup> אמת מקאצק תצמח (ילקוט השלם לתורות ואמרות של הרבי מקאצק, ב"ב תשכא, עמ' קפג אות תר, דבר והפוכו) אין לך דבר ישר יותר מאשר סולם העומד באלכסון, ואין לך עקום יותר משפת חלקות (גלייכ-וערטיל), **ואין לך שלם יותר מלב נשבר**.

Bitachon Weekly erשת נח תשפ"ד

that maybe his boss has a point, and if he can improve himself, it would be A-1. This is also Hachna'a and Anava; i.e., being: מוֹדָה (admitting) that you are wrong and doing Teshuva. But if he isn't capable of changing himself, then it's fine. Learning Shaar HaBitachon is always good for this and for everything in life. You don't care as much, and you worry less.

# NOVARDOK

#### ָרַבִּי הָלֵל בֶּן חַיִּים אַהְרֹן זַצַ"ל וִיטְקִינְד R' Hillel Vitkind *Zatzal* י"ט אלול תשל"ד

R' Hillel Vitkind Zatzal had been a guest by a

Rav in Florida (probably to raise money for his Yeshiva). After the visit, the Rav took him for a ride to the airport. Unfortunately, there was bumper to bumper traffic. The Rav tried to dissuade R' Hillel from continuing, since it was impossible to catch the plane.

The *Rav* told him that he would get him a new ticket for the next day's flight. R' Hillel *Zatzal* quietly told him

not to worry, and to keep driving, despite the *Matzav*. Sure enough, they arrived 20 minutes late. However, the plane hadn't left, since the door of the plane was jammed, and they couldn't open it.

As soon as R' Hillel came, they "suddenly" had the door fixed, and R' Hillel got on the plane!

#### **Impossible? Not in Novardok**

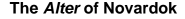
When R' Hillel Vitkind started his Yeshiva in Tel Aviv (and he chose Davka Tel Aviv, where there were not yet any Yeshivos), he needed to get good Bachurim (which could not be expected to come from the boys on the

learning in Yeshiva, which had no "Tachlis"; i.e., income), so he decided to import them from Novardok in Poland. But at the time, Palestine was under the British mandate, and in order to immigrate you needed a certificate, and certificates were given out in limited supply since there was a yearly quota, and all the certificates had already been given out (to the non-religious kibbutzniks). How would they get any more? So R' Hillel decided to go to the source; England. He traveled himself, and met personally with the minister in charge, James McDonald, a famous antisemite, who himself authored the infamous "white book", which contained the original idea for curtailing the

streets of Tel Aviv; they wouldn't consider

immigration to Palestine through quotas. As would be expected, R' Hillel was given a cold welcome, but he was not *Nis'pael*. He sat with the minister for an hour explaining the need for the certificates, speaking in Yiddish! He demanded: "Only Bolsheviks need to come to *Eretz Yisroel*??" They say that the minister understood the gist of what R' Hillel was saying, despite the

language barrier... Miracle of miracles, R' Hillel walked out of that meeting with 50 certificates!!!!!! These 50 *Talmidim* were the basis of *Yeshivas Bais Yosef* in Tel Aviv. From then on, R' Hillel would go every year to London to get certificates for the *Bachurim* from Poland and Lita.



R' Shmuel Shneur Zatzal, Rosh Yeshiva of Ohr Dovid (named after R' Dovid Bleicher Zatzal) in Armentières (France) writes that he once read in one of the Shmuessin, that R' Dovid Bleicher testified about the Alter Zatzal



R' Hillel Vitkind

פרשת נח תשפ"ד

that when he said the *Bracha*: רוֹקַע הָאָרֶץ עַל (Who solidifies the ground on top of the water) every morning, he would shudder in fear that the ground may fall in! R' Shmuel Shneur admitted that when he read this, he thought this is exaggerated, or some fairy tale *Chasidishe* story about their *Rebbe*. So he went to "*Rabeinu*" (R' Gershon Liebman *Zatzal*) to show him this bizarre story.

"Rabeinu really gave it to me, and gave me Mussar that I have no concept of the Gadlus of the Alter!" He said: Let it suffice to say that the Alter spent a year and a half straight in total Bedidus (seclusion) without seeing any humans, and just learned Torah and Mussar for 18 hours a day non-stop! When he learned Mussar his shouts could be heard from afar, and he surely reached very high levels of understanding the Gadlus of Hashem.<sup>33</sup>

R' Shmuel Shneur continues to tell<sup>34</sup> that once a person came to the *Yeshiva* straight out of Russia. This person had been a devoted *Talmid* of the *Alter*, and he told us how he witnessed a story during wartime. Antisemitism was rampant, and Jews were being attacked everywhere. Once, there were tons of gun shots fired at our *Bais Medrash*, and everyone panicked. *Bachurim* were running in all directions and diving on the floor for safety, etc. The only one who didn't budge was the *Alter*, who had been in middle of saying *Havdalah*, cup in hand. \*\*\*\*

The *Alter* stood there motionless, and not one drop of wine fell to the floor! The *Alter* said that each bullet has an address, and there was nothing to worry about. That is REAL *Emuna!* This *Talmid* saw this with his own eyes. Where can we find people with such *Madregos!* 

It is known that when things became rock bottom and there was no hope, the *Alter* became *Davka* super happy, much more than usual! Like R' Avigdor Miller *Zatzal* said "*Nisyonos* activate!". They get the "juices flowing"! People without *Nisyonos* are like dead people! And in *Novardok*, a *Nisayon* was an opportunity to bring out your *Bitachon* in the open.

The *Velt* says a *Vort*: "When the going gets tough, the tough get going". I was told many times from *Novardokers*: Don't look for *Nisyonos*. But when they come your way, it's your job to increase your *Mussar* learning until you feel like you are in *Gan Eden*. *Novardokers* knew how to lose a million dollars (and lose things much more drastic than money) without getting fazed. Their positivism was extreme. The *Alter* once said that when you miss a train, you should be happy that you are so early for the next train. Everything is in the mind, and it all depends on how you look at things. It's all up to you.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> עלי אור (קובץ תורני, יצא לאור ע"י ר' דוד שניאור, טבת תש"ע, עמ' 11) זכורני כאשר פעם אחת קראתי באחת השיחות איך הגר"ד בליאכר מעיד שכאשר הסבא מנובהרדוק היה מברך את ברכת "רוקע הארץ על המים" מברכות השחר, היה רועד מפחד שמא הארץ תתמוטט. אודה ולא אבוש שזה נראה לי גוזמא בעלמא, או סתם אחד מסיפורי חסידים. ניגשתי לרבנו זצ"ל, הראיתי לו את הדברים והבעתי את תמיהתי. רבנו נזף בי והוכיח אותי על כי אין לי שום מושג מגדלותו של הסבא. די בכל לזכור שבמשך שנה וחצי הוא חי לבד בבדידות מוחלטת בבית ולא ראה פני איש כשהוא עוסק בתורה ומוסר במשך ח"י שעות ללא הפסק. שאגותיו בלימוד המוסר היו נשמעות למרחוק, ואם כן וודאי שהגיע להשגות גבוהות מאד בגדלות ה'.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> עלי אור (שם, עמ' 12) פעם הגיע לישיבתנו, ישר מרוסיא תלמיד וותיק של הסבא, וסיפר שהוא היה נוכח כאשר בזמן רדיפות היהודים הגדולות שם, והמלחמה והכנופיות וכו', נורו פצצות על בית המדרש. כל התלמידים נבהלו, ברחו, ונשתטחו על הקרקע. רק הסבא, שהיה אז באמצע ברכת ההבדלה, נשאר ניצב במקומו, ואף טיפת יין אחת לא נשפכה על הקרקע! את זה ראה יהודי זה בעיניו. הסבא אמר כי כל פצצה יש לה כתובת! כמה גדולה היתה אמונתו החושית! היכן יש עוד בעלי מדרגות כאלה?



#### To hear a clear recording of Rabbi Mandel's shiurim, call by dialing:

#### USA 718 298 2077 UK 0330-1170305 Israel 072-398-2980 Canada 647-797-0056

Here are the ID numbers for last week's Shiurim. When the menu starts, press 9 and enter the Shiur ID right away

#### Parshas Bereishis 5784

|          | 1        |          |
|----------|----------|----------|
| Shiur ID | Duration | Language |
| 258428   | 1:17     | Yiddish  |
| 258427   | 1:53     | Yiddish  |
| 258435   | 2:50     | English  |
| 258416   | 2:09     | Hebrew   |
| 258417   | 1:18     | Hebrew   |
| 258426   | 2:25     | Yiddish  |
| 258425   | 1:52     | Yiddish  |
| 258418   | 1:58     | Hebrew   |
| 258436   | 3:11     | English  |
| 259358   | 37:13    | English  |
| 259592   | 42:59    | English  |
| 259353   | 3:52     | English  |
| 258419   | 1:29     | Hebrew   |
| 258424   | 4:01     | Yiddish  |
| 258423   | 2:30     | Yiddish  |
| 258421   | 1:56     | Hebrew   |
| 259356   | 2:01     | English  |

Have Rabbi
Mandel Daven
for your whole
family each
month.

# BITACHON WEEKLY Nonthly Supporter

# Rabbi Yehudah Mandel will Daven for every monthly supporter each erev Rosh Chodesh

Your Donation will directly help spread Bitachon Weeklys Worldwide

\$10 MO.= 12 Bitachon Weeklys

\$18 MO. = 20 Bitachon Weeklys

\$36 MO. = 40 Bitachon Weeklys

\$52 MO. = 60 Bitachon Weeklys

\$72 MO. = 84 Bitachon Weeklys

\$100 MO. = 120 Bitachon Weeklys

Own the Zechus of Spreading Emunah & Bitachon Worldwide

#### For your donation:

Checks:

Cong. Shaarei Bitachon tax ID 87-4766435

Address: 11 Isabella dr Lakewood NJ 08701

Call/Text:

848-245-4278

Email:

weinberger138@gmail.com

Zelle info:

congshbt@gmail.com

Link:

https://pay.banguest.com/shaareibitachon

Paupal:

PayPal.Me/congshbt

For any questions or comments: 848-245-4278

Send your names to weinberger138@gmail.com
You will get a reply with your monthly supporter number which you
will need if you would want to change or add names in the future.



## **BITACHON WEEKLY**

#### LIVE A LIFE OF MENUCHA AND HAPPINESS

# HUNDRED'S OF YIDDEN TESTIFY THAT BITACHON WEEKLY HAS TRULY ENHANCED THEIR LIVES. YOUR DONATION WILL IMPACT THOUSANDS

#### **DEDICATION OPPORTUNITIES:**

R' MANDEL PARTNERSHIP SEFER SPONSOR PARSHA SPONSOR CITY SPONSOR BW SUPPORTER

\$ 7,500 (\$ 625/M) \$ 3,600 (\$ 300/M)

\$ 1,200 (\$ 100/m)

\$600 (\$50/M)

\$360 (\$30/M)

CORPORATE SPONSORSHIP - CALLUS!

THE PRINTING AND DISTRIBUTION OF HUNDREDS OF COPIES IN LAKEWOOD, BNEI BRAK, BROOKLYN. MONSEY, GREAT NECK, DEAL, BALTIMORE AND MORE.

BRING BITACHON WEEKLY TO YOUR CITY FOR ONLY \$60-\$120/WEEK

CALL/TEXT (848) 245-4278

#### **To Donate:**

- Call/Text (848) 245—4278
- Mail: Cong. Shaarei Bitachon Tax ID 87-4766435
   11 Isabella Drive Lakewood, NJ 08701
- Zelle info: congshbt@gmail.com
- Credit Card: <a href="https://pay.banquest.com/shaareibitachon">https://pay.banquest.com/shaareibitachon</a>





# Become A Partner With Bitachon Useekly!

Bitachon Weekly is minimizing its printing and distribution until we boost up our monthly funding.

However, Bitachon Weekly is seeking individuals to print a few Bitachon weekly's from their own printer for people in their area that would want it.

Become A Bitachon Weekly
Location!
Reap The benefits Of Zikuy
Harabim!
Help spread Emuna & Bitachon
to your friends and neighbors!

Bitachon weekly is seeking location sites in the following locations:

Lakewood Union City
Brooklyn Cherry Hill
Flatbush Texas

Boro Park Los Angeles Williamsberg Philadelphia

Queens Denver
Baltimore Israel
Monsey Australia
Passaic South Africa
Kensington Gateshead
Far Rockaway London
Jackson Cleavland

Toms River Toronto Chicago Montreal

To add your house to a location

C/T 8482454278

email weinberger138@gmail.com

### **Questions To Rabbi Mandel**

#### **Chizuk** For These Turbulent Times

**Question:** What *Chizuk* and guidance can you give us during these turbulent times, especially considering the current situation that is going on in *Eretz Yisroel*? How can we do *Teshuva*?



Answer: I can only tell you what I'm used to from the world of *Novardok*, that's all I can give the public, because that's what I know. I have met the happiest, happiest people in the world. *Novardokers* went through *Gehinom* during the war, hundreds of them. R' Yonasan Blau *Shlita*, a *Rosh Kollel* in America, I heard from him that they were the happiest people in the world. They had the worst pecklach you ever heard, yet they were the happiest people in the world. Not ONE person was depressed. Why? Because the *Mussar* that they learned put them in a different world. A world of *Simcha*, that you don't need any *Seforim* on *Simcha*. When you work on your *Middos*, you are happy forever.

Now, I don't want to say things that are not for the public. I don't want to say things that you can't do. That's why I'm hesitating. What should I say, and what should I not say. But I'm telling you where I'm coming from. I officially learn *Mussar* for an hour a day. So I'm a different person. And I learn *Mussar* before *Gemara*. Until I did that, I wasn't really, really, really *Matzliach*. I used to learn *Gemara* first. I'm not telling others not to follow that, since *Gemara* itself can make you happy. But my experience, it turned around my life. I have two *Chavrusos*, with *Gemara*, but *Mussar* is by far number one! And the *Mussar* on what I need, not *Stam Mussar-Mussar*. It gives me *Gan Eden!* So that's what they did. There's a lot to talk about; you take what you like.

Doing *Teshuva* is a thrill, it makes you happy, and I'll tell you why. My *Rebbe*, R' Ozer Schwartz *Zatzal*, whenever he got sick, he did *Teshuva* and it went away within two days! Ask his rebbetzin! He told me this himself. That's the way he lived his life! He once needed the emergency room; he was bleeding all over. He said: Leave me alone, I'm doing *Teshuva*. He did *Teshuva*, and a few days later everything was fine. When you are not doing *Teshuva*, your body doesn't like it; it's not healthy to walk around feeling guilty. We all do. And sometimes, the *Teshuva* is NOT TO FEEL GUILTY!

l'Il tell you a story. I was once physically ill. So I said to myself: Mandel, you're calling yourself a bum, and it's not right! I was Dan myself L'kaf Zechus, and I gave a whole explanation why. I had been doing Teshuva, and I was getting too carried away! A number of times, my Teshuva was: Stop being: מְּשָׁשִׁי blaming yourself. I proved why I'm not guilty, for different reasons, and I had a Refua Shleima. I've done this a number of times. In fact, I get sick in the first place because I can be too tough on myself. Watch out! You're not allowed to be farfrumed; your body doesn't like it. What's Teshuva? Teshuva is not a "bear". Teshuva is FUN! I will tell you something that I myself recommended; and I told it to an Adam Gadol, and he said it's Gevaldig. Write down all your sins. Next to it, write down a possible solution. And AD KAN, that's it! The Alter of Novardok says: עַר מַנְעַת You are not required to do more than your best; more than that, you are Patur. Hashem will help with the rest. You do that once a week, or once a day, I don't know how often. You're going to feel so happy. Psychologically, it affects you. That is one Eitza I give for Teshuva.

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com