Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה



לזכות ר' מאיר בן לאה

וישלח

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

# TO RECEIVE BITACHON WEEKLY BY EMAIL SEND A REQUEST TO:

### weeklybitachon@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400

Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com

And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898

לזכרון עולם בהיכל ה'

נחמן בן זאב קהת משה יטלא בת יהודה אהרן בן יהודה אריה הכהן טאבא בת ביילא שרגא פייבל בן משה יוסף גבריאל בן פנחס רחל בת נחמן לזכותן של שרה יהודית בת ביילא חיה פערל בת ביילא

משה בן פנחס

Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur



# BITACHON WEEKLY פרשת וישלח תשפ"ד

#### IN THIS ISSUE

- BEWARE OF SHIFLUS LOWERING YOURSELF TO PEOPLE CAUSES TZAROS
- THE WORST TRAGEDIES CAN TURN INTO THE BIGGEST YESHUOS - SAY "ADERABA!" AND YOU CAN SEE GREAT YESHUOS
- THE WAY YOU THINK CAUSES ALL YOUR TEARS
- ARE YOU IN A DYSFUNCTIONAL RELATIONSHIP? START A REAL RELATIONSHIP WITH HASHEM
- A PERSON WHO DOES RATZON
   HASHEM CAN BECOME GREATER THAN
   A MALACH
- THE TORAH WAS GIVEN TO US TO COMBAT THE YETZER HARA
- WE ARE GIVEN A BIGGER YETZER HARA TO OVERCOME, IN ORDER TO MAKE US GREATER
- A GOY'S PRIORITY IS THE HERE & NOW, WHEREAS A YID IS FOCUSED ON HIS FUTURE DOROS
- A TRUE FATHER HAS NACHAS FROM A CHILD WITH HIS OWN MIND
- THE NISAYON OF GA'AVA CAN CAUSE A
  PERSON TO BECOME DISTANCED
  FROM HASHEM, BUT WHEN USED
  L'SHEM SHAMAYIM IT CAN BRING HIM
  EVEN CLOSER
- MORE THAN ANYTHING ELSE, HASHEM WANTS BREAKING MIDDOS AND LEARNING HOW TO ACCEPT
- STORIES OF NOVARDOK:
   YAHRZEIT OF THE ALTER, THIS
   THURSDAY 17 KISLEV

# פרשת וישלח

#### וַיִּשְׁתַּחוּ אַרְצָה לג ג Beware of *Shiflus*

BOWING DOWN AND LOWERING YOURSELF TO PEOPLE CAUSES TZAROS Looking up to people, which we all do, isn't exactly the healthiest thing. You can easily become uncomfortable and afraid. People habitually look up to each other, and adults can even look up to children (if the children have something over them). This is the opposite of *Bitachon*; i.e., when you have faith in people instead of Hashem. You "need" them, and "Chanfa" (flatter) them, and admire them inappropriately.

And like R' Yerucham Zatzal says¹, if you look up to them or bow down to them, then you'll have to continue doing so, and such a person is heading for all kinds of trouble. Shlomo HaMelech warns about the danger of: צַדִּיק a Tzadik who cowers before a Rasha. As a result of Yaakov's bowing down to Eisav, Eisav was Matzliach with having Malchus for eight generations before Klal Yisroel. Being Mach'nia to people is Mamash a K'lala, as the Navi says: אָרוּר אָשֶׁר יִבְּטֵח בָּאָדָם ירמיה יז ה Cursed is the Man who has Bitachon in a human, and it is a Chilul Hashem.

We all need to look up to Hashem, and look down at people and stop "worshipping" them. They cannot hurt you or help you, because: אין הַתּוֹעֶלֶת וְהַנָּזֶק מְן הַנְּבְרָא אֶלָא מִן הַבּוֹרֵא "There can be no benefit or harm from a: נְבְרָא "created one", only from the: בּוֹרֵא "Creator". These are the famous words of the *Chovos Halvavos*². You may relax and enjoy and respect humans, but people get carried away and lose their *Emuna* in Hashem. Who cares what people think!

This requires lots of work, and I have to tell people to "farpock" each other, for their own sanity! What's wrong with "yours truly"? Who says you aren't a better person? So much "paralysis" Rachmana Litzlan, and fear. Most people spend their lives in a self-imposed jail, and they will never realize their potential. \*\*\*\*\* They so desperately want to be considered nice and accepted, and they are constantly seeking approval from "nobodies" (every human is a nobody compared to Hashem). They confuse basic respect with unwarranted fear and even awe, since the world is loaded with praises about humans, which can sometimes be more of a Chisaron than a Ma'ala.

Beware of Shiflus, which causes all kinds of

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> דעת תורה (לימודי מוסרי התורה מאת רבינו הגאון רבי ירוחם הלוי ליוואוויץ זצ"ל אשר לימד לרבים בישיבה הקדושה דמיר, פרשת וישלח, עמ' ר-רא) בבראשית רבה (עה יא) באותה שעה שקרא יעקב לעשו "אדוני", אמר לו הקב"ה: אתה השפלת עצמך וקראת לעשו אדוני ח' פעמים, חייך אני מעמיד מבניו שמנה מלכים קודם לבניך, שנאמר (וישלח לו לא) וְאֵלֶה הַמְּלְכִים אֲשֶׁר מְלְכוּ בְּאֶרֶץ אֱדוֹם לְפְנֵי מְלֶךְ מֶלֶךְ לְבְנֵי יִשְׂרָאֵל. רואים אנו מזה הערה נוראה בענין "צַדִּיק מָט לְפְנֵי רָשָׁע" (משלי כה כו). ענין צַדְּיק מָט לְפְנֵי רָשָׁע הוא נורא כ"כ שהוא ממש ענין של התהפכות כל הבריאה, וכמו שהקדמנו בדברי רבנו יונה התרפשות המעין והשחתת המקור, ועם כל החשבונות הצודקים שהיה ליעקב בזה, סוף סוף היתה עליו תביעה בעד שפלות יותר מדאי – "אתה השפלת עצמך" "וְאַתְּ לְמַדְתְּ אֹתָם עָלַיִּךְ אֻלֶפִים לְראשׁ" (ירמיה יג כא). אתה עכרת את המעין, ונתת את הרשע אלוף לראש, ו"מַה תּאִמְרִי כִּי יִפְקֹד עָלַיִּךְ? (ירמיה שם) אין זה ענין של עונש לבד, אלא מצד עצם המדה כן הוא, אם תשפיל עצמך תחתיו הוא יהיה לך אלוף לראש! והרמב"ן ז"ל כתב: ועל דעתי גם זה ירמוז כי אנחנו התחלנו נפילתנו ביד אדום, כי מלכי בית שני באו בברית עם הרומיים מהם שבאו ברומה, והיא היתה סיבת נפילתם בידם, וזה מוזכר בדברי רבותינו ומפורסם בספרים ע"כ. מבהיל ונורא כי יתכן שכל גלות אדום הוא מתוך "צַדִּיק מָט לְפְנֵי רָשָׁע"! היש לנו ציור בעונש הגדול והנורא הזה, העונש מצד מצה של המדה, אתם עשיתם אותם לאדונים, וממילא נעשיתם עבדים.

Tzaros, like self-hating Jews and Anava P'sula (misplaced humility), depression and anxieties. Relax! And appreciate your own greatness; especially where you are superior to others! There are people who every time they meet others, they exercise feelings of inferiority.

Those who work on their Middos make it their business that with every encounter among those who scare them, they make sure to Shteig by playing down the Chashivus, building unhealthy and themselves up. With time and regular practice, they become new people, with Hashem's help.

#### ואַבִיו קַרָא לוֹ בִנְיַמִין לה יח The Worst Tragedies Can Turn into The Biggest Yeshuos

SAY "ADERABA!"

AND YOU CAN SEE GREAT YESHUOS The Ramban says<sup>3</sup> that Yaakov wanted to name Binyamin the same name as Rochel named him, except that she called him: בֵן אוֹנִי מְלָשׁוֹן אַנִינוּת וְאַבֵּילוּת the son of my pain and mourning, and Yaakov switched: אוֹנֵי "pain" with "strength" (as it says by Reuven: רֵאשִׁית אוֹנִי ויחי מט ג my first strength). He called him "Binyamin" which means "the son of strength" (because "Yemin", the right hand, includes all strength and success). And the Radak interprets<sup>4</sup> Binyamin as: בֶּן חָבִיב my precious

son, since he was a: בֵן זָקוּנִים son of his old age. And some say<sup>5</sup> Binyamin means: בָּן הַמְזֵל הַטוֹב "the son with good fortune". The Medrash says<sup>6</sup> that from all the Tzaros he suffered throughout his life, the loss of his wife Rochel was the most difficult hardship for Yaakov.

Look how Yaakov reacts to the worst tragedy of his difficult life! Look how he changes the sad name of: בֵּן אוֹנִי "son of my pain" into total positivism. We know that the Bais Hamikdash was: בַּחֵלְקוֹ שֵׁל בְּנַיַמִין in the territory of Binyamin. We can suggest that perhaps this is exactly what the Bais Hamikdash is: A place where the worst tragedies turn into the biggest Yeshuos. Like it says in the Haggadah Shel Pesach, that the final and greatest "accomplishment" is being in the Bais Hamikdash: לְכַפֶּר עַל כָּל עֲוֹנוֹתֶינוּ to be M'chaper on all of our Aveiros.

The worst tragedy is a sin, and the Bais Hamikdash converts a sin into the greatest Simcha. Similarly: בָּמָקוֹם שֶׁבַּעֲלֵי תָּשׁוּבָה עוֹמְדִים אָין צַדִיקִים גָמוּרִים יָכוֹלִין לַעֲמוֹד בּרּכוּת לד ב *Baalei* Teshuva are even GREATER than pure Tzaddikim! Indeed, a Chet is like: מִיתָה death, as it says: הַנֶּפֶשׁ הַחֹטֵאת הִיא תָמוּת יחזקאל יח ד the soul of the sinner shall die, and doing Teshuva is the hope and the life of every human. We wonder: How did Yaakov Avinu become so positive, despite so much evil he

<sup>3</sup> הרמב"ן עה"פ וַיִּהִי בָּצֵאת נַפָּשָׁהּ כִּי מֵתָה וַתִּקְרָא שָׁמוֹ בֵּן אוֹנִי וְאָבִיו קָרָא לוֹ בִנְיָמִין (לה יח) והנכון בעיני כי אמו קראתו בן אוני, ורצתה לומר בן אבלי, מלֶחֶם אוֹנִים (הושע ט ד), לא אַכַּלְתִּי בָאנִי (תבא כו יד), ואביו עשה מן אוני כחי, מלשון רֱאשִׁית אוֹנִי (ויחי מט ג), וּלְאֵין אוֹנִים (ישעיה מ כט) ולכן קרא אותו בנימין, בן הכח או בן החוזק, כי הימין בו הגבורה וההצלחה, כענין שכתוב (קהלת י ב) לֱב חַכֶּם לִימִינוֹ, יַמִינָרָ תַּמַצָּא שַׂנָאֵירָ (תהלים כא ט), יַמִין ה' רוֹמֶמָה (שם קיח טז), רצ**ה להיות קורא אותו בשם** שקראתו אמו, כי כן כל בניו בשם שקראו אותם אמותם יקראו, והנה תרגם אותו לטובה ולגבורה.

רד"ק עה"פ וַתִּקְרָא שָׁמוֹ בֵּן אוֹנִי וְאָבִיו קָרָא לוֹ בִנְיָמִין (לה יח) קראה לו קודם שתמות בֵּן אוֹנִי, כי בצער גדול ילדתיו. וְאָבִיו קָרָא -לוֹ בָנָיָמִין, כלומר **בן ימיני וחביב עלי שנולד לעת זקנותי**, וכן תָּהִי יָדְךָּ עַל אִישׁ יִמִינֵךָ (תהלים פ יח) האהוב וחביב עליך, כמו שאמר (שם פסוק טז) וְעַל בֵּן אִמַּצְתָּה לַךְ.

 $<sup>^{5}</sup>$  פירושי הרב דוד צבי הופמן (הוצאת נצח ב"ב תשלא, בראשית חלק ב, עמ' תקלד) בנימין. צד ימין נחשב בימי קדם כצד המזל הטוב, ופירושו של השם איפוא "בן המזל הטוב". לפי הרשב"ם פירושו כמו בן הימים, כלומר בן זקונים.

<sup>?</sup> רות רבה (ב ז) מת האיש, מי מחסרו? אלא אשתו, שנאמר (רות א ג) וַיָּמָת אֱלִימֶלֶךְ אִישׁ נָעֲמִי. מתה האשה, מי מחסרה? אלא בעלה, שנאמר (ויחי מח ז) וַאֻנִי בִּבֹאִי מְפַּדָּן מֶתָה עָלַי רָחֶל. א"ר יוחנן, עלי מיתתה של רחל. **אמר יעקב אבינו: וקשה עלי** מיתתה של רחל מכל הצרות הבאות עלי.

experienced in his life?

Surely he lived a life of *Bitachon*, and he always said *Gam Zu L'tovah*. Notice how as soon as: אַת יַעֲקֹב כּז מא *Eisav* starts hating him, he runs away, and he has the most unusual: הַתְּגֵלוּת revelation of: מַלְאָכִי *Malachim* and a *Gevaldige Nevua*. And then comes the most beautiful family with twelve *Shevotim*.

And right after Lavan chases him, again he meets: מַלְאַכֵי אֵלֹקִים *Malachim*. And when Eisav is actually at the verge of killing him, and: ואַרבַּע מֵאוֹת אִישׁ עַמוֹ לבּז coming at him with four hundred men, again he encounters a Malach and overpowers him! And he gets a new name Yisroel, which is the most incredible accomplishment and Aliya of his life! No wonder he sees only good at the birth of Binyamin. And the fact that Rochel was Niftar, which was his worst pain, only means that the most unusual goodness is And forthcoming. indeed. Hamikdash was: בָּחֶלְקוֹ שֵׁל בְּנְיָמִין in the territory of Binyamin.

I have many stories where I saw loads of sadness, and insisted in saying *Aderaba* and I saw great *Yeshuos*.

#### **My Latest Miracle**

I just hung up from a family who have several children, but for years nothing is happening (הַּעֲמֹד מִלֶּדֶת ויצא כט לה she stopped having children), despite their many *Tefilos*. I told them to totally stop asking, and instead to thank for what they do have. After two weeks of **only** thanking for the normal, healthy children that they do have, his wife became

pregnant. The *Tefilos* were said at the end of *Shmoneh Esrei*. I was told that he said that: "No matter what, this time we will listen to whatever R' Mandel says."

I have plenty of Yeshuos where the people had zero Emuna in my Koach HaBracha, vet they had big miracles. However, sometimes it may be worth your while to decide to be firmly M'vatel your Daas to my advice and Brachos. (This is not the first time I saw big Yeshuos when they are M'vatel Daas). You can probably do this with anybody, including yourself. And at least make believe that this will work (for sure!) with Hashem's help. Notice how Eisav appears to be an appreciative person when he says: ישׁ לי רב וישלח לג ט I have plenty. But by many of us, we need to be total Yaakov and say: יַשׁ לִי כֹל וישלח יַשׁלח לג יא I have EVERYTHING, or else our Yetzer Hara of always being dissatisfied may be the reason why Hashem isn't giving us our desires, even if they are in Ruchaniyus.

## The Way You Think Causes All Your Tears TRUE STORY

A couple came to me to find an *Eitza* for their *Shalom Bayis*. They are married for 20 years, yet they are still fighting tooth & nail. They are both wonderful people. But obviously, neither ever learned in *Novardok*, in which case they would be **doubly** happy, precisely because they have an opportunity for growth.

\*\*
By the way, RSRH *Zatzal* had the same mentality of *Novardok*. He explains that: שָׁיָ ' 'I have EVERYTHING' that the *Avos* said, meant they were happy to "grow", and not to "have" this and "have" that. Getting

1

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> פירוש הגאון מוהר"ר רבי שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה בפרשת חיי עה"פ וַה' בֵּרַךְ אֶת אַבְרָהָם בַּכּּל (כד א) הרי אושרו של אברהם מתבטא בכך, שהוא נתברך בַּכּל. יש הרואה ברכה בכל אשר יעשה, נכסיו מצליחים בידיו, אך הוא עצמו נשאר אומלל בתוך כל אותה ברכה; כל קנינו פורח ומשגשג, אך בלבו אין "שמחה", אין "צמיחה" ופריחה רוחנית. אולם אברהם חש אומלל בתוך, ופרח בכל ברכותיו. הדרגה העליונה, היכולה עם זה להיות נחלת כל אדם בכל מצב שהוא, הרי זו מעלת יעקב: "יֶשׁ לִי כֹל", הוא לעולם לא יחסר דבר, שכן לא ישאף לקחת, אלא לתת ולפעול, וגם בשפל המדרגה, כיעקב, ימצא סיפוק עליון לנפשו.

Constantly

ignore and

overlook, and

have Bitachon

without worry.

Then things

will smooth out

and problems

will disappear

back to the couple, there is no communication and no connection. "I'm dealing with a "wall" who doesn't listen and doesn't "understand". "I'm the type that needs warmth and love and encouragement, and my spouse isn't there for me!"

\*\*\*

"It's bad enough that my parents ruined my self-esteem; now I have a critical spouse?!"

Many, many of these types of situations are truly in a *Gehinom* situation, and these people cry throughout their lives: עֵלִיהֶם may Hashem have *Rachmanus* on them. Yet, you have no idea how the way you think causes all your tears. Your well-meaning sympathetic friends are actually the cause of all your *Tzaros*.

Your friends may be full with *Torah* 

I told the couple how ludicrous it can be,

where you need to "connect" and "understand" and "be connected", etc. I myself witnessed several pre-war European marriages, and I was amazed how they tolerated and even laughed off certain behaviors of their spouses, that in our society they would need serious marriage counseling for years and years!

"But look at my brother/sister's marriage? Why not me?" I told them to look at the various marriages in our holy *Torah*. Look how *Avraham* and *Sara* communicated, and how *Rivka* used underhand tactics to get her way, without ever telling her husband what a "*Rasha*" *Eisav* was! (See *Netziv*8).

\*\*\*\*\*\*\*\*
And if you'll ask, why indeed, did *Rivka* not just tell *Yitzchok* what

Eisav was all about? I don't know. But there were marriages that were similar, and somehow everything worked... because they didn't have so many "friends" (albeit Bnei Torah) and all kinds of "Tzaddikim" and Chasidim who knew the mentality of today's modern world, of "how marriages are supposed to work" ... or else!!! Rachmana Litzlan!

## Are You in A Dysfunctional Relationship? Start A Real Relationship with Hashem

I once knew a couple where the spouse was

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> העמק דבר להנצי"ב בפרשת חיי שרה עה"פ וַתּאֹמֶר אֶל הָעֶבֶד מִי הָאִישׁ הַלֹּזֶה הַהֹלֵךְ בַּשְּׁדֶה לִקְרָאתֵנוּ וַיּאֹמֶר הָעֶבֶד הוּא אֲדֹנִי וַתְּקַח הַצָּעִיף וַתִּתְכֶּס (כד סה) מִי הָאִישׁ הַלָּזֶה. אשר אני מתפעל ומתפחד ממנו. וכמבואר בב"ר בלשון "הלזה" משמעו אדם מאוים ונורא. על כן כששמעה שהוא אישה, וַתִּקַח הַצָּעִיף וַתִּתְכֶּס, מרוב פחד ובושה, כמו שמבינה שאינה ראויה להיות לו לאשה, ומאז והלאה נקבע בלבה פחד, ולא היתה עם יצחק כמו שרה עם אברהם, ורחל עם יעקב, אשר בהיות להם איזה קפידא עליהם לא בושו לדבר רתת לפניהם, משא"כ רבקה. וכל זה הקדמה להסיפור שיבוא בפ' תולדות שהיו יצחק ורבקה מחולקים בדעות, ומכל מקום לא מצאה רבקה לב להעמיד את יצחק על דעתה בדברים נכוחים כי היא יודעת האמת כי עשו רק ציד בפיו. וכן בשעת הברכות. וכל זה היה סיבה מהקב"ה שיגיעו הברכות ליעקב דוקא באופן כזה, וכאשר יבואר במקומו. ואלו היתה רבקה עם אישה כמו שרה ורחל עם אנשיהן, לא היה מגיע בזה האופן. והכל בהשגחה פרטית מראש, שתגיע רבקה ליצחק בשעה שתבהל ממנו, ויצא אחרית דבר כפי רצונו יתברך.

ובהעמק דבר עה"פ וַיֵּשֶׁב יִצְחָק בָּגְרֶר וַיִּשְׁאֲלוּ אַנְשֵׁי הַמָּקוֹם לְאִשְׁתּוֹ וַיּאֹמֶר אֲחֹתִי הִוא (כו ו-ז) ולא ביקש ממנה שתאמר ג"כ הכי, כמו שעשה אברהם, משום שרבקה היתה נכנעת ביותר ליצחק (כמ"ש לעיל הסיבה לזה) ולא סרה מרצונו מאומה.

even downright dangerous for the children. I encouraged the husband to realize that there are three: שוּתָּפִין partners in a marriage (the husband, wife, and Hashem) and Hashem should always be made the *Ikar* of *Ikarim*, especially in his case. He stopped dealing with his wife (who was perpetually "out to lunch" anyway), and he started a **real** relationship with Hashem.

Instead of arguing with his wife, he *Davka* spoke to Hashem instead, and explained: "Hashem, my spouse is not: נוֹגֵע (capable) to understand the *Matzav*, and since there are three: שׁוּתָפִין partners in a marriage, can I please make You more and more in charge of everything?" He almost ignored his spouse completely, and he spent lots of time with Hashem, and in the end he got everything that he wanted!

It's impossible to understand *Yitzchok* and *Rivka*. But in our mentality, perhaps this is exactly how they did things; everything is Hashem, and very little communication is necessary. This *Yungerman* was *Gevaldig Matzliach* with his children, and I know a woman who did a similar *M'halech*, since her husband wasn't marriage material, whatsoever. Today, all his kids are: מְצֵינֵים superstars!

#### וַיִּשְׁלַח יַעֲקֹב מֵלְאָכִים לְפָנֶיו לּב דּ A Person Who Does *Ratzon Hashem* Can Become Greater Than a *Malach*

Rashi says<sup>9</sup> that Yaakov sent real Malachim to Eisav. Why did he Davka send such

Chashuva Shluchim (messengers)? We can suggest that Yaakov knew how jealous Eisav was about Yaakov get hold of the Bechora, and Eisav wanted to be boss in general. "I'm on top; not you!" This is always the problem when there is Sin'as Chinam and Kin'ah. So Yaakov showed him the power of being Shomer Torah and Mitzvos. He told him: עָם וֹלָבְן גַּרְתִּי וְתַּרְיַ"ג מִצְוֹת שָׁמַרְתִּי רַש"י וִישׁלַח לֹב ה l kept all 613 Mitzvos, despite living with Lavan, and a person who does Ratzon Hashem can become so great, even greater than a Malach!

Yaakov kept pointing out how his father's Brachos were not fulfilled (Rashi<sup>10</sup>) but becoming great is up to you! Even without the Koach of the Brachos, a person can become so great, that he can make Malachim his Shluchim (messengers) and: שָׁלוּחוֹ שֵׁל אָדָם ב ב A person's Shaliach is in his stead (and is a Tafel (secondary) to the: מַשַּׁלֵחַ sender). Indeed, Yaakov overpowered a Malach (וַיֵּאָבֵק אִישׁ עְמוֹ). Yaakov was saying: "Eisav! Why are you bothering with being jealous and hating me for the *Brachos*?" "What a waste of time and energy! Just do Ratzon Hashem and you're way on top, even greater than *Malachim!*" It's hard to know the true *Pshat* in these *Parshiyos*. But it does appear that during this meeting of Yaakov and Eisav, Yaakov was sending him *Mussar* messages, at least subtly. עזים מאתים לב טו Rashi elaborates<sup>11</sup> to explain how for each species of animal, Yaakov

. רש"י עה"פ וַיִּשְׁלַח יַעֲקֹב מַלְאָכִים (לב ד) מלאכים ממש $^9$ 

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> רש"י עה"פ גַּרְתִּי (לֹב ה) לֹא נעשיתי שר וחשוב אלא גר, **אינך כדאי לשנוא אותי על ברכות אביך** שברכני הוה גביר לאחיך, שהרי לא נתקיימה בי.

וברש"י עה"פ וַיְהִי לִי שּוֹר וַחֲמוֹר (לב ו) אבא אמר לי מטל השמים ומשמני הארץ, זו אינה לא מן השמים ולא מן הארץ.

11 רש"י עה"פ עִזִּים מָאתַיִם וּתְיָשִּים עֶשְּׂרִים (לב טו) מאתים עזים צריכות עשרים תישים, וכן כולם הזכרים כדי צורך הנקבות.

12 רש"י עה"פ עִזִּים מָאתַיִם וּתְיָשִׁים עֶשְּׂרִים (לב טו) מאתים בכל יום, הפועלים שתים בשבת, החמרים אחת בשבת, הגמלים אחת ובב"ר דורש מכאן לעונה האמורה בתורה, הטיילים בכל יום, הפועלים שתים בשבת, החמרים אחת לששה חדשים. ואיני יודע לכוין המדרש הזה בכוון. אך נראה בעיני שלמדנו מכאן שאין העונה שוה בכל אדם אלא לפי טורח המוטל עליו, שמצינו כאן שמסר לכל תיש עשר עזים, וכן לכל איל, לפי שהם פנוים ממלאכה דרכן בכל אדם אלא לפי טורח נקבות, ובהמה משנתעברה אינה מקבלת זכר. ופרים שעוסקין במלאכה לא מסר לזכר אלא ד'

Davka sent a different ratio of males to females, since every type has different rules and needs. Eisav was famous for his Hefkeirus (lack of control) in Inyanei Arayos. He ran away and kidnapped everyone else's wife, and he had no rules.

We can suggest that Yaakov was subtly hinting to him Mussar: Look how even

animals have rules in their physical habits; what about you? The Slonimer Rebbe Zatzal said<sup>12</sup> that when Eisav asked about Yaakov's wives and children, Yaakov ignored the question about the wives and answered only: הַיְלָדִים אֲשֶׁר חָנַן "These are the children given to me from Hashem". Yaakov was telling Eisav not to be involved in the women of others, and instead be a productive person,

symbolized by the *Mitzva* of: פְּרוּ וּרְבוּ having children, and not an empty: אִישׁ שֶׁדֶה man of the "field" who goes around all day: בָּטֵל unproductive.

We notice again and again how Yaakov keeps telling Eisav: יַעֲבָר נָא אֲדֹנִי לְפְנֵי עַבְדּוֹ וַאֲנִי אֶתְנַהֲלָה לְאָטִי לְרֶגֶל הַמְּלָאכָה אֲשֶׁר לְפָנֵי וּלְרֶגֶל T הַיְלְדִים לג יד I cannot walk with you, since I have to go slower because of the **children**. מְלָאכָה "children" are the same idea; both symbolize productivity, unlike *Eisav* the: אִישׁ שַׂדֶה who was an: אִישׁ שַׂדֶה unproductive person. (*Rashi*<sup>14</sup>).

#### בָּרָאתִי יֵצֶר הָרָע, וּבָּרָאתִי לוֹ תּוֹרָה תַּבְלִין קידושין ל ב The *Torah* Was Given to Us to Combat the *Yetzer Hara*

I would venture to say that without an *Eisav* in the same belly, then there is no *Yaakov*. *Yaakov* symbolizes learning *Torah*, and *Torah* was created to combat the *Yetzer Hara*, as *Chazal* say: בָּרָאתִי לוֹ תּוֹרָה תַּבְלִין קִידושִין ל ב
"I created the *Yetzer Hara*, and I created the *Torah* as its remedy". When Hashem gave the *Torah*, the *Malachim* protested that it should be

given to them. Hashem told *Moshe* to refute their claim, and *Moshe* said: קְנָאָה יֵשׁ בֵּינֵיכֶם? You *Malachim* have no bad *Middos*, so the *Torah* isn't for you. (*Gemara*<sup>15</sup>). If you have no unwanted, nasty lusts, and no wicked side to you, then you are a *Malach* and the *Torah* is not for you. (*Maharal*<sup>16</sup>).

Yaakov's greatness was his ability to conquer his unwanted Eisav'dika

נקבות, ולחמור שהולך בדרך רחוקה שתי נקבות לזכר, ולגמלים שהולכים דרך יותר רחוקה נקבה אחת לזכר. 2º

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> מימרא ששמע מו"ר שליט"א בשם הרבי מסלאנים, מפי זקן אחד ששמע את זה לפני המלחמה באירופא מפי קדשו של הרבי מסלאנים, שמו הר' סקלאר זצ"ל, וכשאמר מימרא זו בשם הרבי, אמרה בהתלהבות גדולה. (הר' סקלאר הנ"ל היה סבו או חמיו של ר' אהרו Chase שהיה שם ידוע בליקווד בשנים ההם).

<sup>ַ</sup>ר. לג ה. ווּשָּא אֶת עֵינָיו **וַיַּרְא אֶת הַנָּשִּׁים וְאֶת הַיְלָדִים** וַיּאֹמֶר מִי אֵלֶה לְּךְ. לג ה.

רש"י בפרשת תולדות עה"פ אִישׁ שָּׁדֶה (כה כז) כמשמעו **אדם בטל**, וצודה בקשתו חיות ועופות.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> שבת פח ב, ואמר רבי יהושע בן לוי, בשעה שעלה משה למרום, אמרו מלאכי השרת לפני הקדוש ברוך הוא: רבונו של עולם, מה לילוד אשה בינינו? אמר להן: לקבל תורה בא. אמרו לפניו: חמודה גנוזה, שגנוזה לך תשע מאות ושבעים וארבעה דורות מה לילוד אשה בינינו? אמר להן: לקבל תורה בא. אמרו לפניו: חמודה גנוזה, שגָדָם כִּי תִפְקְדֶנּוּ (תהלים ח ה) ה' אֲדֹנֵינוּ מָה אֲדִיר שִׁמְךְ בְּכָל הָאֶרֶץ אֲשֶׁר תְּנָה הוֹדְךְ עַל הַשְּׁמִים (תהלים ח ב)! אמר לו הקדוש ברוך הוא למשה: החזיר להן תשובה וכו', שוב אַדִּיר שָׁמְךְ בְּכָל הָאֶרֶץ אֲשֶׁר תְּרָצַח לֹא תָנָאֶף לֹא תָנָאֶף לֹא תָנָגָב, קנאה יש ביניכם? יצר הרע יש ביניכם?

<sup>16</sup> דרשות המהר"ל (דרוש לשבת הגדול) ועוד כי לא נתנה תורה למלאכי השרת, שהרי כן השיב משה למלאכים כאשר אמרו (תהלים ח ב) תְּנָה הוֹדְךְּ עַל הַשָּׁמִים, כדאיתא בפרק ר"ע שאמר להם משה מה כתיב בתורה? לֹא תִגְנֹב לֹא תִנְאָף, קנאה יש ביניכם? יצה"ר יש ביניכם? תורה למה לכם? והנה התורה היא מצד היצה"ר, ואל"כ לא היתה התורה נמצאת. גם כי כנגד היצה"ר נתן התורה, כי הטוב לעמת הרע, כי יצה"ר שהוא רע ברא כנגד זה הטוב הגמור היא התורה שהיא הטוב הגמור, ולפיכך אמרו בפ"ק דקידושין (ל ב) תנו רבנן, ושמתם, נמשלה התורה כסם חיים, משל לאדם שהכה את בנו מכה גדולה והניח רטיה על מכתו, ואמר לו: בני, כל זמן שהרטיה זו על גבי מכתך, אכול מה שהנאך ושתה מה שהנאך ורחוץ בין בחמין בין בצונן ואין אתה מעבירה הרי היא מעלה נומי, כך הקב"ה אמר להם לישראל: בני, בראתי יצה"ר ובראתי לו תורה

#### הַלָּכָה הִיא בְּיָדוּעַ שֶּׁעֵשָּׁו שׂוֹנֵא לְיַעֲקֹב רש"י לג ד We Are Given a Bigger *Yetzer Hara* to Overcome, in Order to Make Us Greater

Har Sinai is called "Sinai" which means "Sin'ah" (Gemara<sup>17</sup>), i.e., as soon as the Torah was given, the Govim started hating us. The Ohr HaChaim says18 that since Kalev had a big Yetzer Hara and he overcame it, therefore he is greater than Yehoshua. Notice how Yaakov is always fighting and struggling with a Malach, and with getting the Brachos and the Bechora. This can also symbolize how the power of learning Torah overcomes all kinds of Yetzer Hara's. Notice how Yaakov's Hasmada is extreme: 14 years without sleep, and his hard work is extreme: הַיִּיתִי בַיּוֹם אַכֶּלַנִי חֹרֶב וְקֵרֶח בַּלַיִלָה וַתְּדַד through scorching and freezing שָׁנָתִי מֵעֶינַי לא מ weather, and no sleeping. He's dealing with

an *Eisav* who was born in the same: שָׁלְיָה placenta! And being so close to such a big *Yetzer Hara* demands the extreme opposite of *Eisav*, Mr.: אִישׁ בָּטֵל Do-Nothing.

#### ן אָחַר נָגָשׁ יוֹסֵף וְרַחֵל לג ז A Goy's Priority Is the Here & Now, Whereas A Yid Is Focused on His Future Doros

תבלין, ואם אתם עוסקים בתורה אין אתם נמסרים בידו, שנאמר (בראשית ד ז) הֲלוֹא אָם תֵּיטִיב שְׂאֵת, ואם אין אתם עוסקים בתורה אתם נמסרים בידו, שנאמר לבֶץ, ולא עוד אלא שכל משאו ומתנו בך, דכתיב וְאֵלֶיךְ תְּשׁוּקְתוֹ, ואם אתה בתורה אתם נמסרים בידו, שנאמר לַפֶּתַח חַטָּאת רֹבֶץ, ולא עוד אלא שכל משאו ומתנו בך, דכתיב וְאֵלֶיךְ תְּשׁוּקְתוֹ, ואם אתה רוצה אתה מושל בו, שנאמר וְאַתָּה תִּמְשִׁל בּוֹ, ע"כ. הרי כי התורה נבראת בשביל יצר הרע, ומאחר שברא הש"י יצר הרע, קנו כנגדו התורה, ומצד הזה יצר הרע טוב. ומזה הטעם לא הרחיקה התורה בחג השבועות החמץ, כי אם נתן להם היצר הרע, קנו על ידו התורה, ולא זכו אל התורה רק על ידי החמץ הוא היצר הרע, כי איך אפשר לקנות לא תנאף לא תגזול כאשר אין יצר הרע

<sup>17</sup> שבת פט א, דרב חסדא ורבה בריה דרב הונא דאמרי תרווייהו, מאי הר "סיני", הר שירדה "שנאה" לאומות העולם עליו. ופי' רש"י שלא קבלו בו תורה, ע"כ. פי' לפירושו, שירדה שנאה על אומות העולם, שע"י שלא קיבלו את התורה נעשו מרוחקים מהש"י (כן כתב המהר"ל בגבורות ה' פרק כג). אבל בדרשות הר"ן (דרוש ז) כתב להפך, שמהר סיני ירדה שנאה לאומות העולם על ישראל, מפני שהבדילנו השם יתברך מכל האומות, שלא נתחתן בהם ושלא לאכול המאכלות האסורות. וכ"כ הרב בעל עקידת יצחק (שער כח) שנקרא שמו סיני שבו ירדה שנאה לאומות העולם, כי סבת כל שנאתן עלינו הוא התורה והמצות שניתנו לנו שם, עכ"ל.

<sup>18</sup> אור החיים בפרשת שלח עה"פ וְעַבְדִּי כָלֵב עֵקֶב הָיְתָה רוּחַ אַחֶרֶת עִמוֹ וְיִמֵלֵּא אַחֲרִי וַהְבִיאֹתִיו אֶל הָאָרֶץ אֲשֶׁר בָּא שָׁמָּה וְזְרְעוֹ יִרְ כֹד) צריך לדעת, למה לא הזכיר אלא כלב ולא יהושע? גם כוונת אומרו "הָיְתָה רוּחַ אַחֶרֶת עָמוֹ", גם אומרו והביאותיו בתוספת וא"ו בגזירת הכתוב. אכן פירוש הכתוב הוא על זה הדרך: "וְעַבְדִּי כָלֵב", וטעם שאני קורא אותו עבדי הוא "עֵקֶב", פירוש "שכר" אשר "הָיְתָה רוּחַ אַחֶרֶת עָמוֹ", שהגם שיהושע גם כן לא ניאץ ה' עם המרגלים, אף על פי כן זה היה לו סיבה תפלת משה הצילתו מיצר הרע ומכוחותיו שהם המרגלים לבל יטעוהו, מה שאין כן כלב, שנכנס בגדר סכנת יצר הרע וחברתו הרשעה, ותחל רוח רעה לפעמו, והראיה שהלך ונשתטח על קברות האבות (סוטה לד ב), והוא אומרו "רוּחַ אַחֶרֶת עָמוֹ", ואף על פי כן "וַיִּמַלֵּא אַחְרַי", פירוש השלים אחר רצונו יתברך. ודקדק לומר בדרך זה, לצד שיש באדם "רוּחַ אַחֶרֶת עִמוֹ לוֹיען טוב ללכת אחרי ה', והוא השלים ומילא אחרי חלק ה', וזה הוא על דרך אומרם ז"ל (קידושין לט ב) שני יועצין, יועץ רע, ויועץ טוב ללכת אחרי ה', והוא השלים ומילא אחרי חלק ה', וזה הוא על דרך אומרם ז"ל (קידושין לט ב) מי שבאה עבירה לידו וניצול ממנה נותנין לו שכר כעושה מצוה, וזה אינו ביהושע כי לא היתה רוח אחרת עמו להטעותו מדרך השכל כי משה מנעו, ויש כח בתפלת הצדיקים גם לבחינה זו, בסוד צדיק מושל ביראת ה', והבן, אשר על כן זכה כלב שיקרא "עבד ה" כמשה רבינו עליו השלום.

8

\_

<sup>.</sup> וַיַּשֵׂם אֵת הַשִּׁפָּחוֹת וָאֵת יַלְדֵיהֶן רָאשׁנָה וָאֵת לֵאָה וִילְדֵיהָ אָחֵרֹנִים וְאֵת רָחֵל וְאֵת יוֹסֵף אַחַרֹנִים. לג ב. <sup>19</sup>

<sup>ַ</sup>נִּעָּשׁ גַּם לֵאָה וִילָדֶיהָ וַיִּשְׁתַּחֲווּ **וְאַחַר נִגַּשׁ יוֹסֵף וְרָחֵל** וַיִּשְׁתַחֲווּ. לג ז. <sup>20</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> רש"י עה"פ וְאַחַר נָגַּשׁ יוֹסֵף וְרָחֵל (לג ז) בכלן האמהות נגשות לפני הבנים, אבל ברחל יוסף נגש לפניה. אמר: אמי יפת תואר, שמא יתלה בה עיניו אותו רשע, **אעמוד כנגדה ואעכבנו מלהסתכל בה**, מכאן זכה יוסף לברכת עלי עין.

<sup>.</sup> וַיִּשָּׂא אֶת עֵינָיו **וַיִּרְא אֶת הַנָּשִּׁים וְאֶת הַיְּלָדִים** וַיּאמֶר מִי אֵלֶּה לָךְ וַיִּאמַר הַיְלָדִים אֲשֶׁר חָנַן אֱלֹהִים אֶת עַבְדֶּךְ. לג ה.

people?" he was also inquiring about the women, yet Yaakov replied: הַיְלְדִים אֲשֶׁר חָנּן "These are the children that Hashem gave me". He didn't mention the women, to give Eisav some Mussar... \*\*
"By us, the main thing is the: יְלְדִים children". Not like Eisav's Goyishe mentality "Ladies first", because a Goy is more involved in his Ta'avos, and he doesn't have a proper seriousness about his future Doros. Yosef had just heard his father giving Mussar about: יְלְדִים children first; that is why he stepped ahead of his mother. This fits in beautifully to the simple Pshat.

## A True Father Has *Nachas* from A Child with His Own Mind

However, according to this, it is a *Chiddush* that *Yosef* was the only one to change his father's original order. Perhaps, *Yaakov* held that despite the: יְלִדִים children being the *Ikar*, the mothers must still come first, because of *Kibud Eim*. No matter what the *Pshat* is, *Yosef* was an original thinker, who was ready to go against his father's plan.

\*\*\*\*

יְיִשְׂרָאֵל אָהַב אֶת יוֹסֵף מִכָּל בָּנָיו כִּי בֶן זְקַנִים הוּא לוֹ לוֹ נִי Yisroel loved Yosef more than all the rest of his sons, because he was a "Ben-Zekunim", meaning: בַּר חֲכִּים that he was especially wise. (Targum). A true father has Nachas from a child with his own mind, even though he may be going against his father. Indeed, Yaakov himself was mainly involved in Torah, unlike his father and Zeide who were focused on Chesed and Tefila.

Yosef's going "ahead" of his mother is similar to his future behaviors (in the beginning of Parshas Vayeishev). First, he relates a dream to his brothers in which they are all bowing down to him. And when they are

upset with him, he comes back to tell them a new dream, where not only are his brothers bowing down to him, but also his own father and mother! Romemus! We also see his unending Romemus when he tells the wife of Potiphar: אַינֵנוּ גָדוֹל בַּבַּיִת הַזֵּה מִמֵנִי וישב לט ט I am the greatest person around here! And in Parshas Miketz we see his tremendous tough Romemus and: תַּקִיפוּת strength when dealing with all his brothers. And when he heard them say: עַבִּדְּךָ אָבִינוּ Our father (Yaakov), your slave, he didn't protest (Chazal say<sup>23</sup> that for this, he was punished by losing 10 years of life!). Yosef was a true independent thinker with his own mind, who doesn't care about public opinion. This is a true Baal Bitachon only in Hashem and not people (including his own parents!) יַשִּׂרָאֵל אָהַב אֵת יוֹסֵף מִכָּל בַּנָיו לּז ג The special love he got from his father can theoretically be the cause of Yosef's Ga'ava. But more likely, the special Nachas that Yaakov had from him was precisely because of his independence. Yaakov himself was always struggling for the top, as Eisav said: וַיַעקבַנִי זָה פַעַמַיִם כז לו he fooled me twice, getting the Bechora and the Brachos from his older brother. Yaakov was even born in a position of trying to overcome his brother: ויַדוֹ אֹחֶזֶת בַּעֲקֵב עֲשָׂו כה כו gripping on to the heel of his brother. So Yaakov saw his own: תכונות attributes in Yosef, and therefore he loved him especially.

The Nisayon of Ga'ava Can Cause a
Person to Become Distanced from
Hashem, But When Used L'shem
Shamayim It Can Bring Him Even Closer
Yet, we see a certain Hanhaga of Romemus
in Yosef which we don't find in Yaakov at all.
Whereas Yaakov appears to always be

\_

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> פרקי רבי אליעזר (פרק לח) ר' ישמעאל אומר, עשרה פעמים אמרו בני יעקב ליוסף עבדך אבינו, ושמע יוסף ושתק, ושתיקה כהודאה דמייא, לפיכך נתקצרו מחייו עשרה שנים.

eרשת וישלח תשפ"ד

struggling and aiming upwards, Yosef goes around as if he is on top of everybody. Perhaps this is why only Yosef is considered the: שטנו של עשיו rival of Eisav, and only he will eventually destroy Eisav, as it says: והיה בַית יַעֲקֹב אֲשׁ וּבֵית יוֹסֵף לֵהָבָה וּבֵית עֲשָׂו לְקַשׁ עובדיה א 'ח One day the house of Yaakov will be fire, and the house of Yosef will be a flame, and the house of Eisav will be straw. Yosef is similar to *Eisav*, upon whom it says: וַיַּאַהַב יַצְחַק אָת עֲשָׂו כה כח *Yitzchok* loved *Eisav*. \*\*\*\*\*\*\*\* The one who is loved more than everyone else becomes a Baal Ga'ava (P.S. you cannot compare ורבקה אהבת את יעקב Rivka's love of Yaakov, since Yitzchok was the Ikar of the house). So both Yosef and (L'havdil) Eisav appeared to have a similar Nisayon of Ga'ava; just that Eisav became a wicked: יסז ה Baal Ga'ava, the וּעֲבַת ה' כָּל גְּבַהּ לֵב משלי טז ה abomination of Hashem. Eisav hates others, like it says: ועברתוֹ שַׁמֶּרָה נֵצַח עמוס א יא his hatred lasts forever, and anyone who challenges his position is in Sakana (danger). Whereas Yosef uses his: וַיִּגְבַּהּ לָבּוֹ בְּדַרְכֵי ה' uplifting his heart in the service of Hashem to

become a *Melech*; first over himself, i.e., control over his own base *Retzonos* (the wife of *Potiphar*), and later over the whole land of *Mitzrayim*. And then he saves the world from starvation.

#### הָיא מַצֶּבֶת קְבֻרַת רָחֵל עַד הַיּוֹם להּ כ More Than Anything Else, Hashem Wants Breaking *Middos* and Learning How to Accept

There is a picture of R' Dovid Bleicher Zatzal being: מְשְׁתַּתַּחְ (visiting) Kever Rochel Imeinu, and I heard<sup>24</sup> that in Novardok they had more: הְתְרֵגְשׁוּת emotion by Kever Rochel than by the Kosel, because Rochel was outstanding in Shviras HaMiddos. Notice how Mama Rochel is a #1 address for all kinds of Yeshuos in Klal Yisroel. I would venture to say that Leah Imeinu is a super inspiration to us all, since we see how the ongoing relentless Tefila of a broken-hearted person can turn around her whole destiny and Mazal, as it says: וּיַבְא ה' כִּי שְׁנוּאָה לֵאָה וַיִּפְתַּח אֶת רַחְמָהּ Hashem saw that Leah was rejected, so He gave her a child!

But there is something about *Rochel*, which *Chazal* say<sup>25</sup> actually saved us all, and in her

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> כן כתוב בספר דברי בינה ומוסר, (שיחות ומאמרים שנרשמו ע"י תלמידי ישיבות בית יוסף מפי הגה"צ רבי דוד בליאכר זצוק"ל ראש ישיבת בית יוסף מזרי'ץ-פודליאסק, תל אביב תשל, עמ' קי) בהיותי בארץ ישראל נוכחתי כי ליד קבר רחל קיימת התעוררות יתר לבכי מאשר ליד הכותל המערבי. ליד קבר רחל נפגשים באפיה של רחל, ואפיה הוא מסירת הסימנים לאחותה, בהתיחדה עם עצמה בלבד, בלי עזר ממי שהוא, ביצעה את הפעולה בדרך לחופתה, אע"פ שהשידוך משך את לבה, וכבר עברה כל הטקסים, והנה בשיא החגיגיות מסרה הכל לאחיתה. זו היא פרישות! איש לא ידע מגדלות הפעולה, הכל הוטל על שכמה, והיא עצמה עזרה והשלימה במסירת הסימנים, ורק אז התחמקה ועזבה הכל לזולתה.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> איכה רבה (פתיחתא כד) באותה שעה היה הקב"ה בוכה ואומר, אוי לי על ביתי, בני היכן אתם, כהני היכן אתם, אוהבי היכן אתם, מה אעשה לכם, התריתי בכם ולא חזרתם בתשובה. אמר הקב"ה לירמיה, אני דומה היום לאדם שהיה לו בן יחידי, ועשה לו חופה ומת בתוך חופתו, ואין לך כאב לא עלי ולא על בני, לך וקרא לאברהם ליצחק וליעקב ומשה מקבריהם שהם יודעים לבכות, אמר לפניו רבש"ע איני יודע היכן משה קבור? אמר לו הקדוש ברוך הוא, לך עמוד על שפת הירדן והרם קולך וקרא: בן עמרם, בן עמרם, עמוד וראה צאנך שבלעום אויבים! מיד הלך ירמיה למערת המכפלה ואמר לאבות העולם עמדו שהגיע זמן שאתם מתבקשין לפני הקב"ה, אמרו לו, למה? אמר להם איני יודע, מפני שהיה מתירא שלא יאמרו בימיך היתה לבנינו זאת, שלוח ירמיה ועמד על שפת הירדן וקרא בן עמרם בן עמרם עמוד הגיע זמן שאתה מבוקש לפני הקב"ה, אמר לו מה היום מיומים שאני מבוקש לפני הקב"ה? אמר לו ירמיה איני יודע, הניחו משה והלך אצל מלאכי השרת שהיה מכיר אותן משעת מתן תורה, אמר להם, משרתי עליונים, כלום אתם יודעים מפני מה אני מתבקש לפני הקב"ה? אמרו לו, בן עמרם, אי אתה יודע שבית המקדש חרב וישראל גלו? והיה צועק ובוכה עד שהגיע לאבות העולם, מיד אף הם קרעו בגדיהם והניחו ידיהם על בשיהם והיו צועקים ובוכין עד שערי בית המקדש וכו' וכו', מיד פתח אברהם לפני הקב"ה ואמר רבש"ע למאה שנה נתת לי בעצמי כפתתי אותו, ולא תזכור לי זאת ולא תרחם על בני? פתח יצחק ואמר רבש"ע כשאמר לי אבא אלקים יראה לו השה לעולה בני, לא עכבתי על דבריך, ונעקדתי ברצון לבי על גבי המזבח, ופשטתי את צוארי תחת הסכין, ולא תזכור לי זאת ולא הער לה העלהם, ופשטתי את צוארי תחת הסכין, ולא תזכור לי זאת ולא לעולה בני, לא עכבתי על דבריך, ונעקדתי ברצון לבי על גבי המזבח, ופשטתי את צוארי תחת הסכין, ולא תזכור לי זאת ולא

Zechus: יְנְים לְגְבוּלֶם יִרמיה לא her children will return to their land, i.e., her Shviras HaMiddos. Many people complain to me that they daven so hard, and work so much on Bitachon, yet nothing happens. Sometimes the answer is, that more than anything else, Hashem wants breaking Middos and learning how to accept.

I've seen *Gevaldige Yeshuos* when people have stopped davening, and took a break to thank all the time. Besides the *Segula* of being thankful, they have a *Zechus* of going against their *Tevah* of being dissatisfied.

#### My Experience with Tefila

One day, I decided that I want my words to be tailor made for each individual, that he should hear exactly what's good for him to hear. Within 24 hours, four different people told me that they were *Nis'pael* how they needed guidance desperately, and as soon as they turned me on, they heard exactly the perfect answer for their unique issue.

\*\*
I speak and write a lot about *Zikkui* 

HaRabbim, since my Rabbeim want me to encourage more of it, but I feel uncomfortable telling people to do things that they aren't up to. I davened that Hashem should help me with this. Within a short time, a *Yungerman* tells me that he heard me say that although I admire a certain person who has 150 guests at their Seder table; yet the person who can't do that shouldn't mind at all, since he learns *Torah*, which is plenty good.

I don't even remember saying that, but: הֵיאַך הֵיאַר l guess I did. I guess I did. The person who heard this is a big Ben-Torah and had loads of Chizuk from it. Look how everything you do and say is totally Min HaShamayim, and : ה' צָּלְךְ תַּהַלִּים קְּכָא ה Hashem is (like) your shadow. The more you are involved with Hashem, the more he shows you His involvement. (R' Zundel of Salant<sup>26</sup>).

#### Story

Why was the Ponivezer Rav so successful? A certain fundraiser told the Ponivezer Rav Zatzal that has no Hatzlacha. The Ray asked

תרחם על בני? **פתח יעקב ואמר** רבש"ע לא עשרים שנה עמדתי בבית לבן, וכשיצאתי מביתו פגע בי עשו הרשע ובקש להרוג את בני, ומסרתי עצמי למיתה עליהם, ועכשיו נמסרו ביד אויביהם כצאן לטבחה, לאחר שגדלתם כאפרוחים של תרנגולים וסבלתי עליהם צער גידול בנים, כי רוב ימי הייתי בצער גדול בעבורם, ועתה לא תזכור לי זאת לרחם על בני? פתח משה ואמר רבש"ע לא רועה נאמן הייתי על ישראל ארבעים שנה, ורצתי לפניהם כסוס במדבר, וכשהגיע זמן שיכנסו לארץ גזרת עלי במדבר יפלו עצמותי, ועכשיו שגלו שלחת לי לספוד ולבכות עליהם וכו' וכו', **באותה שעה קפצה רחל אמנו** לפני הקב"ה ואמרה, רבש"ע גלוי לפניך שיעקב עבדך אהבני אהבה יתירה, ועבד בשבילי לאבא שבע שנים, וכשהשלימו אותן שבע שנים והגיע זמן נשואי לבעלי, יעץ אבי להחליפני לבעלי בשביל אחותי, והוקשה עלי הדבר עד מאד, כי נודעה לי העצה, והודעתי לבעלי ומסרתי לו סימן שיכיר ביני ובין אחותי כדי שלא יוכל אבי להחליפני, ולאחר כן נחמתי בעצמי וסבלתי את תאותי ורחמתי על אחותי שלא תצא לחרפה, ולערב חלפו אחותי לבעלי בשבילי, ומסרתי לאחותי כל הסימנין שמסרתי לבעלי כדי שיהא סבור שהיא רחל, ולא עוד אלא שנכנסתי תחת המטה שהיה שוכב עם אחותי, והיה מדבר עמה והיא שותקת ואני משיבתו על כל דבר ודבר כדי שלא יכיר לקול אחותי, וגמלתי חסד עמה ולא קנאתי בה ולא הוצאתיה לחרפה, ומה אני שאני בשר ודם עפר ואפר לא קנאתי לצרה שלי, ולא הוצאתיה לבושה ולחרפה, ואתה מלך חי וקיים רחמן מפני מה קנאת לעבודה זרה שאין בה ממש, והגלית בני ונהרגו בחרב ועשו אויבים בם כרצונם! מ**יד נתגלגלו רחמיו של הקדוש ברוך הוא ואמר בשבילך רחל אני מחזיר את ישראל למקומ**ן, הדא הוא דכתיב (ירמיה לא יד-טז) כֹּה אָמַר ה' קוֹל בְּרָמָה נָשָׁמַע נָהִי בְּכִי תַמְרוּרִים רָחֵל מְבַכָּה עַל בְּנֵיהַ מַאַנָה לְהָנָחֵם עַל בְּנֵיהַ (שם) פֿה אָמַר ה' מִנְעִי קוֹלֶךְ מִבֶּכִי וְעֵינַיִךְ מִדְּמַעָה כִּי יֵשׁ שָׂכֶר לְפָעַלְּתֶךְ נָאָם ה' וְשָׁבוּ מֵאָרֵץ אוֹיֵב, וכתיב (שם) ווַשׁ תַּקוָה לאַחַרִיתַרְ נָאָם ה' וַשְׁבוּ בַנִים לְגַבוּלָם.

<sup>26</sup> הגאון החסיד קדוש ה' מכובד מרנא יוסף זונדל מסלאנט זצוק"ל (במכתב אשר שלח מעיה"ק ירושלם תוב"ב, לבנו יחידו אשר נסע בשליחות מצוה של בקור חולים ופקוח נפש בעד אחותו אשר היתה עצורה בעיר ווין, נדפס בספר אור ישראל לרבי יצחק נסע בשליחות מצוה של בקור חולים ופקוח נפש בעד אחותו אשר היתה עצורה בעיר ווין, נדפס בספר אור ישראל לרבי יצחק בלאזר, מכתב כד, דף לה א) ותחזור תמיד פסוקי ההשגחה ובטחון וישועה, כמו קוה אל ה', חזקו ואמצו כו', עיני תמיד אל ה' כי הוא יוציא מרשת רגלי וכדומה, עזרה בצרות נמצא מאוד, ואז תלך לבטח ותשועת ה' כהרף עין. כידוע שהבורא ית"ש משגיח בכל רגע על כל אדם בפרטיות עניניו, וכמו שהאדם פונה לבו לה', כן ה' פונה להשגיח עליו כמ"ש ה' צלך, ואם פונה יותר אבבע אחד הוא מראה אותך אצבע אחד, ואם כל היד מראה כנגדך כל היד, כן הקב"ה כדרך שבא האדם לראות כך בא ליראות עי' נפש החיים.

him what he does. He said that he gets up in shul, and cries out that nobody gives money for *Torah...* and it's not right! Guess what happens? They continue not to give! But the Rav *Zatzal* told him that he gets up, and says how well he's doing, and how people are giving generously. As a result, they continue giving even more, and in a short time, the Rav makes loads of money.

This is true in all areas of a person's life. Never kvetch! You invite more things to kvetch about, *Chas V'shalom*. Be like *Yaakov*, who said: יָשׁ לִי כֹל וִישׁלַח לֹג יִא l have EVERYTHING! Look how he was *Zoche* to twelve *Shevotim* and the basis of the whole *Klal Yisroel*. The greatest people are those who don't do so well, but they still insist on being positive!

It seems like *Eisav* wasn't too bad, since he said: יָשׁ לִי רֶב וּשׁלח לגּ ט I have plenty (mostly everything). However, this can be dangerous, since you are still dissatisfied. Some people need to be extreme and insist that they are missing ZERO! (And to appreciate even their *Yissurim*, since: הַפֹּל לְטוֹבָה it's all *L'tovah*).

# NOVARDOK

#### ື *Yahrzeit* of The *Alter* from *Novardok* ື່ י"ז כסלו תר"פ

R' Matisyahu Salomon *Shlita* once told me a story about the *Alter* from *Novardok*. There was a wealthy *Yid* whose name was "*Dunash*". He was an address where people came to raise money for *Yeshivos*. He was a *Chashuva Yid*, and the father-in-law of R' Yosef Leib Bloch of *Telz*. His house was quite lavish, and it was known that he gave the *Alter* loads of money when he came collecting for *Novardok*.

Once, a very Chashuva Rosh Yeshiva came to him for his Yeshiva, and he only gave him a small sum. The Rosh Yeshiva was upset, and asked him why he gives the Alter so much more? He replied: When you come, I can tell how you dress up so neatly for me. and you prepare a whole speech. You ask your wife: "How does my tie look?" You are so impressed with my rugs and drapes, my chandelier and the size of my home. You give me the feeling that money is important. So when you come in, I decide to hold on to my money. But when the Alter walks in, he has no Hispa'alus from all my glory and its trappings. He totally ignores all the beauty and elegance of my wealth. He tramples on my delicate rugs, walks over to me as calm as ever, and starts singing: "Dunash'el, Dunash'el, more than money you don't have. Give at least some money, so that at least you'll get **some** Zechus in your life!" I lose all my Chashivus for money! It

becomes unimportant to me. So I open up my coffers, and give him whatever he wants. The *Alter* was not afraid of people, and he wasn't afraid of their criticism. People respected him *Davka* because he was not *M'chanef* them. I



R' Yitzchok Orlansky

knew his last living *Talmid*, R' Yitzchok Orlansky *Zatzal*. He told me that before he met him, he was sure that he would be a very serious, withdrawn person, since he was known for his great *Yiras Shamayim* and his being alone in a *Bais HaBedidus* in the forest for years.

He was surprised to see the most jovial, happy, and *Geshmake* person. The *Alter* was always "moving" and doing something. He was "on fire" all the time. And he was "goodness" itself. He had no airs, and people

were relaxed with him. *Novardokers* in general are very relaxed and comfortable people. They are basically devoid of tension. Whenever a *Novardoker* feels *Me'tach* (stress) or *Tzim'tzum* (constraint), he tries to do a *Pe'ula* (action) against it.

The Alter of Novardok produced the happiest people you can imagine! Besides for being Bnei Torah and Marbitzei Torah, they had a Derech in Mussar that gave you a life of true Simcha. When you get rid of those petty sensitivities that the whole world suffers from, you become close to Hashem, and your

Bitachon level escalates!

The *Alter Zatzal* said that often people turn an: עָזֶר (supportive wife) to a: פְנֶגְדוֹ (opponent) when they don't focus on the positive side of their situation, and they lose the *Gevaldige* benefits they could have had. But a *Chochom* turns a: פְנֶגְדוֹ (opponent) into an: עָזֶר (supportive wife), when you see only good even in a miserable situation; then Hashem rewards you with more and more goodness!

זְכוּתוֹ יָגֵן עָלֵינוּ אָמֵן



Poster announcing the Levaya of the Alter when his grave was reburied in Yerushalayim in 5723 (1963)



### To hear a clear recording of Rabbi Mandel's shiurim, call by dialing: USA 718 298 2077 UK 0330-1170305 Israel 072-398-2980 Canada 647-797-0056

Here are the ID numbers for last week's Shiurim. When the menu starts, press 9 and enter the Shiur ID right away

#### Parshas Vayeitzei 5784

|          | 1        |          |
|----------|----------|----------|
| Shiur ID | Duration | Language |
| 266118   | 2:30     | Yiddish  |
| 266227   | 42:25    | English  |
| 265798   | 4:14     | English  |
| 266126   | 3:39     | Hebrew   |
| 265799   | 6:42     | English  |
| 266119   | 3:05     | Yiddish  |
| 265800   | 4:05     | English  |
| 203800   | 4.05     | English  |
| 266127   | 2:59     | Hebrew   |
| 266121   | 3:12     | Yiddish  |
| 265804   | 4:05     | English  |
| 266130   | 3:23     | Hebrew   |
| 266123   | 2:53     | Yiddish  |
| 266229   | 5:48     | English  |
| 267152   | 33:14    | English  |
| 266230   | 1:35     | English  |
| 266131   | 1:59     | Hebrew   |
| 266231   | 8:06     | English  |

Have Rabbi
Mandel Daven
for your whole
family each
month.

# BITACHON WEEKLY Nonthly Supporter

# Rabbi Yehudah Mandel will Daven for every monthly supporter each erev Rosh Chodesh

Your Donation will directly help spread Bitachon Weeklys Worldwide

\$10 MO.= 12 Bitachon Weeklys

\$18 MO. = 20 Bitachon Weeklys

\$36 MO. = 40 Bitachon Weeklys

\$52 MO. = 60 Bitachon Weeklys

\$72 MO. = 84 Bitachon Weeklys

\$100 MO. = 120 Bitachon Weeklys

Own the Zechus of Spreading Emunah & Bitachon Worldwide

#### For your donation:

Checks:

Cong. Shaarei Bitachon tax ID 87-4766435

Address: 11 Isabella dr Lakewood NJ 08701

Call/Text:

848-245-4278

Email:

weinberger138@gmail.com

Zelle info:

congshbt@gmail.com

Link:

https://pay.banguest.com/shaareibitachon

Paupal:

PayPal.Me/congshbt

For any questions or comments: 848-245-4278

Send your names to weinberger138@gmail.com
You will get a reply with your monthly supporter number which you
will need if you would want to change or add names in the future.



# **BITACHON WEEKLY**

#### LIVE A LIFE OF MENUCHA AND HAPPINESS

# HUNDRED'S OF YIDDEN TESTIFY THAT BITACHON WEEKLY HAS TRULY ENHANCED THEIR LIVES. YOUR DONATION WILL IMPACT THOUSANDS

#### **DEDICATION OPPORTUNITIES:**

R' MANDEL PARTNERSHIP SEFER SPONSOR PARSHA SPONSOR CITY SPONSOR BW SUPPORTER

\$ 7,500 (\$ 625/M) \$ 3,600 (\$ 300/M)

\$ 1,200 (\$ 100/m)

\$600 (\$50/M)

\$360 (\$30/M)

CORPORATE SPONSORSHIP - CALLUS!

THE PRINTING AND DISTRIBUTION OF HUNDREDS OF COPIES IN LAKEWOOD, BNEI BRAK, BROOKLYN. MONSEY, GREAT NECK, DEAL, BALTIMORE AND MORE.

BRING BITACHON WEEKLY TO YOUR CITY FOR ONLY \$60-\$120/WEEK

CALL/TEXT (848) 245-4278

#### **To Donate:**

- Call/Text (848) 245—4278
- Mail: Cong. Shaarei Bitachon Tax ID 87-4766435
   11 Isabella Drive Lakewood, NJ 08701
- Zelle info: congshbt@gmail.com
- Credit Card: <a href="https://pay.banquest.com/shaareibitachon">https://pay.banquest.com/shaareibitachon</a>





# Become A Partner With Bitachon Useekly!

Bitachon Weekly is minimizing its printing and distribution until we boost up our monthly funding.

However, Bitachon Weekly is seeking individuals to print a few Bitachon weekly's from their own printer for people in their area that would want it.

Become A Bitachon Weekly
Location!
Reap The benefits Of Zikuy
Harabim!
Help spread Emuna & Bitachon
to your friends and neighbors!

Bitachon weekly is seeking location sites in the following locations:

Lakewood Union City
Brooklyn Cherry Hill
Flatbush Texas

Boro Park Los Angeles Williamsberg Philadelphia

Queens Denver
Baltimore Israel
Monsey Australia
Passaic South Africa
Kensington Gateshead
Far Rockaway London
Jackson Cleavland

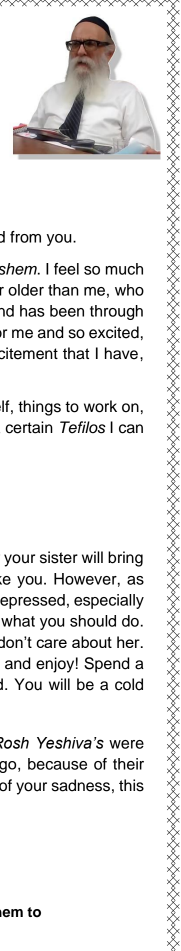
Toms River Toronto Chicago Montreal

To add your house to a location

C/T 8482454278

email weinberger138@gmail.com

# Questions To Rabbi Mandel



Question: I just want to start thanking the Rav for all the Torah that I learned from you.

For my question. I am 20 and I'm getting married in a few weeks, *Baruch Hashem*. I feel so much *Hakaras HaTov* to Hashem. But the hard part is that I have a sister, one year older than me, who is still young, and she is single. She is amazing and has so much to offer, and has been through a lot with dating, but just hasn't met the right one. Although she is so happy for me and so excited, it's really, really hard for me. All I want is for her to be going through the excitement that I have, for herself. I want her to meet her husband, and to feel happy and fulfilled.

Can the *Rav* please give me any advice for any things I can take upon myself, things to work on, or to learn, as a *Zechus* for my sister finding her *Zivug B'karov?* Are there a certain *Tefilos* I can say? Bitachon skills, etc.?

Thank you!

Kol Tov!

**Answer:** You should know that I have such respect for you. Your feelings for your sister will bring you such *Olam HaBah*. Your *Chosson* lucked out getting such a *Kallah* like you. However, as great as you are, the *Yetzer Hara* is also great, and he loves making people depressed, especially if there is a good reason. So for your sanity, which is very important, here is what you should do. You have to have a side to you that is super chilled. Live your *Simcha*, and don't care about her. You cannot spoil your *Simcha* because of a sister, no way! Be super happy and enjoy! Spend a few minutes davening for her, and no more. Then, get her out of you head. You will be a cold nasty sister who doesn't care, you will have to be like two people.

There is a story from the *Slabodka Yeshiva* where one of the *Chashuva Rosh Yeshiva*'s were *Niftar* on the day of a *Talmid*'s *Chasuna*, and the *Talmidim* didn't want to go, because of their sadness of their *Rosh Yeshiva*'s *Petira*. But one the *Rabbeim* said: Because of your sadness, this *Chosson* will suffer?? Go and make *Freilach!* 

You have to always make sure that your Simcha is the one dominating.

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com