Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה



לזכות ר' מאיר בן לאה

ויצא

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

# TO RECEIVE BITACHON WEEKLY BY EMAIL SEND A REQUEST TO:

## weeklybitachon@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400

Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com

And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898

לזכרון עולם בהיכל ה'

נחמן בן זאב קהת משה
יטלא בת יהודה
אהרן בן יהודה אריה הכהן
טאבא בת ביילא
שרגא פייבל בן משה יוסף
גבריאל בן פנחס
רחל בת נחמן
משה בן פנחס

לזכותן של שרה יהודית בת ביילא חיה פערל בת ביילא

Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur



# BITACHON WEEKLY פרשת ויצא תשפ"ד

#### IN THIS ISSUE

- THE EXTRA LOVE YOU GIVE YOUR CHILDREN GIVES THEM THE STRENGTH THEY NEED TO OVERCOME THEIR NISYONOS IN LIFE
- A PERSON HAS TO BE A CHEVRA'MAN IN FIGHTING HIS YETZER HARA
- TO REACH YOUR POTENTIAL, YOU MAY NEED TO CONSIDER YOURSELF GREATER THAN YOU THINK YOU ARE, AND NOT BE SO "HONEST"
- WHEN YOU HAVE TRUE LOVE IN YOUR LIFE, THEN YOU ARE SAVED FROM THE FAKE "LOVES" OF THE YETZER HARA
- WHEN WE DO THE "DROP" WE COULD, IT'S CONSIDERED AS IF WE DID MUCH MORE
- BY A TRUE TZADDIK, EVERYTHING IS IMPORTANT AND PRECIOUS
- EVEN IF YOU FEEL WEAK, ALWAYS
   MAKE BELIEVE THAT YOU ARE STRONG
   AND WILL CONQUER EVEN THE MOST
   POWERFUL YETZER HARA'S
- THE BAAL BITACHON IS A TRUE BRACHA
  FOR THE ENTIRE UNIVERSE
- OUR MENTALITY MAY BE INFLUENCED BY GALUS EISAV, BUT WE ASPIRE TO RID OURSELVES OF IT
- UNPLEASANT ISSUES ARE THE THUNDERSTORM WHICH FORETELL THE SUNSHINE & GOOD FORTUNE AHEAD
- STORIES OF NOVARDOK

## פרשת ויצא

#### ַלָבָן אֲחִי אִמּוֹ כּטי בער Civo Your C

## The Extra Love You Give Your Children Gives Them the Strength They Need to Overcome Their *Nisyonos* in Life

Yaakov demonstrated unusual Gevura, by taking off the giant stone as if he was taking off a bottle cap. (Chazal1). Why does the Torah say 3 times²: "וַיַּשַׁק אַת צאַן "לָבַן אָחִי אָמוֹ ບນ "Lavan, his mother's brother" in this episode? RSRH Zatzal says3 that he felt that his mother was before him. It says: וַיָּאָהַב יִצְחָק נה כח Yitzchok loved Eisav (past tense), וְרַבְקָה אֹהֶבֶת אֶת יַעֲקֹב and Rivka loves Yaakov. אוֹהֶבֶת means that she is constantly loving him; an ongoing love that never stops. We can suggest that this love had to accompany Yaakov throughout his life. Chazal say4 that Yosef almost sinned with the wife of Potiphar, but what stopped him in the last minute was when he saw the image of his father. I once heard a Pshat from R' Chaim Tzvi Fogel Zatzal, that what saved him was when he remembered: וַיִשַּׂרָאֵל אָהַב אֵת יוֹסֶף מכֶּל בָּנָיו לז ג the extra love he got from his father. Why, indeed did Yaakov give Yosef more love than all his sons? We can suggest

that Yaakov knew that Yosef was destined for Nisvonos in Middas HaYesod (like Rashi says<sup>5</sup> that Yosef is the rival of Eisav). In withstanding the temptation of Arayos, having lots of normal love is a powerful tool. I know of a non-religious family who had tremendous Nisyonos in Inyanei Arayos when they were in *Treife* colleges. Yet, they had zero interest in sin, since they were such fully satisfied people. They weren't missing any fake thrills in their lives, since their family was overflowing with love for each other. \*\*\*\* In Slabodka they said that love is extremely powerful, and it can move mountains. Yaakov Avinu was inside his mother together with Eisav who was the opposite of Kedusha. Perhaps this is why: וַרְבָקָה אֹהֶבֶת אֶת יַעַקֹב Rivka loves Yaakov. אוֹהֶבֶת She "loves" is an extreme, which is much needed for a twin brother of Eisav HaRasha.

And it symbolizes an ongoing (אוֹהֶבֶּת) love that doesn't stop. Yeho'ash Melech Yehuda remained a Tzaddik as long as his Rebbe, Yehoyada, the Cohen Gadol was still alive. But as soon as his Rebbe was Niftar, he lost his Madrega. The Malbim explains<sup>6</sup> that his

<sup>3</sup> פירוש הגאון מוהר"ר רבי שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה, עה"פ וַיַּשְׁקְ אֶת צֹאו**ן לָבָן אֲחִי אִמוֹ** (כט י) שלש פעמים מדגיש הכתוב שלבן היה אחי אמו של יעקב. זאת מכיון שמעשיו של יעקב כאן היו מודרכים מהמחשבה על אמו, אשר דמותה נגלתה לו באישיותה של רחל. וגם בשעה שדאג לצאן, לא היה אלא מכבד את אמו.

<sup>4</sup> סוטה לו ב, וַתִּתְפְּשֵׁהוּ בְּבִגְדוֹ לֵאמֹר וגו' (לט יב) **באותה שעה באתה דיוקנו של אביו ונראתה לו בחלון**, אמר לו: יוסף, עתידין אחיך שיכתבו על אבני אפוד ואתה ביניהם, רצונך שימחה שמך מביניהם, ותקרא רועה זונות, דכתיב (משלי יט ג) וְרֹעֶה זוֹנוֹת יִאַבֵּד הוֹן? מיד, וַתִּשֶׁב בִּאֶיתָן קַשְׁתּוֹ (מט כד) א"ר יוחנן משום ר' מאיר, ששבה קשתו לאיתנו.

<sup>5</sup> רש"י עה"פ כַּאֲשֶׁר יָלְדָה רָחֵל אֶת יוֹסֵף (ל כֹה) **משנולד שטנו של עשו** שנאמר (עובדיה א יח) וְהָיָה בֵית יַעֲקֹב אֵשׁ וּבֵית יוֹסֵף לֶהֶבָה וּבֵית עֲשֶׂו לְקַשׁ, אש בלא להבה אינו שולט למרחוק, משנולד יוסף בטח יעקב בהקב"ה ורצה לשוב.

6 המלבי"ם בספר מלכים עה"פ וַיַּעַשׁ יְהוֹאָשׁ הַיָּשֶׁר בְּעֵינֵי ה' כֶּל יָמִיו אֲשֶׁר הוֹרָהוּ יְהוֹיָדֶע הַכּּהֵן (מ"ב יב ג) ר"ל כל זמן שהורהו יהוידע, כי אחרי מותו חטא, ובדברי הימים (דהי"ב כד ב) פי' וַיַּעַשׂ יוֹאָשׁ הַיָּשֶׁר בְּעֵינֵי ה' כֶּל יְמֵי יְהוֹיָדֶע הַכּּהֵן. ויש הבדל אצלי בין הוראה ובין לימוד, כמ"ש בפי' התוה"מ, ור"ל **שלא למד היטב רק שהורה והראה לו, ובמות המורה נטה מן הדרך, מה שלא היה כן אם היה לומד להשיב בדרך לימוד**.

ובספר אילת השחר (להמלבי"ם, אות תעא) כתב: ויש הבדל בין "הוראה" ובין "לימוד". המלמד מרגיל את תלמידיו, אם בהנהגה

רש"י עה"פ וַיִּגַּשׁ יַעֲקֹב וַיָּגֶל אֶת הָאֶבֶן מֵעַל פִּי הַבְּאֵר (כט י) כמי שמעביר את הפקק מעל פי צלוחית להודיעך שכחו גדול. <sup>2</sup> וַיְהִי כַּאֲשֶׁר רָאָה יַעֲקֹב אֶת רָחֵל בַּת **לָבָן אֲחִי אִמּוֹ** וְאֶת צֹאֹן **לָבָן אֲחִי אִמּוֹ** ווִיּגַּשׁ יַעֲקֹב וַיָּגֶל אֶת הָאֶבֶן מֵעַל פִּי הַבְּאֵר וַיַּשְּקְ אֶת צֹאֹן לָבָן אֲחִי אָמוֹ. כט י.

Bitachon Weekly פרשת ויצא תשפ"ד

Rebbe gave him a *Chinuch* that didn't endure for the future. אוֹהֶבֶת "She **loves**" seems to imply an ongoing and everlasting situation of love.

יַשִּׁקְ אֶת צֹאֹן לָבָן אֲחִי אָמּוֹ כּט י He gave water to the sheep of Lavan, "his mother's brother" implies that it was as if his mother was right there (RSRH³). As soon as Yaakov enters the "lion's den" (of Lavan) he remembers his mother, and this is why he ended up with: עָם keeping all 613 Mitzvos despite living with Lavan, similar to Yosef who saw his father's image before him when he was confronted with temptation by the wife of Potiphar.

Just as: אוֹהֶבֶת "She **loves**" is extreme, so is: אָהֵב מִּכְּל בְּנִיוּ לִּז גּ Yosef being the **most** loved (out of twelve sons) is also extreme. And indeed, Yaakov was Zoche to be unusual in Kedusha (Rashi<sup>7</sup>), just like Yosef. Indeed, the simple Pshat in the Ma'ala of remembering his mother, was that it gave him Ruach and Gevura to do a super human feat when he rolled off the giant stone.

But we can also say that just like his mother helped in a physical *Gevura*, so did she help in his spiritual *Gevura*, and the story of rolling off the stone is also a *Mashal* and a *Remez* to spiritual *Gevura*. Similarly, the tremendous physical *Gevura* of *Shivtei Ka* was a *Siman* to their tremendous *Gevura* over their *Yetzer Hara*. (As *Chazal* say: אֵיזֶהוּ גָּבּוֹר, הַכּוֹבֵשׁ אֶת Who is truly strong? One who overcomes his *Yetzer Hara*).

The same with the *Malach* of *Eisav*, whom *Yaakov* was able to overpower with his *Koach HaTorah*. Now, we thank *Rivka* 

Imeinu, who knew the Yetzer Hara well, since she came from Aram, and she was the sister of #1 Mr. Yetzer Hara (Lavan). After Yitzchok married Rivka, it says: יַּנְחָם יִצְחָק אַחְרֵי אָמוֹ כּדּ Yitzchok was consoled for the loss of his mother. Do you know what was the most special thing Sara did for Yitzchok? She saved him from Yishmael!

And Rivka seems identical to Sara, when she

And *Rivka* seems identical to *Sara*, when she saves *Yaakov* from *Eisav*. Notice how the *Torah* keeps repeating the *Ma'ala* of *Yitzchok's Shidduch* with *Rivka*, that she was: אַחוֹת לָבְן הָאֲרַמִּי כּהּ כּ the sister of *Lavan* the *Arami*, and: אַחוֹת לָבְן הָאָרַמִּי הַּ the daughter of *Besuel* the *Arami*. She is a perfect wife, who is familiar with the *Yetzer Hara* coming from *Aram*. אַרַמִי "faker", and *Rivka* became full of trickery by getting *Yaakov* to steal the *Brachos*. מַאוֹיְבִי הְּחַכְּמֵנִי We become smarter by learning from our enemies. She's just like her "dear" brother *Lavan*, and she can shtick just like him!

## A Person Has to Be a *Chevra'man* in Fighting His *Yetzer Hara*

או באיזה חכמה, המורה מראה לו הדבר פעם אחת.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> רש"י בפרשת ויחי עה"פ רְאוּבֶן בְּכֹרִי אַתָּה כֹּחִי וְרֵאשִׁית אוֹנִי (מט ג) היא טפה ראשונה שלו **שלא ראה קרי מימיו**. <sup>8</sup> בראשית רבה (סג ח) אַדְמוֹנִי (תולדות כה כה) אמר רבי אבא בר כהנא, כאלו שופך דמים, וכיון שראה שמואל את דוד אדמוני, דכתיב (שמואל א טז יב) וַיִּשְׁלַח וַיְבִיאֵהוּ וְהוּא אַדְמוֹנִי, נתיירא ואמר אף זה שופך דמים כעשו. **אמר לו הקב"ה: עם יְפֵה עֵינַיִם**, עשו מדעת עצמו הוא הורג, אבל זה מדעת סנהדרין הוא הורג.

Lavan (L'havdil) switching Leah instead of Rochel! And Leah even told Yaakov that she learned from him how to trick people! (Medrash<sup>9</sup>). And when Yaakov leaves Lavan, it was: בְּדֶרֶךְ גְנֵיכָה (he secretly "stole" away without telling him), and Rochel steals her father's: תְּרֶפִים idols. Of course, we have no understanding of these stories. However, we can surely take a message, that a person has to be a Chevra'man in fighting his Yetzer Hara!

I'm familiar with Slabodka and Novardok Yeshivos, and I know of "undercover" stories where they had to use certain tactics in fighting the Haskalah. Everybody knows that in Slabodka they stole the letters that R' Ahron Kotler's sister was sending him (she was trying to persuade him to pursue mathematics and science, etc.), and if not for that, we would have lost our Rash'kebe'hag, Rachmana Litzlan!

## To Reach Your Potential, You May Need to Consider Yourself Greater Than You Think You Are, And Not Be So "Honest"

Chazal say: הֱוִי עָרוּם בְּיִרְאָה ברכות יז א Be "Arum" (shrewd and cunning) in Yiras Shamayim! Where does the word "Arum" come from? It says: וְהַנָּחָשׁ הָיָה עָרוּם בראשית ג א The Nachash was "Arum" (shrewd and cunning)! You have to learn from the: נְחָשׁ הַקַּדְמוֹנִי original snake! People are afraid to view themselves as being greater than they

really are ("It's not true!"), and loads of high *Madregos* are lost because of "honesty". And people feel the need to be "truthful" and realize their many sins ("Don't fool yourself!"). How many tons of *Torah* and *Yiras Shamayim* are lost because of "honesty"??

We have *Rivka*, *Yaakov*, *Rochel*, and *Leah* all engaging in *Sheker L'shem Shamayim*; this is striking! The *Torah* has a big message for all of us! Your "*Anava P'sula*" (misplaced humility) can cost you loads of potential *Shleimus!* Later, we have *Shimon* and *Levi* tricking *Shechem*, and we have *Yosef* as viceroy, acting as if he is a *Mitzri*. (PS. I heard in the name of a *Gadol B'yisroel* that Hashem doesn't want you to be "frum" as much as He wants you to be "smart").

### When You Have TRUE Love in Your Life, Then You Are Saved from The Fake "Loves" Of the Yetzer Hara

We have spoken about how "love" can save from the Yetzer Hara (alluded in the Passuk: נַשְּׁקוּ בַּר פֶּן יֶאֻנַף תּהּלִים ב יב kiss your son, lest he get mad) and Torah is also called: אַהְבָּה עוֹלָם (as we say: אַהְבָה סיר: אַהְבָּה עוֹלָם or: אַהְבָּת עוֹלָם which is the Bracha in which we thank Hashem for giving us the Torah) and indeed, the Rambam says<sup>11</sup> that learning Torah saves from Arayos. The love of learning saves from all kinds of sins, especially Arayos. (It is interesting that Eliezer put

<sup>10</sup> ספרי ואתחנן (פיסקא ח) וְהָיוּ הַדְּבָרִים הָאֵלֶה אֲשֶׁר אָנֹכִי מְצַוּךְ הַיּוֹם עַל לְבָבֶךְ. למה נאמר, לפי שהוא אומר וְאָהַבְּתָּ אֵת ה' אֱלֹהֶיךְ בְּכֶלְ לְבָבֶךְ, איני יודע באיזה צד אוהבים את הקב"ה, ת"ל וְהָיוּ הַדְּבָרִים הָאֵלֶה אֲשֶׁר אָנֹכִי מְצַוְּךְ הַיּוֹם עַל לְבָבֶךְ, והיו הדברים האלה על לבבך שמתוך כך אתה מכיר את הקב"ה ומדבק בדרכיו. (ובספר החינוך מצוה תיח, ולשון ספרי, לפי שנאמר "וְאָהַבְּתָּ" איני יודע כיצד אוהב אדם המקום, תלמוד לומר "וְהָיוּ הַדְּבָרִים הָאֵלֶה אֲשֶׁר אָנֹכִי מְצַוְּךְ הַיּוֹם עַל לְבָבֶךְ", שמתוך כך אתה מכיר את מי שאמר והיה העולם. כלומר, כלומר, שעם התבוננות בתורה תתישב האהבה בלב בהכרח).

Λ

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> בראשית רבה (ע יט) וכל ההוא ליליא הוה צווח לה "רחל" והיא עניא ליה, בצפרא "וְהַנֵּה הִיא לֵאָה", אמר לה: מה רמייתא בת רמאה! לאו בליליא הוה קרינא "רחל" ואת ענית לי? אמרה ליה: אית ספר דלית ליה תלמידים? לא כך היה צווח לך אבוך "עשו" אירה אירו ליבר?

רמב"ם סוף הלכות איסורי ביאה (כב כא) מכל זאת אמרו יפנה עצמו ומחשבתו לדברי תורה וירחיב דעתו בחכמה, שאין מחשבת עריות מתגברת אלא בלב פנוי מן החכמה, ובחכמה הוא אומר (משלי ה יט) אַיֶּלֶת אֲהָבִים וְיַעֲלַת חֵן דַּדֶּיהָ יְרַוֻּךְּ בְכָל עת באהבתהּ תּשׁגָּה תַמִיד.

jewelry on *Rivka*<sup>12</sup> that symbolized *Aseres HaDibros* and the two *Luchos*). When you have TRUE: אַהְבָה love in your life, then you are: נִיצָל saved from the fake "loves" of the *Yetzer Hara*.

When the Rambam says 10 that the only way to conquer the Yetzer Hara of Arayos is through learning Torah, he brings the Passuk: בְּאַהְבָתָהּ תִּמִיד משלי ה יט Be intoxicated with your obsession for Torah, and constantly involved in the love of Torah. In a practical sense, this means to "Ligg" (be absorbed) in learning, and learn with Hasmada. This is strikingly similar to: וְרַבְקָה אָת יַעְלְבּ

People complain about how their learning isn't saving them from their *Yetzer Hara*. Maybe they have to be more intense, like always giving *Chaburos* (informal *Shiurim*)? The more you are involved in learning, the more you are basking in Hashem's love for you.

Of course, those who never had proper love in their younger years, and/or those who have learning difficulties, are way ahead of everyone else, despite their Ne'filos. Even at their lower Madregos, they are the true heroes, especially if they are always trying to improve and are not

#### Mya'esh.

They are *Mamash* like *Malachim*, since they are like a flower without sunshine, and a car without gas. Their very existence is *Nisei Nissim*, and *Shlomo* said about them: לֵב יוֹדֵע You may feel alone and not understood in your hardship, but when the *Yeshua* comes the intense joy will be felt by you alone. *Aderaba*, the worse your problems are, the happier you should be.<sup>13</sup>

## When We Do the "Drop" We Could, It's Considered as If We Did Much More

When a person brought a *Korban Olah* or *Shelamim*, the *Cohen* would schpritz the blood: שְׁתַּיִם only twice (on the two opposite corners), yet this is considered: שֶׁהֵן אֵרְבַּע as if they are really four (since the blood reached all four sides of the *Mizbeach*). Lesson: We do the drop we could, but it's considered as if we did much more.

This is a *Halacha* in *Korbanos*, and "*Korban*" means being "close" to Hashem. The "as if" mode is a big *Yesod* in *Yiddishkeit* (two that are "as if" they are four). It appears like you did little, but you are really much better than you seem. We are in a *Dor* of: עָקְבוּתָא דְמְשִׁיחָא right before the coming of *Moshiach*, and the one person who almost became *Moshiach* was *Chizkiyahu HaMelech*. (*Gemara*<sup>14</sup>). With

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> וַיְהִי כַּאֲשֶׁר כָּלוּ הַגְּמַלִּים לְשְׁתּּוֹת וַיִּקְּח הָאִישׁ נֶזֶם זָהָב בָּקַע מִשְׁקְלוֹ וּשְׁנֵי צְמִידִים עַל יָדֶיהָ עֲשָׂרָה זָהָב מִשְׁקְלִם (כד כב) ופירש רֵש"י: ושני צמידים, **רמז לשני לוחות** מצומדות, עשרה זהב משקלם, **רמז לעשרת הדברות שבהן**.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> בחידושי חתם סופר (חולין צ ב, א"ר יצחק, שמש הבאה בעבורו, זרחה בעבורו) שמעתי מפה קדוש מ"ו הגאון חסיד שבכהונה מ"ה נתן אדלר זצ"ל, דיעקב אע"ה ראה אז החורבן, כדאיתא בש"ע ה' ט"ב שיש ליקח אבן תחת מראשותיו בט"ב, ע"ש, ואחז"ל צדקה עשה הקב"ה עמנו שהקדים ב' שנים קודם ונושנתם, כדי שעי"ז יהיה מקום לגאול ישראל קודם זמנו בב"א, והיינו שמש ששקעה בעבורו קודם זמנו בחורבן בהמ"ק, זרחה בעבורו בבנין העתיד בב"א.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> סנהדרין צד א, לְםַרְבֵּה הַמִּשְּׁרָה וּלְּשָׁלוֹם אֵין קֵץ וגו' (ישעיה ט ו) אמר רבי תנחום, דרש בר קפרא בציפורי, מפני מה כל מ"ם שבאמצע תיבה פתוח וזה סתום? ביקש הקדוש ברוך הוא לעשות חזקיהו משיח וסנחריב גוג ומגוג, אמרה מדת הדין לפני הקדוש ברוך הוא: רבונו של עולם, ומה דוד מלך ישראל שאמר כמה שירות ותשבחות לפניך לא עשיתו משיח, חזקיה שעשית לו כל הנסים הללו ולא אמר שירה לפניך, תעשהו משיח? לכך נסתתם (פרש"י: מ"ם - שבתיבת למרבה המשרה סתום, לכך נסתם, לומר, נסתמו הדברים שעלו במחשבה ולא נעשה. לישנא אחרינא, שביקש הקדוש ברוך הוא לסתום צרותיהן של ישראל, שבקש לעשותו משיח. ומורי רבי פירש, לפי שנסתם פיו של חזקיה ולא אמר שירה. כל הנסים הללו, שניצל מסנחריב ונתרפא מחליו) מיד פתחה הארץ ואמרה לפניו: רבונו של עולם, אני אומרת לפניך שירה תחת צדיק זה, ועשהו משיח! פתחה ואמרה שירה לפניו, שנאמר (ישעיה כד טז) מַכְּנַף הַאֶּרֵץ זְמָרֹת שַׁמַענוּ צַבִי לַצַּדִּיק וגוי.

Yaakov was

able to take

a stone and

his not having any *Koach* to fight, or even to daven and have *Bitachon*, he was *Zoche* that in one night the entire *Ashur* (his worst enemy) was destroyed forever. (*Medrash*<sup>15</sup>). Sometimes doing nothing is better than doing everything.

## וְהָנֵּה מַלְאָכֵי אֱלֹקִים כּח יב By A True *Tzaddik*, Everything Is Important and Precious

Chazal say<sup>16</sup> that the *Malachim* got very excited when they saw *Yaakov*; they recognized him since his face was: חָקוּק nengraved on the *Kisei HaKavod*. *Yaakov! Yaakov!* The stones were also excited, and each one said: עַלִי יָנִיחַ צַּדִּיק זֶה רֹאֹשׁוֹ חוֹלין צֵא ב The *Tzadik* should rest his head on me! From the highest form of creation (the "*Malachim*") to the lowest: דוֹמָחַ

lifeless "stones", the entire universe lauds the perfect human being. Surely, *Yaakov Avinu* was *M'kayem* the words of *Chazal* who say: פֿל אָחָד וְאָחָד חַיָּב לוֹמַר בִּשְׁבִילִי נִבְרָא הָעוֹלָם Every person is obligated to say: "The entire

universe was created just for me!" \*\*

Just as the stones were in awe of Yaakov Avinu and they appreciated his greatness, so was he: מְרוֹמֵם uplifted them, when he poured oil on top of the stone. Oil symbolizes

Malchus (Moshiach "the anointed of" Hashem) and being exalted. In his eyes, there was no such thing as a "lowly" creation, since the entire world is a holy product of Hashem. And we know that he went out of his way for: פַּכִים קְטַנִים

By a true *Tzaddik*, everything is important and precious. He sees each thing as a part of Hashem's glorious world, with all its aweinspiring details and variations; the trees, the mountains, the oceans,

זבובים שוכנים עליו כו', ע"ש).

the animals, the birds, the fish... And, of course, his precious time, and every tiny action that he does. Last but not least, his very self, since he is the most indescribable creature; a *Tzelem Elokim* and a: חֵלֶק אֵלוֹק

make it stand upright, symbolizing making greatness out of a zero

<sup>15</sup> איכה רבה (פתיחתא אות ל) ארבעה מלכים היו מה שתבע זה לא תבע זה, ואלו הן דוד ואסא ויהושפט וחזקיהו, דוד אמר (תהלים יח לח) אֶרְדּוֹף אוֹיְבַי וְאַשִּׂיגֵם וְלֹא אָשׁוּב עַד כַּלּוֹתֶם, אמר לו הקב"ה: אני עושה כן הה"ד (ש"א ל יז) וַיַּכֵּם דְּוִד מֵהַנֶּשֶׁף וְעַד הָעֶרֶב לְמְחֶרֶתָם, מהו למחרתם, ר"י בן לוי אמר, לשני לילות ויום אחד, היה הקב"ה מאיר לו בלילות בזיקין וברקים, כמה דתנינן תמן על הזיקין ועל הזועות ועל הברקים, הה"ד (תהלים יח כט) כִּי אַתָּה תָּאִיר נֵרִי ה' אֱלֹדֵי יַגִּיהַ חָשְׁכִּי. עמד אסא ואמר: אני אין בי כח להרוג להם, אלא אני רודף אותם ואתה עושה, אמר לו: אני עושה, שנאמר (דהי"ב, יד יב) וַיִּרְדְּכֵּם אָסָא וְהָעֶם אֲשֶׁר עִמּוֹ עַד לְגְרֶר וַיִּפֹּל מִכּוּשִׁים לְאֵין לָהֶם מְחְיָה כִּי נִשְׁבְּרוּ לִפְנֵי ה' וְלְפְנֵי מַחְנָהוּ וַיִּשְׁאוּ שָׁלֶל הַרְבָּה מְאֹד, לפני אסא אין כתיב און אלא לפני ה' ולפני מחנהו, עמד יהושפט ואמר: אני אין בי כח לא להרוג ולא לרדוף, אלא אני אומר שירה ואתה עושה, אמר לו הקב"ה אני עושה, שנאמר (דהי"ב כ כב) וּבְעֵת הָחֵלּוּ בְרָנָה וּתְהִלְּה נָתַן ה' מְאָרְבִים עַל בְּנֵי עַמּוֹן מוֹאָב וְהַר שֵּעִיר הַבָּאִים לִיהוּדָה וַיִּנְגפוּ. עמד חזקיהו ואמר: אני אין בי כח לא להרוג ולא לרדוף ולא לומר שירה, אלא אני ישן על מטתי ואתה עושה, ליהוּדָה וַיִּבְּבּוּ. עמד חזקיהו ואמר (מ"ב יט לה) וַיְהִי בַּלַיְלָה הָהוּא וַיַּצֵא מִלְאַךְ ה' וַיַּרְ בְּמַחְנֵה אַשׁוּר.

<sup>16</sup> בראשית רבה (on יב) וְהָנֵּה מַלְאֲכֵי אֱלֹקִים עֹלִים וְיֹרְדִים בּוֹ (כח יב) ר' חייא ורבי ינאי, חד אמר עולים ויורדין בסולם, וחד אמר עולים ויורדים ביעקב. מאן דאמר עולים ויורדים בסולם ניחא, ומאן דאמר עולים ויורדים ביעקב, "מעלים ומורידים בו", אפזים עולים ויורדים ביעקב. מאן דאמר עולים ויורדים בו, קפזים, קפזים, לשון שמחה וריקוד. מתנות כהונה) שונטים בו (סנטים גרסינן, לשון צחוק וקינטור), שנאמר (ישעיה מט ג) יִשְׁרָאַל אֲשֶׁר בְּּךְּ אֶתְפָּאָר, את הוא שאיקונין שלך חקוקה למעלה! עולים למעלה ורואים איקונין שלו, ויורדים למטה ומוצאים אותו ישן (ולפיכך היו סוטנים בו ולועגים עליו, ונראה לפי שהשינה רמז לחולשת הכח). משל למלך שהיה יושב ודן, עולים לבסילקי (פלטין גדולה ששם יושב המלך ודן) ומוצאים אותו דן, ויוצאין בפרווד (חצר החיצונה) ומוצאים אותו ישן. ובחולין צא ב, וְהִנֵּה מַלְאָכֵי אֱלֹקִים עֹלִים וְיֹרְדִים בּוֹ (כח יב) תנא, עולין ומסתכלין בדיוקנו של מעלה (פרצוף אדם שבארבע חיות בדמות יעקב. רש"י) ויורדין ומסתכלין בדיוקנו של מטה. בעו לסכוניה (מחמת קנאה) מיד, (כח יג) וְהַנֵּה הֹ נִצְּב עָלִיו מְלִרִש, אלמלא מקרא כתוב אי אפשר לאמרו, כאדם שמניף על בנו (במניפה, להצילו מן השרב. (לשמרו), אמר רבי שמעון בן לקיש, אלמלא מקרא כתוב אי אפשר לאמרו, כאדם שמניף על בנו (במניפה, להצילו מן השרב.

6

וכתב המהרש"א: ויותר נראה לפרש להצילו מן הזבובים, וכן הוא בהדיא בב"ר משל לבן מלכים שהיה ישן ע"ג עריסה והיו

Bitachon Weekly פרשת ויצא תשפ"ד

אַמְעַל piece of Hashem *Mamash!* \*\*\*\*
In the *Bais Hamikdash*, the first *Avoda* they did every morning was: הְּרוּמַת הַדֶּשֶׁן *Terumas HaDeshen* ("lifting" the ashes) literally **uplifting** the ashes of yesterday's *Avoda*. When the smallest and dirtiest *Avoda* that

you did (like ashes) is important to you, then you are fit to start a full day's Avoda in the Bais Hamikdash. This is the extreme opposite of Eisav, upon whom it says: וַיִּבֶז עֵשָּׁו אֶת הַבָּכֹרָה כה לד he despised and looked down at the Bechora. If the highest *Invanim* in the world unimportant, and מזוּלזל cheap, then so is everything else. \*\*\*\*\* He (Eisav) can say what he wants and do whatever he wishes. Nothing really matters. He's an: אִישׁ שָׂדֵה man of the field, i.e., a "free-for-all" open and empty field. He is wild and untamed, with no rules in his life. No Torah and no Derech Eretz. You can even kill or be killed. The worst pain and tragedies of the world, like wars (Hefker-Velt), all come from the Eisav-עַל חַרָבָּךָ תָחְיֵה כז מ types, who: עַל "live" by-the-sword.

Keep destroying yourself and others. Who cares? What's the difference? No accountability. Do zero and become zero. Whereas *Yaakov* respects even a low: חֹמֵם lifeless stone, which can become elevated into a *Mizbeach* and reach the highest

Madregos. The world belongs to Yaakov; and he cares for it and holds it up, like Hashem Himself. He is full of love and giving. To total strangers, he says: עַּמָּיִן אַתָּם כּט ד My "brothers", from where do you come? Everyone is his brother, and his beloved friend.

Lesson #1 from these holy Parshiyos: Love people! They are all Tzelem Elokím! They are all holy and precious! Learn how to love and be in awe and respect all those humans we see in the street, instead of viewing them like just another "number", or Chas V'shalom being apathetic, or even hating or being critical of them!

Out of his great love for them, he's worried that they should do their job properly, so he tells them: הָן עוֹד הַיּוֹם גָּדוֹל כט ז "It is still early on in the day", and with superhuman Koach he easily removes the giant stone off the Be'er (well), and singlehandedly gives all the sheep to drink. He is the extreme opposite of Eisav: When he learns for 14 years, he never sleeps! And when he works for Lavan, he is non-stop in his devotion, despite: וַקַרַח בַּלַיִלָה לא unbearable weather conditions. (PS. We can suggest that since the Rambam says<sup>17</sup> that when working on Middos you go to the opposite extreme, having a brother like Eisav who was total: בַּטֶלָה idleness, a person

has to go to extreme *Hasmada*. And being in dishonest *Aram*, a place known for swindlers, *Yaakov* went *Davka* the extreme opposite to be *Moser Nefesh* for honesty).

\*\*\*\*\*\*\*\*

His respect for a job and his total *Ehrlich'keit* is incomprehensible. תַּתַּן אֱמֶת לְיַעָּקֹב מִיכה ז כ *Yaakov* is the personification of truth. He

7

\_

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> רמב"ם הלכות דעות (ב ב) וכיצד היא רפואתם מי שהוא בעל חמה אומרים לו להנהיג עצמו שאם הוכה וקולל לא ירגיש כלל, וילך בדרך זו זמן מרובה עד שיתעקר החמה מלבו, ואם היה גבה לב ינהיג עצמו בבזיון הרבה וישב למטה מן הכל וילבש בלויי סחבות המבזות את לובשיהם וכיוצא בדברים אלו עד שיעקור גובה הלב ממנו ויחזור לדרך האמצעית שהוא דרך הטובה, ולכשיחזור לדרך האמצעית ילך בה כל ימיו, ועל קו זה יעשה בשאר כל הדעות אם היה רחוק לקצה האחד ירחיק עצמו לקצה השני וינהוג בו זמן רב עד שיחזור בו לדרך הטובה והיא מדה בינונית שבכל דעה ודעה.

Bitachon Weekly פרשת ויצא תשפ"ד

surely learned to love and respect every human from his *Zeide*, *Avraham Avinu*, who bowed down to three people who appeared like lowly Arabs who worshipped the dust of their feet. By *Avraham Avinu* every human is super precious. He even davens for wicked *Sedom* people.

## Even If You Feel Weak, Always Make Believe That You Are Strong and Will Conquer Even the Most Powerful *Yetzer Hara's*

Yet, Yaakov isn't Nis'pael even from a Malach, and he wrestles with him all night and wins! This is totally impossible to understand; but we see the Koach of a true Adam, who appreciates his own Tzelem Elokim. And surely his superior strength (in easily taking off the stone of the Be'er (well) as if it were a bottle cap) is also a Siman of his superiority over the shepherds in Ruchaniyus.

his dream when he slept, he still had *Cha'rata* (regret) when he awoke. מַה נּוֹרָא הַמָּקוֹם הַזֶּה How awesome is this holy place; I was not aware of it (and I slept there unknowingly). *Yaakov* has fear and awe of holiness. He is the total opposite of *Eisav's* "carefree" cheap and *Zil'zul*. At the end of the *Parsha*, it says: יַּצְחָק לְא נֵג וֹצְחָק לֹא נֵג Yaakov swore in the Fear of his father, *Yitzchok*. His father taught him *Yiras Shamayim*, and true fear means respect and *Chashivus* and truth.

### ַּבְּרוּךְ הַגֶּבֶר אֲשֶׁר יִבְטַח בָּה' ירמיה יז ז The *Baal Bitachon* Is a True *Bracha* for The Entire Universe

Chovos Halvavos says<sup>20</sup> that a Baal Bitachon brings blessing to those who are close to him (or just see him), and he is a protection upon his city, as it says "A Tzadik is the Yesod (foundation) of the world". The Chovos Halvavos also says<sup>21</sup> that even the animals

מעשים טובים ותלמוד תורה.

<sup>20</sup> חובות הלבבות שער הבטחון (הקדמה, והעשירי) והבוטח בה', כאשר יוודע בטחונו, יגדל בעיני הבריות, ויככדוהו בני אדם, ויתברכו בקרבתו ובראייתו, ויהיה גורם לתקנת עירו ולדחות הפגעים מעל אנשי מקומו, כמו שכתוב (משלי י כה) וְצַדִּיק יְסוֹד עוֹלֶם, וכענין לוט בצוער.

<sup>21</sup> חובות הלבבות שער הבטחון (הקדמה, והחמישי) והבוטח באלקים ייראוהו הגדולים ונכבדי בני אדם, א**ף החיות והאבנים** 

8

\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> הרמב"ן בפרשת תולדות עה"פ אָם תַּעֲשֵׂה עָמָנוּ רָעָה (כו כט) ויתכן שהיה אברהם גדול מאד ורב כח, שהיו בביתו שלש מאות איש שולף חרב, ולו בעלי ברית רבים, והוא גם בן חיל אשר לבו כלב האריה, ורדף ארבעה מלכים גבורים מאד ונצחם. <sup>19</sup> ילקוט (ואתחנן רמז תתל) אנכי ה' אלקיך, ברוך המקום שבחר בהן בישראל מכל באי העולם ומכל מעשי ידיו וקנה אותם קנין <sup>19</sup> גמור (וקרא אותם) בנים ועבדים לשמו, הרבה פעמים שהוא מדבר עמהם (כשהוא) (כמו שהוא) מדבר עם הרבים (ולפעמים הוא) מדבר עם היחיד, וכל כך למה אלא בשביל) אהבה שאהב אותה ובשמחה ששמח בם, לפיכך חייב אדם לומר אימתי יגיעו מעשי כמעשה אברהם יצחק ויעקב שלא קנו העולם הזה והעולם הבא וימות המשיח אלא בשביל

and "stones" seek to do the will of a *Baal Bitachon*. The reason why he has so much respect for the entire world, is because he sees through its guise, and he sees only Hashem everywhere.

R' Dovid Bleicher *Zatzal* says<sup>22</sup> that the entire *Tevah* is *Mach'nia*, and the entire universe: מְשֵׁשֶׁת יְמֵי בְּרֵאשִׁית was created to serve the person whose main desire is to serve Hashem. For this reason, *Rabbi Pinchos ben Yair* was able to split a river, even to help an Arab: מִפְּנֵי דַרְכֵי שָׁלוֹם just to maintain good relations.

He says that every tiny move that you do in doing *Ratzon Hashem* gets the whole world to want to serve you. Like the *Chovos Halvavos* says<sup>23</sup> that the forces of nature operate according the *Torah*, in the same way a slave obeys his master. You should realize that if you work a lot on *Bitachon*, then the whole world, and especially your

## own city, has lots of benefits because of you.

You may not be aware, but if you spend lots of time with *Shaar HaBitachon* and your *Hashgacha Pratis* stories, then Lakewood owes you lots of *Bracha*. You may be causing all kinds of *Refuos* and *Yeshuos* and *Hatzlachos* in *Torah* and *Yiras Shamayim* and *Shiduchim*. You may be a major factor in why there isn't a Holocaust going on, *Rachmana Litzlan*.

When we describe *Eisav* and his lusts for all kinds of evil, his *Hefkeirus* and his need for instant gratification (at least in our perception), etc., sometimes we wonder about ourselves. Especially when we have an example of a *Yaakov*, with outstanding *Hasmada* (no sleeping for 14 years) and incredible honesty (הַיִּתִי בִּיּוֹם אָכָלַנִי חֹרֶב וְקָרַח וַתְּדַד שְׁנָתִי מֵעֵינִי serving as a loyal Sheppard outdoors, despite unbearable

מבקשות רצונו.

<sup>22</sup> דברי בינה ומוסר (שיחות ומאמרים שנרשמו ע"י תלמידי ישיבות בית יוסף מפי הגה"צ רבי דוד בליאכר זצוק"ל ראש ישיבת בית יוסף מזרי'ץ-פודליאסק, תל אביב תשל, עמ' קפג, אות ב) ובאמת כאשר נתבונן נוכח לדעת שכמו שהטבע כולל נסים תמידיים, כן הנס הוא טבע תמידי, כי נקל להבין את הנסים הנעשים ליראי ה' שלוחי מצוה בשכל האנושי, מאשר הטבע הנעשה גם לעוברי רצונו ית"ש, כי יסוד הבריאה וקיומה תלוים ברצון ה' ובמאמרו, שלא כמעשה אדם מאחר שיצאה מלאכתו מתחת ידו שוב אין לה שום התדבקות בפעולתו ואינה צריכה לו עוד, בריאת העולם לא כן היא, לו תסולק ח"ו השגחת הבורא אפילו לרגע אחד היה חוזר העולם לתהו ובוהו, וכשעושה האדם פעולה שה' רוצה בה, אז מוכן הטבע מששת ימי בראשית לשרתו, ממבואר בחובות הלבבות כי "מדרגת הטבע מן התורה כמדרגת העבד מאדוניו", ובאיזה אופן שירצה עובד ה' להשתמש לעבודתו, בין ע"י הנהגה טבעית שהיא הנס התמיד', בין ע"י הנהגה נסית שהיא הטבע התמייי, אחת היא לו, ובשעה שראוי לו לקיים בהשתמשות הזו את דבר ה', יכנע הטבע ויסור למשמעתו, כמו שמצינו בר' פנחס בן יאיר (חולין ז א) שהלך לפעול למצות לקיים בהשתמשות הזו את דבר ה', יכנע הטבע ויסור למשמעתו, כמו שמצינו בר' פנחס בן יאיר (חולין ז א) שהלך לפעול למצות כלל, ולמעשה אין בזה חריגה ממהלך הטבע, כי כל מציאות הבריאה מששת ימי בראשית נבראה על תנאי זה, שלא יהיה לה ענין עצמי בקיומה, אלא תמיד תהיה מוכנת ומזומנת לשימוש האנשים שעיקר תשוקתם עבודת ה', ואפילו עבודה קטנה היינו אפילו מצוה דרבנן מפני דרכי שלום, משליכים דרכי הטבע נפשם מנגד בפני צדיקים שכל מגמת חייהם הוא רק להנאת שמים, בפניהם בטלה ההנהגה הטבעית המורגלת, ומתנהגים אתם בהנהגה הטבעית התוריית. (וסיים להלן שם "ותוכן ענין זה שמעתי מאדמו"ר זצ"ל" הוא ניהו הסבא מנובהרדוק).

<sup>23</sup> חובות הלבבות שער הבחינה (פרק ד) אך, כמה סימני חכמה בברואים אשר נוכל לבחון בהם? נאמר, כי פנות החכמה המקויימות בברואים לרוב מיניהם ואישיהם, "שֶּבַע" וכו' וכו', והשביעית, סימן החכמה הנראה בקביעות התורה והחקים לעבוד המקויימות בברואים לרוב מיניהם ואישיהם, "שֶּבַע" וכו' וכו', והשביעית, סימן החכמה הנראה בקביעות התורה, כמו שאמר הכתוב בהם הבורא יתעלה להגיע בהם השוקד עליהם להנאות העולם הזה מיד, ולגמול העולם הבא באחרית, כמו שאמר הכתוב (ישעיה נה ב) שָׁמְעוּ שָׁמִוֹעַ אַלִי וְאָכְלוּ טוֹב וְתִתְעַנַּג בַּדֶּשֶׁן נַפְשְׁכֶם, ואמר (שם פסוק הבא) הַטּוּ אַזְנְכֶם וּלְכוּ אֲלִי שִׁמְעוּ וּתְחִי נְשִׁ לְמִוּ במצותו. פת לחם) וכו', וכבר נאמר, כי מדרגת הטבע מן התורה כמדרגת העבד מאדוניו (כמו שהעבד מנהיג כל תנועותיו על פי רצון האדון, כן הטבע מנהיג העולם על פי התורה) כי כחות הטבע הם נוהגים בהנהגת העולם, כפי מה שיאות לתורה, כמ"ש (משפטים כג כה) וַעֲבַדְתֶּם אֵת ה' אֱלֹקֵיכֶם וּבַרַךְ אֶת לַחְמְךְ וְאֶת מִיטֶיךְ וְהַיָּשְׁר בְּעִינִיו תַּעְשֶּה וְהַאֲזַנְתָּ לְמְצִוֹתִיו וְשְׁמַרְתָּ כְּלוֹל ה' אֱלֹקֵיךְ וְהַיָּשְׁר בְּעֵינָיו תַּעְשֶּה וְהַאֲזַנְתָּ לְמְצִוֹתִיו וְשְׁמַרְתָּ כָּלוֹת כֹוֹ וַ וִיֹא אָשִׁר שַׁמְתִּי בְמִצְרַיִם לֹא אָשִׁרם עָּלֶיךְ כִּי אֲנִי ה' רבים כאלה.

A ladder

symbolizes

"climbing"

which is

what life is

all about

weather conditions) we ask: Where do **we** stand?

## Our Mentality May Be Influenced by *Galus Eisav*, But We ASPIRE to Rid Ourselves of It

In the rock bottom of our dark *Galus Edom*, where fear of *Gehinom* isn't even a subject, *Rachmana Litzlan*, since everyone is petrified or in depression, and the: קאלְטקִייט lack of feeling in *Avodas Hashem* is prevalent, with plenty of: טָמְטוּם הַלֵּב spiritual numbness caused by the *Treife* streets and: מְגוּשָׁם

materialistic mentality of our gentile neighbors, it's no wonder that we have an *Eisav* mentality, *Rachmana Litzlan*. Nevertheless, *Chazal* say<sup>24</sup>: חַּיָיב אָדָם לוֹמֵר מָתַי יַגִּיעוּ מַעֲשַי לְמִעְשֵּׁי לְמִעְשֵּׁי לְמִעְשֵּׁי לְמִעְשֵּׁי לְמִעְשֵּׁי לְמִעְשֵּׁי לְמִעְשֵּׁי לְמִעְשֵּׁי לִמְעְשֵּׁי לִמְעְשִּׁי לִמְעְשִּׁי לִמְעְשִּׁי לִמְעְשִּׁי לִמְעְשִׁי לִמְעְשִׁי לִמְעְשִּׁי לִמְעְשִׁי לִמְעְשִׁי לִמְעְשִׁי לִמְעְשִׁי לִמְעִשְּי לִמְעְשִׁי לִמְעִשְּׁי לִמְעְשִּׁי לִמְעְשִׁי לִמְעְשִּׁי לִמְעָשִׁי לִמְעְשִׁי לִמְעְשִׁי לִמְעְשִּׁי לִמְעְשִׁי לִמְעְשִּׁי לִמְעִשְּׁי לִמְעִּשְׁי לִמְעִּשְׁי לִמְעִּשְׁי לִמְעִּשְׁי לִמְעִּשְׁי לִמְעִּשְׁי לִמְעִּשְׁי לִמְעִּעְּשִׁי לִמְעִּשְׁי לִמְעִּעְּיִי לְמִעְשִּׁי לִמְעִּשְׁי לִמְעִּשְׁי לִמְעִּשְׁי לִמְיִּעְשִּׁי לְמִעְעִּשִּׁי לְמִעְעִּשִּׁי לְמִעְעִּשְׁי לְמִעְעִּשְׁי לְמִעְּעִּיִּי לְמִעְּעִּיִּים לִּעְּיִּים לִּעְּיִּים לִּמְיִּים לִּמְיִּים לִּעִּים לִּיִּים לִּעִּים לִּעִּים לִּעִּים לִּעִּים לִּעִּים לִּעִּים לִּמְיִּים לִּעִּים לִּיִּים לִּעְּיִם לִּים לִּיִּיִּים לִּעְּעִּים לְּעִּעְּיִּים לְּעִּים לִּעְּיִּים לִּעְּיִּים לְּעִּים לִּיִּים לְּעִּים לִּיִּים לְּעִּים לִּים לְּעִּים לְּעִּים לְּעִּים לִּים לְּעִּים לְּעִּים לְּעִּים לְּעִּים לְּעִּים לְּיִּים לְּעִּים לְּעִים לְּעִּים לְּעִּים לְּעִים לְּעִים לְּעִים לְּעִים לְּעִּים לְּעִּים לְּעִּים לְּעִּים לְּעִּים לְּעִּים לְּעִים לְּעִים לְּעִּים לְּעִים לְּעִּים לְּעִים לְּעִּים לְּעִים לְּיִים לְּיִים לְּעִים לְּעִים לְּיִּעִּים לְּעִּים לְּעִים לְּעִּים לְּעִים לְּעִּים לְּעִּים לְּעִּים לְּעִּים לְּעִּים לְּעִּים לְּעִים לְּעִּים לְּעִּים לְּעִּים לְּעִּים לְּעִּים לְּעִּים לְּיִּים לְּעִּים לְּעִּים לְּעִּים לְּיִּים לְּים בְּעִּים לְּיִים לְּיִּים לְּעִים בְּיִּים לְּיִּים לְּיִּים לְּעִים בְּיּים לְּיִּים בְּיּים בְּיּים בְּיִּים בְּיים בְּיבּ

אוֹנֵס רַחְמָנָא פַּטְרֵיה ב"ק כּח ב You are not liable for sins beyond your control, אֵין הַקְּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא Hashem does not demand anything beyond your reach, and: יוֹלא עָלֶיךְ הַמְּלָאכָה לְגְמוֹר אבות ב טז You don't have to get it all done! As long as you desire to be a Yaakov, you wish to get rid of the Eisav side of you, and you try and you learn Mussar

and ask *Eitzos* and daven for improvement, you're plenty okay.

In fact, the very name Yaakov is not a nice name (Ohr HaChaim<sup>25</sup>) and you may view yourself as barely holding on to the lowest part of Eisav (his smelly foot). Yet, you are very Le'chatchila, because Yaakov himself was born: וְיָדוֹ אֹחֶזֶת בַּעְקַב עֵשָׁוֹ כַּה כַּו gripping his brother's foot, i.e., struggling to go higher. He was named after the struggling stance that he had at birth.

And this is a lesson for all generations; as long as you aim upwards and you try! רַחְמָנָא לִיבָּא בָּעִי Hashem wants our intentions. You may be in the "garbage can" (like *Eisav*) in *Avodas Hashem*, and doing all kinds of no-good things, *Chas V'shalom*. Yet, you always view

yourself as the best of the *Yaakov's*, and what's going on in your life is just "temporary insanity" (a: מום עוֹבֵר blemish that will heal) but the **real me** is all the way up with the biggest *Tzadikim!* 

קנָה סֻלָּם מֻצָּב אַרְצָה וְרֹאשׁוֹ מַגִּיעַ הַשָּׁמְיְמָה You may be situated on the "ground", but your "head" is all the way in *Shamayim*. **It's not easy to** 

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> ילקוט (ואתחנן רמז תתל) אנכי ה' אלקיך, ברוך המקום שבחר בהן בישראל מכל באי העולם ומכל מעשי ידיו וקנה אותם קנין גמור (וקרא אותם) בנים ועבדים לשמו, הרבה פעמים שהוא מדבר עמהם (כשהוא) (כמו שהוא) מדבר עם הרבים (ולפעמים הוא) מדבר עמהם (כמו שהוא מדבר עם היחיד, וכל כך למה אלא בשביל) אהבה שאהב אותה ובשמחה ששמח בם, לפיכך חייב אדם לומר אימתי יגיעו מעשי כמעשה אברהם יצחק ויעקב שלא קנו העולם הזה והעולם הבא וימות המשיח אלא בשביל מעשים טובים ותלמוד תורה.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> אור החיים (בתחלת פרשת ויחי) אלא שיש לנו לחקור זאת, במה יבחר ה' לזמנים יקרא לו "יעקב" ולזמנים "ישראל"? הן אמת כי בעדת ישראל מצינו שישתנה להם השם כפי מעשיהם, כשעושים רצונו של מקום בשם "ישראל" יכנה אותם, ולהיפך יקרא שמם "יעקב", וכן הוא רמוז בדבריהם (זוהר וישלח) וטעם זה לא יוצדק ביעקב כי ישר פעולתו בתמידות. אכן להיות שענף המושכל אשר נתעצם יעקב להשיגו שבאמצעותו בשם ישראל יתכנה היא בחינת קדושה עליונה, ותמצא כי המין המאושר ההיא ימאס לבחינת הדאגה והעצבון והשפלות כי ממקום השמחה והמנוחה והגדולה באה, והיה לאות בין עיניך יום שבת למנוחה אשר צוה ה' את בני ישראל, והוא לטעם נשמה יתירה, ולצד שממקום עליון באה יצו ה' להרחיק היגון והכעס ולקרא לשבת עונג, והן הדברים עצמם נאמרים ביעקב, בהשגתו שם עליון השם יגיד כי צוה ה' אתו את הנשמה העליונה, בעלת שם לשבת עונג, והן הדברים עצמם נאמרים ביעקב, בהשגתו שם עליון השם יגיד כי צוה ה' אתו את הנשמה העליונה, בעלת שם לשבת ישראל, ומשכנה בו הוא כל זמן שאין שם עצבון, וענף הנגדי קצת לשמחה ולשלמות הקדושה והטהרה, ובהעדר כן וינפש, יוצאה ממנו כיציאת נשמה יתירה של יום שבת, ובאותו זמן לא יקרא לו ישראל כי בעלת השם הלכה לה ואינה, אז ויקרא שמו יעקב, ותשוב עוד הנשמה ההיא באמצעות הכנת והצעת המוכן כהשבת נשמה יתירה בכל שבת ושבת, באמצעות הכנת ום מיעקב" יתכנה הוא לסיבה אשר יארע שם דבר מבחינת העצב והיגוו.

Bitachon Weekly פרשת ויצא תשפ"ד

insist you're really Gevaldig like the Avos, since the Yetzer Hara keeps insisting: "Look how bad you are!" But it pays off to keep making believe you're really from the finest of Klal Yisroel.

## מַה נוֹרָא הַמַּקוֹם הַזֵּה כחיז **Unpleasant Issues Are the Thunderstorm** Which Foretell the Sunshine & Good **Fortune Ahead**

Look what happens right after Yaakov escapes from home, away from: וַיִּשָׂטֹם עֲשָׂוּ אָת יַעַקֹב כז מא his brother's wrath. He is Zoche to the most incredible: הֶתגֵלוּת אֱלֹקִי prophetic revelation, beholding: וזה שַער הַשָּׁמֵים the Heavenly gates, with plenty of Malachim going up and down! And he's heading for the greatest accomplishment in the universe; i.e., giving birth to twelve Shevotim Tzaddikim G'murim, and creating the entire nation of Klal Yisroel! Next time you are sad about not being loved, or other unpleasant issues; remember what Gevaldige good fortune shined on Yaakov as soon as Eisav decided to kill him!

And look at the end of the Parsha, when Lavan is running after him to kill him. Again, he ends up encountering: מַלאַכֵי אַלקִים לב ב Malachei Elokim, and he is Zoche to see: the encampment of Hashem! What an amazing Zechus and privilege! Look how a: שָׁנאוּי despised one and a: נרדף victim always come out ahead! And of course, we have *Leah* who was unloved: ויַרא SO ה' כִּי שָׂנוּאָה לֶאָה וַיִּפְתַּח אֶת רַחָמָהּ ויצא כט לא Hashem gave her a child, and the Alter of Kelm Zatzal says<sup>26</sup> that it was only because she was a: שֹנוּאַה reject, and not her Tefilos or Ma'asim Tovim, that caused her: וַיָּפָתַּח אָת רחמה to have a baby, and she was Zoche to six out of twelve Shevotim.

Look how Davka being hated persecuted puts you ahead. And after Hagar was sent away, she was foretold that her descendants would be super-numerous! Chazal say<sup>27</sup> that even if the victim is a Rasha and the persecutor is a Tzaddik, Hashem will still stick up for the victim! And notice how right after Yitzchok has tremendous

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> חכמה ומוסר (ספר שלם בתורת היראה והמוסר, אשר דלה מתורת רבו הגאון רבי ישראל מסלאנט, רבי שמחה זיסל זיו, הסבא קדישא מקעלם, ערוכים מכתב יד קדשו, ניו יורק תשיז, עמ' רל, ד"ה והנה גדולה) רחל היתה עיקר מחשבתו של יעקב אבינו ע"ה, וגם לבסוף "וַיָּקָרָא לְרָחֶל וּלְלֵאָה" (ויצא לא ד) וגם בספר רות הקדימו רחל ללאה, וגם כתוב "רָחֶל מִבַכֶּה עַל בָּנֵיהָ" (ירמיה לא יד) ועם כ"ז מקרא מלא דבר הכתוב: וַיַּרָא ה' כִּי שָנוּאָה לֱאָה וַיָּפָתַּח אֶת רַחִמָּהּ וַרָחֵל עַקָּרָה (ויצא כט לא) הנה מלות "וְרָחֶל עֲקָרָה" מיותרות הן, כי אחרי שלא כתב את מי ילדה, ידענו שלא ילדה, ולמה נכתב, אלא להודיע יען כי היה לה כבוד יותר מלאה, שהיא היתה אהובה יותר אצל בחיר האבות, לכן "וָרָחֶל עֲקַרָה", אף שהיא היתה ראויה ודאי לפתוח רחמה כנ"ל, ועם כ"ז יען כי שנואה לאה נפתח רחמה, ורחל עקרה. (גם נדפס באור רש"ז, עמ' קעח).

ויקרא רבה (כז ה) והָאלקִים יִבְקָשׁ את נַרדָּף (קהלת ג טו) ר' הונא בשם רב יוסף אמר לעולם והָאלקִים יַבְקָשׁ את נַרדָּף $^{27}$ (קהלת ג טו). אתה מוצא צדיק רודף צדיק, וְהָאֱלֹקִים יָבַקֵּשׁ אֱת נָרְדַּף, רשע רודף צדיק, וְהָאֱלֹקִים יָבַקּשׁ אֱת נָרְדַּף, רשע רודף ַרשע, וָהַאֶלקִים יָבַקֶּשׁ אָת נָרַדַּף, **אפי' צדיק רודף רשע, וְהַאָלקִים יִבַקּשׁ אָת נַרְדַּף**, מכל מקום וּהַאֵלקִים יָבַקּשׁ אָת נַרְדַּף, רבי יהודה ב"ר סימון אמר בשם ר"י ב"ר נהוראי, לעולם הקב"ה תובע דמן של נרדפין מן הרודפין, תדע לך שכן הוא, שכן הבל נרדף מפני קין, ובחר הקב"ה בהבל, שנאמר (בראשית ד ד) וַיִּשַּע ה' אֵל הֶבֶל וְאַל מְנָחַתוֹ. נח נרדף מפני דורו, ולא בחר הקב"ה אלא בנח, שנאמר (נח ז א) כִּי אֹתָךָ רָאִיתִי צַדִּיק לְפָנַי בַּדּוֹר הַזֵּה. אברהם נרדף מפני נמרוד, ובחר הקב"ה באברהם, שנאמר (נחמיה ט ז) אַתָּה הוּא ה' הָאֱלֹקִים אֱשֶׁר בָּחַרְתָּ בְּאַבְרֶם. יצחק נרדף מפני פלשתים, ובחר הקב"ה ביצחק, שנאמר (תולדות כו ַכח) רָאוֹ רָאִינוּ כִּי הָיָה ה' עַמֶּךְ. יעקב נרדף מפני עשו, ובחר הקב"ה ביעקב, שנאמר (תהלים קלה ד) כִּי יַעַקב בָּחַר לוֹ יָ-הַ. יוסף נרדף מפני אחיו, ובחר הקב"ה ביוסף, שנאמר (תהלים פא ו) עדוּת בִּיהוֹסף שַׁמוֹ. משה נרדף מפני פרעה, ובחר הקב"ה במשה, שנאמר (תהלים קו כג) לוּלֵי מֹשֶׁה בְחִירו. דוד נרדף מפני שאול, ובחר הקב"ה בדוד, שנאמר (תהלים עח ע) וַיבחר בּדוד עבדו. שאול נרדף מפני פלשתים, ובחר הקב"ה בשאול, שנאמר (שמואל א, י כד) הַרְאִיתֵם אֲשֶׁר בָּחַר בּוֹ ה'. ישראל נרדפין מפני האומות, ובחר הקב"ה בישראל, שנאמר (ראה יד ב) וּבְרָּ בָּחַר ה' לִהְיוֹת לוֹ לְעַם סְגֻלָּה. רבי אליעזר ב"ר יוסי בן זמרא אמר, אף בקרבנות כך, אמר הקב"ה: שור נרדף מפני ארי, עז נרדף מפני נמר, כבש מפני זאב, לא תקריבו לפני מן הרודפים אלא מן הנרדפין, הה"ד (אמור כב כז) שור אוֹ כֶשֵׂב אוֹ עֵז כִּי יַוּלֱד.

aggravation (having to say that *Rivka* is his sister, since *Avimelech* and his *Pelishtim* are dangerous to his peaceful life) does the *Passuk* say about him: וַיָּגְדַל הָאִישׁ וַיַּלֶךְ הָלוֹךְ He started becoming great and prosperous, until he became extremely wealthy!

And, of course, we have Yosef, whose: וַּיִשְׂנְאוּ hatred of his brothers forced him to leave home, and become the longest living monarch in Tanach (80 years) and he saves the entire world from starvation! And, of course, don't forget Dovid HaMelech, whose brothers sent him into a dangerous forest since they thought he was a Mamzer (Toras HaMincha<sup>28</sup>) and in the end he becomes Dovid HaMelech!

Right after *Shim'i ben Gera* curses him, he wins the war against *Avshalom* (and he hires *Shim'i* to become *Shlomo's* tutor!) and his life

is saved. Also, right after *Eli HaCohen* called *Chana* a: שָׁכּוֹרָה drunkard which is a terrible embarrassment, she gets a *Bracha* for a son. And this barren woman (130 years old) is *Zoche* to our *Shmuel HaNavi*, who is equal to *Moshe* and *Ahron*.

I am worried. Did I make my readers all concerned that they don't have enough Bizyonos & Redifos (persecution) and: שוֹנְאִים enemies and hardships in their lives? This is actually the fact. The evil in your life has a strong tendency to cause all kinds of goodness! (Sefer Chasidim<sup>29</sup>). No more kvetching over pecklach! Try to keep a diary, and remember how this has already occurred in your life plenty of times.

But by not keeping records, and by not constantly reviewing all those Yeshuos and answered Tefilos that you were Zoche to, you lose your potential Emuna and Bitachon, and

26 ספר תורת המנחה (להרב כמה"ר יעקב סקילי, דרשה כג ד"ה הצער של דוד בבית אביו) שמא תאמר שהיה (דוד) בנחת ושלוה קודם לכן בבית אביו כדרך הבנים שהם יושבים על שלחן אביהם, בא וראה מה אמרו רז"ל על מאיסת אביו ואחיו בו וגרשוהו מעל שולחנם. אמרו, שֶׁישִׁי אחר שנולדו לו שבעה בנים ושתי בנות עמד ופירש מאשתו, ואחר שלש שנים משפירש מאשתו בא השטן ורקד לפניו ובקש להכשילו בעבירה, שכך דרכו של יצר הרע שהוא רודף אחר הצדיקים וכל משאו ומתנו בהם דכתיב ואליך תשוקתו, וכל כך הסיתו עד שחשקה נפשו בשפחתו ואמר לה הרי את בת חורין וקשטי עצמך ובואי ליני עמי הלילה. מה עשתה השפחה הלכה וספרה הדברים לגברתה ואמרה לה בואי והצילי נפשי ונפש בעלך מגיהנם ובואי והכנסי במקומי וליני עמו את. וכן עשתה הגברת בתחבולות הנשים והיה סבור שהיה בא על השפחה והוא היה בא על אשת חיקו, ובלילה ההוא נתעברה בדוד. וכשנודע וניכר העובר באו הבנים וספרו לאביהם שאמם מעוברת, אמר להם דעו בני כי זנתה אמכם והיא הרה לזנונים שכבר יש לי שלש שנים שפירשתי ממנה. אמרו הבנים אם כן נהרוג אותה, אמר להם אם תהרגו אותה תוציאו לעז עליכם, הניחוהו עד שתלד והולד שתלד נגדל אותו כמי שמגדל אסופי מן השוק ולכשיגדל יהיה עבד שלנו רועה בצאן. וכן עשו, כשגדל דוד גרשוהו מעל שולחן אביהם ומאסוהו ותיעבוהו ובדד ישב מחוץ לאהלו מושבו וישב כך מרוחק ומאוס מהם שמונה ועשרים שנה.

לסוף שמונה ועשרים שנה אמר הקב"ה לשמואל: לֵךְ אֶשְׁלְחֲךְ אֶל יִשִׁי בֵּית הַלַּחְמִי כִּי רָאִיתִּי בְּבָנָיו לִי מֶלֶךְ (שמואל א, טז א) וכל מקום שנאמר "לי" הוא לגדולה ולשם ולתפארת, והיו לי הלוים, כי לי בני ישראל, וכיהנו לי, שמן משחת קדש יהיה לי וגו', והרבה כיוצא בזה. וכשבא שמואל אל ישי והביא לפניו הבכור אמר: לֹא בָחַר ה' בָּזֶה, וכן גם את השני גם את השלישי גם כל השבעה אמר עליהם לֹא בָחַר ה' בָּאֵלֶּה, והיה יושב שמואל ומצפה להביא לפניו אחרים. וישי כשראה שהביא לפניו כל שבעה בניו ולא משח לאחד מהם הלך וישב לו רחוק ממנו ולא עלה על לבו דוד כלל. וכשראה אותו שמואל שהלך וישב לו אמר לו הְתַּמּוּ הַבְּעָרִים, וכי אין לך בן אחר? זה אי אפשר שהרי ה' ית' אמר לי רָאִיתִי בְּבָנָיו לִי מֶלֶךְ. מיד חשב ישי שמא אותו שנתעברה אשתי מזנונים הוא מתיחס על שמי ונקרא בני שכל המגדל יתום בתוך ביתו נקרא על שמו. השיב ישי ואמר עוֹד שָׁאַר הַקְּטָן (שם פסוק יא) ורמז בו היאך תעמוד מלך על ישראל מי שבא מן הערוה, ועל כן אמר "שָׁאַר" ולא אמר נשאר או נותר אלא שָׁאַר, מן שארה הנה זימה היא. אמר לו שמואל אעפ"כ תביאהו לי ואראהו, וזהו שאמר שָׁלְחָה וְקְחֶנּוּ כִּי לֹא נָסב עַד בֹּאוֹ פֹה, מיד כשבא ועמד לפניו אמר הקב"ה לשמואל וכי משיחי עומד ואתה יושב? תקום מפניו, קוּם מְשְׁחֵהוּ כִּי זֶה הוּא. (הביאו בקיצור החיד"א בספרו מדבר קדמות, מערכת י אות כ, ובעוד כמה מספריו).

<sup>29</sup> ספר חסידים (ס' תרה) אבל בעוה"ז אנו יודעים מדרך הדעת, שיש יסורים המגיעים לקטנים ולצדיקים, מפני שיש להם תקנה בדבר זה לעתיד לבא, שהן עתידין לקבל עליהן שכר טוב, יותר מכשיעור הצער שאירע להם וכו', אע"פ שכבר זה ידוע ומקויים בדבר זה לעתיד לבא, שהן עתידין לקבל עליהן שכר טוב, יותר מכשיעור הצער שאירע להם וכו', אע"פ שכבר זה ידוע ומקויים מון הדין, הרי הכתובים אומרים אותו ענין (עקב ח טז) לְמַעַן עַנֹּתָךְ וּלְמַעַן נַסֹּתֶךְ לְהֵיטָבְךְ בְּאַחֲרִיתֶךְ.

Bitachon Weekly פרשת ויצא תשפ"ד

Ezrachi

your ability to become an "Admor" (Hassidic

Rebbe) full of: מופתים wonders! This is why remembering Yetzias Mitzrayim is so important, and is prevalent all over during Shachris and Maariv and Kiddush and all the Parshivos in the Torah.

With no diaries, it becomes almost R' Boruch Mordechai like it never happened, no matter how big a: מוֹפֶת miracle you caused with your Bitachon and/or Tefilos. What a waste! The Yetzer Hara is on our case

"overtime" to make us forget all those Gevaldige personal Nissim, pushes us to remember our unending issues, until our minds are dominated by them, Rachmana Litzlan!

Next time you get even an insignificant drop of *Bizyonos*, be super happy! All that pain and aggravation in your life can cause you goldmines in Ruchaniyus Gashmiyus! Hashem views it as if major tangible Tzaros is going on; and He wants you to calm down and have Yeshuos, since you "suffer" so much!

I have noticed many times that when things go bad in my life, I suddenly get big favors from Hashem, as if to compensate for my pain [even if the pain is only a Dimyon, or is exaggerated]. Hashem is super sensitive to the pain of His creatures. Take advantage, and keep having Bitachon even after years of no Hatzlacha! \*\*\*\*\*\*\*\*\*\* R' Boruch Mordechai Ezrachi Zatzal told me

that often having dire Yeridos is proof that

Hashem is Davka with you! The person who is constantly having battles with his Yetzer Hara can be Zoche more than a person who is on a much higher Madrega than him, precisely because he is a fighter. PS. Don't look for trouble!

#### PHENOMENAL STORY

About 10 years ago, a Bachur who was having a very hard time with Shiduchim called me up, and complained to me that since he had family issues, he couldn't get a normal Shidduch. Recently, he was given advice that he should be *Mya'esh* (give up) on any normal Shidduch, and start looking into problematic types. He asked me for my opinion.

First, I told him that he shouldn't view himself as a nebach. Aderaba, the Medrash says<sup>30</sup> that having to wait longer for a Shidduch can be a good sign; being like Yaakov who had to get married much later than Eisav. According to Chovos Halvavos Shaar HaBitachon31 he should look down at married people since they have issues that he doesn't have. (And a Yungerman should look down on Bachurim who aren't married yet). The more he makes himself satisfied in his *Matzav*, and sees only good in himself and his Matzav, the more he'll attract Yeshuos. Then I told him, that despite his baggage, he shouldn't be Mya'esh on the most Chashuva normal Shidduch, and I've seen plenty

<sup>30</sup> בראשית רבה (סח ה) חזקיה אמר, בן ס"ג שנים היה אבינו יעקב בעת שנטל את הברכות, עשה עוד י"ד שנה שנטמן בבית עבר, עשה עוד שבעה שנים שעבד ברחל, ונמצא נושא אשה בן פ"ד שנים, ועשו בן ארבעים שנה, **הא למדנו שהקב"ה משהה לצדיקים** ומקדים לרשעים. (טובתן משהה להם, כדאמרינן לעיל הצדיקים תחלתן יסורין וסופן שלוה. מתנות כהונה).

13

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> חובות הלבבות שער הבטחון (פרק ד) והוא שאין אדם נמלט מאחד משני דברים: שיהיה נכרי או שיהיה בתוך משפחתו וקרוביו. ואם יהיה נכרי, יהיה צוותו באלקיו בעת השתוממותו ויבטח עליו בגרותו וכו', ויחשוב אחר כן בהסתלקות כובד משאם וחובותם מעליו, ויחשוב זה טובה מטובות הבורא עליו, מפני שאם יהיה רודף אחר עניני העולם וצרכיו, תהיה יגיעתו יותר קלה עליו מבלי אשה ובנים, וחסרונם מנוחה לו וטובה, ואם יהיה מבקש עניני אחריתו, יהיה לבו יותר ריק ופנוי בעת התבודדותו מבלי ספק. ועל כן היו הפרושים בורחים מקרוביהם ומבתיהם אל ההרים, כדי שיפנו לבותם לעבודת אלקים. וכן היו הנביאים בזמן הנבואה יוצאים ממעונותיהם ומתבודדים לחובות הבורא עליהם, כמו שידעת מענין אליהו עם אלישע.

Bitachon Weekly פרשת ויצא תשפ"ד

## difficult situations marrying the most normal *Shidduch*.

#### Story #2

About an hour later, I get a telephone call from a *Yungerman* who met me around *Tisha B'av* time. He had told me then that he has a son who has a serious physical problem, and in all probability he'll never get married. He's already 27 with zero *Shiduchim* redd to him, *Rachmana Litzlan*.

It was barely three months later, and now his son had become a *Chosson!* He was calling me to thank me for the *Shidduch*, since as soon as he met me, things started changing. I asked him what I had said that made such a positive: רוֹשֶׁם impact. He replied: First of all, you were very emphatic about **never**, **never** saying: "In all probability my son will never get married!"

"Also, you advised me to speak positively all day, about how "My son actually WILL get happily married", and to keep making believe that things are okay, although inside you feel just the opposite". He told me that he took me very seriously, and he listened to everything I told him to do.

A rule: The more seriously you take me, the further you go! And the *Mofes* you will bring about is to your credit. I have brought about unusual *Nissim* with Hashem's help, even when I was dealing with skeptics. But in those cases, only I get the credit, and the skeptic isn't *Zoche* to the *Gevaldige Zechus* of being an: עמל בָּאֲמוּנָה *Emuna* dynamo.

This wasn't *Stam* a *Shidduch*; it was a top, top: מְצוּיֶנֶת exceptional girl who had a very slight handicap, which was nowhere near the severe handicap of his son. Yet, she couldn't

care less! *Nissim G'luyim!* Notice how I was *M'chazek* a *Bachur*, and I told him that despite his family issue he can still get a normal *Shidduch*, and an hour later Hashem shows me (in a different case) how true my words are! Remember: בְּרִית כְּרוּתָה לַשְׁפָתַים Your words will have an effect!

How important it is to speak only positive words! They affect the entire atmosphere, and produce only goodness, for yourself and for the entire world! Your words have plenty of echoes! Bring light to Hashem's beautiful world, instead of being a negative kvetch.

## NOVARDOK

The Alter of Novardok (whose Yahrzeit is next Thursday, 17 Kislev) would never worry about the future, even from the morning to the afternoon. He would say<sup>32</sup>: די עֶרְגְסָטֶע הֵיינָט אִיז the worst "today" is better than the best "tomorrow". Ehrlicher Yidden live for today. If today is good, it's good. Don't bother me about tomorrow A Yid is happy with the moment, and that is the Emes'e Baal Bitachon.

Chanukah is coming up, how long did the entire victory last? Five years later there was another revolt. What are we celebrating? Because if today there is a Simcha, lets rejoice! The same with Purim, even after the Yeshua we were still slaves of Achashveirosh. (Gemara<sup>33</sup>). lt doesn't matter. We are happy with the moment. Da'agas Machar (worry about "tomorrow") is all over the place. People are so drenched in

מגילה יד א, אכתי עבדי אחשורוש אנן. <sup>33</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> הובא בספר המאורות הגדולים (תיאורים מדיוקנם של האישים המוסריים יוצרי תנועת המוסר חייהם ופעולותיהם, לרבי חיים אפרים זייטשיק, ירושלם תשכט, עמ' קסז, אות קכח) **"ההוה" הגרוע ביותר נעלה ונשגב ביותר מכל מין "עתיד" הטוב ביותר** די ערגסטער "הוה" איז בעסער וויא די דער בעסטער "עתיד". (בשם מדרגת האדם).

it; they don't realize how it is all over the place. Obviously they can't appreciate the moment, because their head is already thinking about the future. The *Chovos Halvavos* says we must thank Hashem for everything. But the problem is that as soon as we are thanking, we are already thinking: "Hmm, but soon I'm going to need something else..." Sit, and relax! You have it good now? Chill out, as if there's nothing else in the world. ENJOY THIS MOMENT!

## One Who Lives with Hashem Is Not Fazed by People

Look how *Lavan* tricks *Yaakov* 100 times and *Yaakov* isn't fazed in the least; and he comes out ahead. There are *Lavan's* all over our lives. Silly *Lavan* was meaningless to *Yaakov*, despite all his brilliant tactics.

Those who live with Hashem aren't scared off by "powerful" people, and therefore they always win. I know people who simply aren't afraid of court cases, and they always come out ahead. I know one person who won an "impossible" court case because he viewed the judge's gown as a clown costume. It's all in your head. There is nothing to fear but fear itself.

People like *Lavan* are very involved in *Tevah*. But a *Yaakov* laughs at all the "rules". *Yaakov* doesn't even get worried, and that's why he wins.

#### A True Unbelievable Amazing Story

A Yungerman who has schizophrenia for 20 years, goes around somewhat lethargic, a side effect of the medication he takes. He is potentially a bundle of nerves (e.g., he can't eat in public because of his crazy fears). He always says the Yehi Ratzon before taking

his medicine. However, recently, after hearing me, he also started saying that the medicine doesn't really help, since it's all Hashem.

A few days after he started saying this, he lost his medicine bottle. He kept saying to himself: "So what! I don't really need it anyway!" Lo and behold, he is totally cured from twenty years of serious schizophrenia! He is much happier, and full of pep and life, since he doesn't need the medicine anymore (which causes those side effects).

In the past, when he lost his medicine, he kept saying "This is terrible!"; and indeed, it was! You have no idea of how much going on in your life is only in the head. In *Novardok* I was constantly told: אַלֹּעָס אִיז אָין קאפ It's all in the head!

Novardokers functioned with Ruach, as the Gr"a says: אישׁ יְכַלְכֵּל מַחֲלֵהוּ משלי יח יד that the Simcha and good mood of a person can cure him. I was once very weak and I couldn't walk, until a Novardoker proved to me that it's all in the mind, since if I had to pick up a fat check, I would suddenly have Koach. This M'halech has cured me many times.

Sometimes, when you are down and out, start writing all those good things going on in your life (especially your *Maalos*), and watch the energy!

Very often, *Baalei Bitachon* can live longer and healthier than normal. They can have *Parnasa* when it seems impossible, and *Refuos* which would be considered a medical miracle. Many *Tzaddikim* lived happily for years, despite serious health issues; Hashem gave them unusual strength.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> הגר"א בביאורו למשלי עה"פ רוּחַ אִישׁ יְכַלְכֵּל מַחְלֵהוּ וְרוּחַ נְכֵאָה מִי יִשָּׂאֶנָּה [יח יד] כמ"ש למעלה שהשמחה בא ע"י הרוח וזהו רוח איש כשהאיש תמיד בשמחה הוא יכלכל מחלהו **אף שיבוא עליו מחלה ח"ו הוא יכלכל מחלהו בשמחתו יבטלנה** אבל מי שיש לו רוח נכאה והוא עצבון מי יכול לישא את זאת.



#### To hear a clear recording of Rabbi Mandel's shiurim, call by dialing:

#### USA 718 298 2077 UK 0330-1170305 Israel 072-398-2980 Canada 647-797-0056

Here are the ID numbers for last week's Shiurim. When the menu starts, press 9 and enter the Shiur ID right away

#### Parshas Toldos 5784

| Shiur ID | Duration   | Language  |
|----------|------------|-----------|
| Sinu. 15 | - Duration | 201180080 |
| 264881   | 2:01       | Yiddish   |
| 264563   | 2:58       | English   |
| 264882   | 1:54       | Hebrew    |
| 264991   | 38:43      | English   |
| 264950   | 2:24       | Yiddish   |
| 264957   | 1:27       | Hebrew    |
| 264564   | 4:06       | English   |
| 265805   | 6:40       | English   |
| 264953   | 2:27       | Yiddish   |
| 264988   | 1:39       | Hebrew    |
| 264954   | 2:38       | Yiddish   |
| 264959   | 1:42       | Hebrew    |
| 264984   | 5:37       | English   |
| 264960   | 1:59       | Hebrew    |
| 264955   | 3:14       | Yiddish   |
| 264995   | 5:21       | English   |
| 265797   | 43:24      | English   |
| 264956   | 2:43       | Yiddish   |

Have Rabbi
Mandel Daven
for your whole
family each
month.

# BITACHON WEEKLY Nonthly Supporter

# Rabbi Yehudah Mandel will Daven for every monthly supporter each erev Rosh Chodesh

Your Donation will directly help spread Bitachon Weeklys Worldwide

\$10 MO.= 12 Bitachon Weeklys

\$18 MO. = 20 Bitachon Weeklys

\$36 MO. = 40 Bitachon Weeklys

\$52 MO. = 60 Bitachon Weeklys

\$72 MO. = 84 Bitachon Weeklys

\$100 MO. = 120 Bitachon Weeklys

Own the Zechus of Spreading Emunah & Bitachon Worldwide

#### For your donation:

Checks:

Cong. Shaarei Bitachon tax ID 87-4766435

Address: 11 Isabella dr Lakewood NJ 08701

Call/Text:

848-245-4278

Email:

weinberger138@gmail.com

Zelle info:

congshbt@gmail.com

Link:

https://pay.banguest.com/shaareibitachon

Paupal:

PayPal.Me/congshbt

For any questions or comments: 848-245-4278

Send your names to weinberger138@gmail.com
You will get a reply with your monthly supporter number which you
will need if you would want to change or add names in the future.



## **BITACHON WEEKLY**

## LIVE A LIFE OF MENUCHA AND HAPPINESS

# HUNDRED'S OF YIDDEN TESTIFY THAT BITACHON WEEKLY HAS TRULY ENHANCED THEIR LIVES. YOUR DONATION WILL IMPACT THOUSANDS

## **DEDICATION OPPORTUNITIES:**

R' MANDEL PARTNERSHIP SEFER SPONSOR PARSHA SPONSOR CITY SPONSOR BW SUPPORTER

\$ 7,500 (\$ 625/M) \$ 3,600 (\$ 300/M)

\$ 1,200 (\$ 100/m)

\$600 (\$50/M)

\$360 (\$30/M)

CORPORATE SPONSORSHIP - CALLUS!

THE PRINTING AND DISTRIBUTION OF HUNDREDS OF COPIES IN LAKEWOOD, BNEI BRAK, BROOKLYN. MONSEY, GREAT NECK, DEAL, BALTIMORE AND MORE.

BRING BITACHON WEEKLY TO YOUR CITY FOR ONLY \$60-\$120/WEEK

CALL/TEXT (848) 245-4278

## **To Donate:**

- Call/Text (848) 245—4278
- Mail: Cong. Shaarei Bitachon Tax ID 87-4766435
   11 Isabella Drive Lakewood, NJ 08701
- Zelle info: congshbt@gmail.com
- Credit Card: <a href="https://pay.banquest.com/shaareibitachon">https://pay.banquest.com/shaareibitachon</a>





# Become A Partner With Bitachon Useekly!

Bitachon Weekly is minimizing its printing and distribution until we boost up our monthly funding.

However, Bitachon Weekly is seeking individuals to print a few Bitachon weekly's from their own printer for people in their area that would want it.

Become A Bitachon Weekly
Location!
Reap The benefits Of Zikuy
Harabim!
Help spread Emuna & Bitachon
to your friends and neighbors!

Bitachon weekly is seeking location sites in the following locations:

Lakewood Union City
Brooklyn Cherry Hill
Flatbush Texas

Boro Park Los Angeles Williamsberg Philadelphia

Queens Denver
Baltimore Israel
Monsey Australia
Passaic South Africa
Kensington Gateshead
Far Rockaway London
Jackson Cleavland

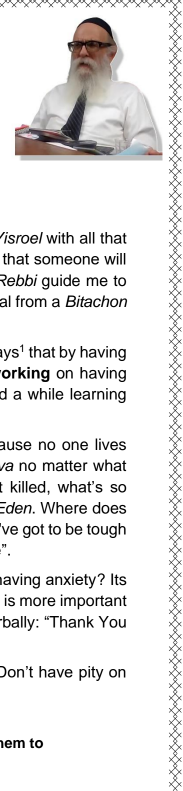
Toms River Toronto Chicago Montreal

To add your house to a location

C/T 8482454278

email weinberger138@gmail.com

## Questions To Rabbi Mandel



**Question:** I myself live in America. But the war that's going on in *Eretz Yisroel* with all that the Arabs are doing is leaving me with a lot of anxiety; I'm always fearful that someone will hurt me. Yes, I know that I have to work on my *Bitachon*. But how can *Rebbi* guide me to which *Avoda* I should start with, and what is the right perspective in general from a *Bitachon* approach?

**Answer:** Now, a *Yid* has a *Mitzva* to have *Bitachon*. The *Chofetz Chaim* says<sup>1</sup> that by having *Bitachon*, you don't have to worry about *Chevlei Moshiach*. Even just **working** on having *Bitachon* is one of the biggest *Mitzvos* in your life, so you have to spend a while learning about *Bitachon*.

Now, one should try to get the stress of dying out of their system, because no one lives forever anyway. Now what's the worst that will happen? You get a *Mitzva* no matter what happens! You are working on *Bitachon*, and if *Chas V'shalom* you get killed, what's so terrible? You are dying *Al Kiddush Hashem*, and you go straight to *Gan Eden*. Where does it say that you have to live forever? That's also a form of *Bitachon*. But you've got to be tough on yourself, and say: "Who cares if you die? There is no prohibition to die".

Another approach I always say is, what's wrong with being nervous and having anxiety? Its *M'chaper* all your sins! Be happy! Loosing sins by the pain you are having is more important than all the wars of the world; and you should thank Hashem for them verbally: "Thank You Hashem so much for all the fears that I have".

All approaches mentioned here are big *Mitzvos*, whatever you choose. Don't have pity on yourself. There is no *Mitzva* to do that.

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com

<sup>ֹ^</sup> זכור למרים (פרק כ, בביאור הבטחון שיגאלנו במהרה) כתיב בקרא (תהלים קטו א-ב) לֹא לְנוּ ה' לֹא לְנוּ כִּי לְשִׁמְךְ תֵּן כֶּבוֹד עַל חַסְדְּךְ ֹעַל אֲמִתֶּךְ לְמָה יֹאמְרוּ הַגּוֹיִם וגו', ועיין בפסחים (קיח א) דזה יאמרו ישראל בעת מלחמת גוג ומגוג, ואית דאמרי שם בגמרא דזה נאמר ≺על זמן של חבלי משיח, ומסיים אח"כ יִשְׂרָאֵל בְּטַח בַּה' וגו' בֵּית אַהָרֹן בִּטְחוּ בַה' וגו' יִרְאֵי ה' בִּטְחוּ בַה' וגו':

וצריכין אנו להבין מדוע חילק הכתוב את ישראל לג' מדרגות, הלא די היה לו לומר רק "יִשְׂרָאֵל בְּטַח בַּה" דנכללו בזה גם בית אהרן ויראי ה'. אלא הכונה בזה כך היא וכאשר נבאר, דהנה ג' מדרגות ישנן בכלל ישראל: א. בית ישראל, והם כלל ישראל בכלל. ב. בית אהרן, והם הכהנים שהם מורים את העם דרך ה' התורה והמצוה. ג. ויראי ה', החרדים אל דברו, שהם במדרגה למעלה מן הכהנים. ועל כל זה יורה לנו הכתוב כי בעת מלחמת גוג ומגוג או בזמן חבלי משיח, אז תתגבר כל כך בעולם מדת הדין עד שיהיה אי אפשר להנצל ממדת הדין הקשה, ולכן יעץ הכתוב וזירז אותנו ופרט אותנו לכל אחד ואחד מאיזה מדרגה שיהיה שנחזק את עצמנו בעת ההיא במדת הבטחון ובזכותה ננצל כולנו ממדת הדין הקשה שתתגבר אז בעולם, ועי"ז נהיה נזכרים לפני ה', כדכתיב בתריה, ה' זַּבְרֶהְ יִבְרֶךְ יִבְרֶךְ אָת בֵּית אַהֵּרֹן, יִבְרֶךְ יִרְאֵי ה' וגו', והם כל הג' שהזכרנו לעיל.