Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה



לזכות ר' מאיר בן לאה

Parsha Sponsor
A Talmid of Rabbi Mandel
and Bitachon Weekly
as a Zechus for Hatzlacha in
Harbatzas Hatorah

by Rabbi Yehuda Mandel

משפטים

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

Bitachon Weekly

# TO RECEIVE BITACHON WEEKLY BY EMAIL SEND A REQUEST TO:

# weeklybitachon@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400

Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com

And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898

לזכרון עולם בהיכל ה'

נחמן בן זאב קהת משה
יטלא בת יהודה
אהרן בן יהודה אריה הכהן
טאבא בת ביילא
שרגא פייבל בן משה יוסף
גבריאל בן פנחס
רחל בת נחמן
משה בן פנחס

לזכותן של שרה יהודית בת ביילא חיה פערל בת ביילא

Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur



# BITACHON WEEKLY

פרשת משפטים תשפ"ד

### IN THIS ISSUE

- DON'T BE LIKE A HELPLESS NEBACH EVED IVRI WHO DOESN'T APPRECIATE HIMSELF
- HAVE PRIDE IN YOUR GREATNESS & CONNECTION TO HASHEM, AND STOP ADMIRING OTHERS
- A PERSON WHO REALIZES HIS OWN GREATNESS, HAS THE COURAGE TO GO OUT AND DO FOR OTHERS
- BEWARE OF PRESSURE (TO YOURSELF AND OTHERS) WHICH IS USUALLY JUST REDIFAS HAKAVOD
- THE ENTIRE PARSHAS MISHPATIM IS A LESSON IN HAVING RESPECT
- RESPECT AND APPRECIATE YOUR OWN AVODAS HASHEM - EVEN TINY EFFORTS
- ONE WHO HAS ONLY HASHEM, DOESN'T NEED PEOPLE
- A PERSON WITHOUT FAMILY SUPPORT, LEARNS TO BE TOTALLY DEPENDENT ON HASHEM
- MIDDAS HAHISH'TAVUS: "YOU CAN HATE ME OR LOVE ME - BY ME IT'S ALL THE SAME"
- TRY TO MAKE AN IMPRESSION ONLY ON HASHEM, NOT ON PEOPLE
- THE GREATNESS OF OUR YISSURIM WE ARE HAVING NOW IN THE NEXT WORLD
- THE MORE PAIN, THE MORE YOU COME OUT AHEAD
- STORIES OF NOVARDOK

A Víd must

feel special, or

else he will

never become

the great

person he was

meant to

become,

Rachmana

Litzlan!

# פרשת משפטים

# אוֹזֶן שָׁשֶּׁמְעָה בְּהַר סִינֵי קִידושין כב ב Don't Be Like a Helpless *Nebach Eved Ivri* Who Doesn't Appreciate Himself

If after six years of work, the *Eved Ivri* wants to remain with his master, he gets his ear punctured. Why the ear? Because this ear heard Hashem say on *Har Sinai* that *Bnei Yisroel* are *Avadim* to Hashem, and not *Avadim* to other *Avadim*; and yet the *Eved Ivri* wants to remain a slave? Now this ear will get

punctured. (*Chazal*¹) In last week's *Parsha* we have: וַיִּשְׁמֵע יִתְּרוֹ *Yisro* "heard". The way *Yisro* heard things is strikingly different from the way the *Eved Ivri* heard things. \*\*

When *Yisro* heard about *Nifla'os HaBorei* he became exalted. Not only was he *M'gayer*, but he started giving everlasting advice to *Moshe Rabeinu*. A *Ger* is usually a forlorn person who needs *Chizuk*, & for this reason there are loads of *Pesukim* that warn us to be nice to them and not mistreat them.

But *Yisro* is a special type of *Ger*. Not only isn't he a nebach who needs kiruv, but he goes ahead and gives advice to the: רַשְׁכְּבְּהַ"ג "Rash'kebe'hag", Moshe Rabeinu. He is called: חֹתֵן מֹשֶׁה "Moshe's father-in-law" 11 times, because the *Torah* wants to be *M'chabed* him. We can also suggest that he was just like *Moshe*.

Moshe was a: גֵּר בְּאֶרֶץ נָכְרִיָּה יֵח גּ stranger in a foreign country (*Midyan*), yet he didn't act like a helpless nebach. Even though he was a fugitive of justice, and *Paroh* wanted to kill

him, he stood up and rescued the daughters of *Yisro*. Already in *Mitzrayim* he got involved in risky business, when he killed the *Mitzri* who hit a *Yid*.

# Have Pride in Your Greatness & Connection To Hashem, and Stop Admiring Others

Look how both *Yisro* and *Moshe* had unusual *Romemus* and were fearless! When *Yisro* recognized the greatness of Hashem and His *Nissim*, he realized that being a *Chelek* (part)

of Hashem makes him a great person, and he went out to help others, just like Hashem who is always doing *Chesed*. Now, look at the *Eved Ivri*. He is busy admiring his kindhearted: אָדוֹן master, and his wonderful family.

But himself, he doesn't appreciate. אָהַבְתִּי אֶת אֲדֹנִי אֶת אֻשְׁתִּי וְאֶת בָּנָי כּא ה l love my master, my wife, and my children). So he has to have a punctured ear forever. And the very: אָדוֹן master whom he loves so much, gives him this treatment יָּבּי

לי בְנֵי יִשְׂרָאֵל עֲבָדִים, עֲבָדִי הֵם, וְלֹא עֲבָדִים לַעֲבָדִים לַעְבָדִים לִי בְנֵי יִשְׂרָאֵל עֲבָדִים, עֲבָדִים לַעֲבָדִים לַיִּבְרַים לִי בְנֵי יִשְׂרָאֵל עֲבָדִים, עַבָּדִי הֵם, וְלֹא עֲבָדִים לַעְבָדִים לַעְבָּדִים לִיבְּיִבְּיים לְעַבְּדִים לַעְבָּדִים לְּעַבְּיִּבְים לְעַבְּדִים לַּעְבָּדִים לְעַבְּדִים לַעְבָּדִים לְעַבְּדִים לַעְבָּדִים לְעבִּיבְיים לְּעַבְּדִים לְעַבְּיִים לְעַבְּיִים לְעַבְּדִים לְּעַבְּיִים לְּעַבְייִים לְּעַבְּיִים לְּעַבְּיִים לְּעַבְּיים לְעַבְּיִים לְּעַבְּיים לְּעַבְּיים לְעבִיים לְעבִּיים לְּעִבְּיים לְּעַבְּיִים לְּעִּבְיים לְּעַבְּיִים לְּעַבְּיִים לְּעַבְּיִים לְּעִּבְיים לְעבִיים לְּעַבְּיִים לְעַבְּיִים לְּעַבְּיִים לְּעַבְּיים לְעבִיים לְּעבְיים לְעבִּים לְּעבִּים לְּעבִּים לְעבִיים לְעבִּים לְעבִּים לְּעבִּים לְּעבִּים לְּעבִּים לְּעבִּים לְעבִּים לְּעבִּים לְּעבִּים לְּעבִּים לְּעבִּים לְּעבִּים לְּעבִּים לְּעבִים לְּעבִּים לְּעבִּים לְּעבִּים לְּעבִּים לְּעבִּים לְּעבִּים לְּעבִּים לְּעבְּים לְּעבִּים לְּעבִּים לְּעבִּים לְּעבִּים לְּעבִּים לְּעבִים לְּעבִּים לְּעבִּים לְּעבִּים לְּעבְּיבְים לְּעבִּים לְּעבְּים לְּעבּים לְּעבְּים לְּעבִּים לְּעבִּים לְּעבִּים לְּיבּים לְעבִּים לְּעבְּים לְּעבּים לְּעבּים לְּבִּים לְּעבְּים בּיּבְיבִּים לְּעבּים לְּעבּים לְּבִּים לְּעבְּיבִּים לְּעבְיבְים לְּעבְּים לְ

So many of us are nice people with an *Ayin Tova* about others (which is a good *Midda*). We praise them and respect them, and see their *Maalos*. Unfortunately, we can be similar to an *Eved Ivri* who loves

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> קידושין כב ב, וְרָצַע אֲדֹנָיו אֶת אָזְנוֹ בַּמַּרְצֵע (כא ו) רבן יוחנן בן זכאי היה דורש את המקרא הזה כמין חומר, מה נשתנה אזן מכל אברים שבגוף? אמר הקדוש ברוך הוא, אזן ששמעה קולי על הר סיני בשעה שאמרתי (בהר כה נה) כִּי לִי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל עַּבָּדִים, ולא עבדים לעבדים, והלך זה וקנה אדון לעצמו, ירצע.

Getting that hole

in your ear is a

subtle form of

self-murder. This

is what a person

looks like when

he doesn't listen

on Har Sinai

that he is an

Eved to Hashem.

and not an Eved

to Avadim

# everybody, but doesn't have the pride to realize that even the nicest: אַדוֹן (master) is just an Eved.

Yaakov Avinu was running for his life (to escape from Eisav) and he came to Aram, a strange country. Yet, as soon as he saw people not doing their work properly, he gave them Mussar. This is similar to Yisro and Moshe. In Novardok, they emulated this Hanhaga, & they always felt "on top". Having Shtoltz and: אמיצוּת courage of was paramount importance in *Novardok*, and Shiflus was not tolerated. Like R' Avigdor Miller Zatzal said: Don't be afraid of a face. Don't become like an Eved Ivri who deserves to

be degraded with a hole in his ear, and by the very: אָדוֹן master whom he admires way too much.

# A Person Who Realizes His Own Greatness, Has the Courage to Go Out and Do for Others

Learn to admire the Kochos that Hashem gave you, and then the world will get much more out of you, with Hashem's help. When Avraham Avinu was pleading with Hashem to save Sedom, he said: אוּלַי יֵשׁ חַמַשִּׁים צַדִיקם

> בּתוֹךְ הַעִיר וירא יח כד Perhaps there are fifty Tzadikim within the city, and RSRH Zatzal points out2 that: בָּתוֹךְ הַעִיר "within the city" means a Tzaddik who doesn't live only for himself, but he concerned about his surroundings.

> The person who works on: אַמִיצוּת courage has room in his heart to care for others, like Yisro and Moshe who were always there to help out. And they noticed the needs of others, since they were like "free birds", and not "closed up", worrying about their own

pecklach all day.

# וגר לא תלחץ כג ט Beware Of Pressure (to Yourself & Others) Which Is Usually Just Redifas HaKavod

We are commanded not to give the *Ger* any: לַחַץ *"Lachatz*" which means restraining (RSRH³) כִּי גֵרִים הֱיִיתֶם בָּאֶרֵץ מִצְרַיִם because we

פירוש הגאון מוהר"ר רבי שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה עה"פ הַאַף תִּסְפֶּה צַדִּיק עָם רַשָּׁע אוּלַי יֵשׁ חֲמִשִּׁים צַדִּיקם בְּתוֹךְ $^2$ הָעִיר (יח כג-כד) הביטוי **"בָּתוֹךְ הָעִיר**" מובלט פעמיים, הן בשאלתו של אברהם (פסוק כד), והן בתשובתו של ה' (פסוק כו). אין אברהם אומר: "אולי יש חמישים צדיקים בעיר", אלא "בתוך" העיר. וגדולה מזו תשובתו של ה': וַיּאמֶר ה' אָם אֶמְצָא בְּסָדֹם חֲמִשִּׁים צַדִּיקִם **בָּתוֹךְ הָעִיר** וְנָשָּׁאתִי לְכֶל הַמָּקוֹם בַּעֲבוּרָם. להבנת ביטוי זה יש להשוות את הכתוב במקום אחר: "בַּתוֹךְ עַמִּי אַנֹכִי יֹשַבת" (מ"א ד יג). הצדיק שבסדום, כפי שדמותו מצטיירת לעיני אברהם, ואשר למענו יינצל צבור החוטאים כולו, אינו מפקיר את ההמונים מתוך יהירות וזחיחות הדעת. אותו צדיק בסדום לא באפס מעשה יסתכל באבדנם המוסרי של בני עירו. אף אין הוא מתבודד בד' אמותיו ואומר: שלום עלי נפשי, אני את נפשי הצלתי. שכן, אם כך הוא עושה, בעצם התנהגותו זו כבר הוציא את עצמו מכלל הצדיקים, שהרי לא יצא ידי החובה הגדולה המוטלת עליו בסביבתו המיוחדת, ופחות מכל ראוי הוא, שלמענו יינצלו הרבים? הוא, שהפקיר אותם זה מזמן לגורלם המר, מה לזה ולצרת הרבים? הו אבדן החוטאים אינו נוגע אל לבו; ואף אולי בהרגשה של סיפוק הוא מצדיק עליהם את הדין.

לא זה הצדיק, שלמענו תינצל סדום; צדיקו של אברהם, שרוי בתוך העיר, בקשר ער וחי לכל סביבתו. אותו צדיק לעולם אינו פוסק מלהוכיח ומלהורות, מלמחות ומלהזהיר, מלתקן ומלהציל, ככל שידו משגת. לבו ער לכל, ואין הוא נלאה מלנסות ומלתקן, גם אם רחוקה התקוה להצלחה. לעולם אינו מתייאש מן האדם, והוא נחלץ לכל פעולה שהיא למען האדם. כגנן זה, העמל וטורח על נטע שעשועיו, כן רואה הצדיק תפקידו בתקון האדם והצלתו: איככה יוכל הוא לראות באבדן בני טפוחיו שנפשו קשורה בנפשם! אכן חמישים כאלה, הנמצאים בתוך העיר, אפשר ולמענם תינצל גם סדום כולה מן הכלייה.

חכמינו ז"ל אמרו (שבת נה א) בחורבן ירושלים החל המשחית מן הצדיקים "שקיימו את התורה כולה מאל"ף עד תי"ו" מפני שאף הם לא היו בתוך העיר, לא מחו ולא החזירו למוטב, במקום שהיה למחות ולתקן.

3 פירוש הגאון מוהר"ר רבי שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה עה"פ וְגֵר לֹא תוֹנֵה וְלֹא תִלְחָצֵנּוּ (כב כ) אל לה למדינה לנהוג אונאה בגר. אסור למדינה להטיל עליו מסים כבדים יותר, או להעניק לו פחות זכויות ממה שהיא מעניקה לילידי הארץ רק משום

were Gerim in Mitzrayim, where it says: וַיַּרָא

את לַחַצְנוּ תבא כו ז Hashem saw our "Lachatz". Lachatz means pressure; and feeling "locked in" is the worst thing. And Chazal say: שַׁבִּי קָשֶׁה מְכּוּלְּם ב"ב ח ב being locked (in captivity) is the worst predicament. This was official: טַײטָשׁ (definition) of the pain of *Mitzrayim*: לַחַץ pressure. And its name, "Mitzravim" means מיצר restriction, and the inability to move freely. I once spoke to R' Don Segal

Shlita about a Parnasa issue, and he warned against pressure. He held it was

K'dai (worthwhile) to take risks and have Bitachon just to avoid pressure. כָּל שֵׁכֵּן וִקַל וַחוֹמֵר Surely a person shouldn't pressure himself or his family. Frumkeit can be a pressure cooker, and can cause serious problems, Chas

V'shalom.

Lachatz (pressure) is a #1 pain. The more we learn Inyanei Bitachon, the more we are מנוחת נפש :Zoche to הבוטח the

issue; i.e., when you pressure people members) sometimes you are inflicting irreversible damage. The true motive is almost always Redifas HaKavod, although you feel you are Tzaddik who is doing the biggest *Mitzva*.

tranquility of the vourself either. There are loads Baal Bitachon of Yetzer Hara's in this, and many people can literally kill

> each other with this, Chas V'shalom. Some people can overcome this Yetzer Hara, but

> It's not fair to pressure people, and it's a

major Bain Adam La'chaveiro

(especially

You have no right to pressure

family

there are many who can't.

Sometimes pressure can be a Ma'ala. Those who really can't overcome their pressures should accept the Ratzon Hashem. and they will do quite well despite this shortcoming. Of course, lots of Tefila and

Bitachon are always important.



R' Don Segal Shlita (left) with R' Elya Ber Wachtfogel Shlita (right)

שהוא גר. "ולא תלחצנו" אסור למדינה להגביל אותו בכל דרך שהיא, בעמלו למען הפרנסה. מהפסוק "וַתּלְחַץ אל הַקִּיר וַתּלחַץ את רגל בּלעם אל הַקּיר" (בלק כב כה) ו"סגרוּ הַדּלָת וּלחַצתַם אתוֹ בַּדַּלת" (מ"ב ו לב) למדנו ש"לחץ" מציין בעיקר **הגבלת** מקום, דחיקה חזקה. לכן הפירוש כאן: אל תדחק אותו או תגביל אותו.

ובספר חורב (הוצאת פלדהיים תשסז, אות שעז, עמ' 247) וְגֵר לֹא תוֹנֶה וְלֹא תִלְחָצֶנּוּ (כב כ) כל ניסיון להגביל ולהצר את הדרכים והאמצעים שבהם רוצה אדם לממש את זכותו להיות אזרח בארץ, נקרא "לחץ". אל תלחץ ואל תענה אחד מַבָּנִי. כך קורא אליך ה' בתורתו. הנח לו להיות אדם כמוך, כדרך שהנך דורש לעצמך את מימוש זכויותיך.

פרשת משפטים תשפ"ד

# וַיִּשְׁכֹּן כְּבוֹד ה' -וּמֵרְאֵה כְּבוֹד ה' כד טז-יז The Entire *Parshas Mishpatim* Is a Lesson in Having Respect

The Ramban<sup>4</sup> discusses the Kavod Hashem in the Mishkan, and he mentions Kavod 7 times. נְּבָּוֹדְ תַּהְלִּים כִּט נוֹ וּבְּהֵיכָלוֹ כֵּלוֹ אַמֶּר כָּבוֹד תַהְלִים כִּט וּ In Hashem's palace, there is total Kavod. נְּפַאַ Kisei HaKavod. וְיָבוֹא מֶלֶךְ הַכָּבוֹד תַהְלִים כִּדְ זַ Kisei HaKavod enter. Respect is

the Yesod of the whole universe, and without respect there is havoc and destruction. I once met an Arab in Australia who told me that without respect, there's nothing doing. This was unique, because the whole problem with Hagar was that: אַבּרַרְתָּהּ בְּעִינֶיהָ לְּךְ טִז דּ she made light without respect! (The Mashgiach Zatzal said that before Moshiach the Arabs will do Teshuva).

\*\*

At Matan Torah it says: יואַל אַצִילִי בְּנֵי

יִשְׂרָאֵל לֹא שָׁלַח יָדוֹ וַיָּחֱזוּ אֶת הָאֱלֹקִים וַיֹּאכְלוּ וַיִּשְׁתּוּ כּד Hashem did not punish the aristocrats of *Bnei Yisroel*, who were eating and drinking while beholding the *Shechina*. אֲצִילִים Aristocrats are *Chashuva* people, but they were *Chayav Missa* because they ate while beholding the *Shechina*. This was connected with the *Ma'aseh Eigel*, which was also a lack of respect and patience, and involved: קלוּת frivolity. This is a *Treife* concept of "let's have a good time" and "chill". Being "cool" can be a *Churban*.

The whole problem of *Amalek* is lack of respect. They disregard, and are chutzpadik to holiness, and: אָין הַכְּטָא שָׁלֶם עַד שֵׁיִמְחָה שָׁמוֹ

שֶׁל עַמְלֵק Hashem's *Kisei* (throne) is not complete until *Amalek* is destroyed completely. The *Kisei* (throne) means the dignity and respect for *Kavod Shamayim*. The entire *Parshas Mishpatim* is a lesson in respecting the rights of every human; no matter how weak and fragile.

And indeed, he is a *Tzelem Elokim*, and he deserves tremendous respect. *Chazal* say<sup>5</sup> that the

reason for the *Churban* was: שֶׁלֹא בֵּרְכוּ בַּתּוֹרָה they didn't say the *Bracha* before learning *Torah*, and the *Ran* explains<sup>6</sup> that since they were not *Machshiv* their own *Torah*, therefore their *Torah* didn't protect them from destruction.

certain grace
and calm and
Menucha;
they respect
every
moment of
their lives

Ba'kovod'ike

people have a

4 ביאור על התורה להרמב"ן (ריש פרשת תרומה) וסוד המשכן הוא, שיהיה ה**כבוד** אשר שכן על הר סיני שוכן עליו בנסתר, וכמו שנאמר שם (כד טז) וַיּשְׁכּּן כְּבוֹד ה' עַל הַר סִינִי, וכתיב (ואתחנן ה כא) הֵן הֶרְאָנוּ ה' אֱלֹקֵינוּ אֶת כְּבֹּדוֹ וְאֶת גַּדְלוֹ, כן כתוב במשכן (מ לד-לה) וּכְבוֹד ה' מְלֵא אֶת הַמִּשְׁכָּן, והזכיר במשכן שני פעמים וּכְבוֹד ה' מְלֵא אֶת הַמִּשְׁכָּן, כנגד "אֶת כְּבֹדוֹ וְאֶת גַּדְלוֹ" במשכן (מ לד-לה) וּכְבוֹד ה' מְלֵא אֶת הַמִּשְׁכֶּן, והזכיר במשכן שני פעמים וּכְבוֹד אשר נדבר לו בהר סיני, וכמו שאמר והיה במשכן תמיד עם ישראל הכבוד שנראה להם בהר סיני, ובבא משה היה אליו הדבור אשר נדבר לו בהר סיני, וכמו שאמר במתן תורה (ואתחנן ד לו) מִן הַשָּמִים הִשְׁמִיעְךּ אֶת לְלוֹ לְיַסְּרֶבְּ וְעַל הָאֶרֶץ הֶרְאֶךְ אֶת אִשׁוֹ הַגְּדוֹלָה, כך במשכן כתיב (נשא ז פט) וּשִּשְׁמַע אֶת הַקּוֹל מִדְבֵּר אֵלְיו מֵעַל הַכַּפֹּרֶת אֲשֶׁר עַל אֲרֹן הָעֵדֻת מְבֵּין שְׁנֵי הַכְּרָבִים וְיִדְבֵּר אֵלְיו, ונכפל "וִיְדַבֵּר אֵלְיו" להגיד מה שאמרו בקבלה, שהיה הקול בא מן השמים אל משה מעל הכפרת ומשם מדבר עמו, כי כל דבור עם משה היה מן השמים ביום ששמרו בקבלה, שהיה הקול בא מן השמים אל משה מעל הכפרת ומשם מדבר עמו, כי כל דבור עם משה היה מן השמים (תצוה כט ונשמע מבין שני הכרובים, כדרך "וּדְבָרִיו שְׁמַעְתָּ מִתּוֹךְ הָּאֲשׁ" (ואתחנן ד לו), ועל כן היו שניהם זהב, וכן אמר הכתוב (תצוה כי מָם בּבוֹדי.

5 נדרים פא א, אמר רב יהודה אמר רב, מאי דכתיב (ירמיה ט יא) מִי הָאִישׁ הָחָכֶם וְיָבֵן אֶת זאֹת? דבר זה נשאל לחכמים ולנביאים ולא פירשוהו, עד שפירשו הקב"ה בעצמו, דכתיב (שם) וַיאֹמֶר ה' עַל עִזְבָם אֶת תּוֹרְתִי אֲשֶׁר נְתַתִּי לְפְנֵיהֶם וְלֹא שְׁמְעוּ בּיוֹשׁ עִדְּבָם אָת תּוֹרְתִי אֲשֶׁר נְתַתִּי לְפְנֵיהֶם וְלֹא שְׁמְעוּ בּיוֹשׁ עִּלְי עִזְבָם אָת בּירִשׁ בּיִישׁ בּיִישׁ בּיִישׁ בּיִישְׁ בּיִישְׁ בִּיִּישׁ בִּיִּשְׁ בִּיִּישׁ בִּיִּשְׁ בְּיִבְּיִ בְּיִּשְׁ בִּיִּיִּשְׁ בִּיִּשְׁ בִּיִּשְׁ בִּיִּשְׁ בְּיִבְּיִ בְּעִים וּאָל לחכמים בּיִישְׁ בְּיִבְּיִי בְּיִּיְ בְּיִּיְ בְּיִּבְּיִי בְּיִבְּיִם וְּלָּא שְׁמְעוּ בּיִי בְּיִּבְּיִי בְּיִּבְּיִּ בְּיִּבְּיִי בְּיִּבְּיִי בְּיִּבְּיִי בְּיִּבְּי בְּיִּבְּיִּ בְּיִּבְּיִי בְּיִּבְּיִי בְּיִבְּיִּי בְּיִּבְּי בְּיִּבְּי בְּיִּבְּיִּבְּיִּבְּי בְּיִּבְּיִבְּי בְּיִבְּי בְּיִּבְּי בְּיִּבְּי בְּיִּבְּי בְּיִּבְּיִבְּי בְּיִּבְּיִבְּי בְיִּבְּיִיהְם בְּיִּבְּיִּים בְּיִּבְּיִבְּיִּ בְּיִבְּיִּבְּיִּבְּיִבְּיִּבְּיִים בְּיִּבְּיִבְּיִי בְּיִיבְּיִבְּעִייִּבְיִים בִּיּבְּיִר בִּיּבְּיִבְּיִּבְּיוֹ בְּיִי בְּיִּבְתְּתְּיִבְּיְנְם בְּעִיבְּיִּעְּיִים וּלְּבִייִים בְּיִּבְּיִיבְּיִים בְּיִּבְּיִיבְּיִים בְּיִּבְּיִּיְם בְּיִּבְּיִּבְּיִים בְּיִּבְּיִיבְּיִיים בְּיִּבְּיִיבְּיִים בְּיִּבְּיִּבְיִים בְּיִּבְּיִיבְּיִייִים בְּיִּבְּיִים בְּיִּבְּיִיבְּיִּבְּיִים בְּיִיבְּיִּיְ בְּיִּבְּיִּים בְּיִּבְּיִיּבְּיִים בְּיִּבְּיִיבְּיִים בְּיִּיבְּיִּים בְּיִּבְּיבְּיבְּבְיוּבְייִים בּיּבְּיִים בְּיבְּיִּיבְייִּיְיִים בְּיבְּיִּבְּיבְּבְּיִּבְּיבְּבְייִים בְּיִים בְּיִיבְּיִיּבְייִים בְּיבְּיבְּיבְּייִים בְּבִּייִּבְּיִייִיבְּיִייִים בְּיִּבְּיבְּיִּיבְייִים בְּיִבְּיִייִּים בְּיִיבְּיִיּבְּיִיבְּיִים בְּיִייִּים בְּיִיבְּיִייִים בְּיִיבְּיִים בְּיִיבְּיִים בְּיִיבְּיִיים בְּיִייִּים בְּיבְּיִּייִים בְּיִּייִּייִּיים בְּיִיבְּייִים בְּיִיים בְּייִיים בְּיִייִּיים בְּיִּייִיים בְּיִּייִים בְּייִּים בְּיִּייִיים בְּייִיים בְּיִייִּים בְּיוּייִּבְּייִּים בְּי

בְקוֹלִי וְלֹא הָלְכוּ בָהַּ, היינו "לא שמעו בקולי" היינו "לא הלכו בה"? אמר רב יהודה אמר רב, שאין מברכין בתורה תחלה.

<sup>6</sup> ר"ן (נדרים פא א) ומצאתי במגילת סתרים של ה"ר יונה ז"ל דקרא הכי דייק דעל שלא ברכו בתורה תחילה אבדה הארץ דאם איתא על עזבם את תורתי כפשטא משמע שעזבו את התורה ולא היו עוסקין בה כשנשאל לחכמים ולנביאים למה לא פרשוהו והלא דבר גלוי היה וקל לפרש אלא ודאי עוסקין היו בתורה תמיד ולפיכך היו חכמים ונביאים תמהים על מה אבדה הארץ עד שפרשו הקב"ה בעצמו שהוא יודע מעמקי הלב שלא היו מברכין בתורה תחלה כלומר שלא היתה התורה חשובה בעיניהם כ"כ שיהא ראוי לברך עליה שלא היו עוסקים בה לשמה ומתוך כך היו מזלזלין בברכתה והיינו לא הלכו בה כלומר בכונתה ולשמה אלו דברי הרב החסיד ז"ל והם נאים ראויין למי שאמרם.

# Respect and Appreciate Your Own Avodas Hashem - Even Tiny Efforts

How vital it is to respect your own *Torah*, *Tefila*, *Chesed*, and striving in *Avodas Hashem*. So many people get discouraged when they have *Bitachon* and it doesn't seem to work. If they had true respect for even their tiny efforts in *Bitachon* and learning *Torah* and *Mussar* and *Chesed* etc. then it would go much further.

I would venture to say that every time you work on appreciating yourself and your efforts in Avodas Hashem, you are M'kayem a Bechina (type) of: מַחַיֵית עַמֲלֵק destruction of Amalek. And this may be an incentive to start giving more and more value to everything positive in your life. The Gemara says<sup>7</sup> that Dovid HaMelech learned Torah the first half of the night, and the other half he sang. \*\*\*\*\*\*\* R' Zundel of Salant Zatzal said8 that he sang half the night just in thankfulness for the Torah he learned during the first half of the night. We see how much Dovid was Machshiv his learning. This is true Malchus, and: מַלכוּתַא דּאַרעַא כָּעֵין מַלכוּתַא דרקיעַא ברכות נח א earthly *Malchus* is a miniature of Heavenly Malchus. This is why a Melech gets unusual respect, and: הַמוֹרֵד בְּמַלְכוּת חַיָיב מִיתָה one who rebels against a king is immediately sentenced to death, since a symbolizes the respect of a human and his actions.

# הַנָּה אָנֹכִי שֹׁלֵחַ מּלְאָךְ לְפָנֶיךְ לִשְׁמִּרְךְ בַּדְּרֶךְ כּגּ כ One Who Has Only Hashem, Doesn't Need People

Imagine if a person would actually feel: כִּי

that מַלְאָכָיו יִצַוָּה לָּךְ לְשָׁמַרְךָּ בְּכָל דְּרָכֵיךָ תהלים צא יא Hashem's *Malachim* are always surrounding him and protecting him wherever he goes. Or better yet, feeling that Hashem Himself is right next to you at all times. Dovid HaMelech was famous for being unusually close to Hashem. How did this happen? Dovid was told by his father, Yishai, to go to the battlefield, and bring food for his brothers who were soldiers in Shaul HaMelech's army. When Dovid came, he noticed that nothing was happening. The Yidden were petrified. since the Pelishtim had a powerful giant on their side, Golyas HaPelishti. Golyas had challenged them that they should send one of their soldiers him, and whoever to overpowers the other will decide their fate. If Golvas kills him, then all Yidden are his Avadim.

And if the *Yid* overpowers *Golyas*, then all the *Pelishtim* lost the battle. Everybody was terrified until *Dovid* arrived. When *Dovid's* older brother *Eliav* saw *Dovid*, he accused him<sup>9</sup> of being a wicked shepherd, who isn't doing his job of taking care of the sheep. *Dovid* could have told him that his father *Yishai* sent him to the battlefield, but *Dovid* said nothing. Why?

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ברכות ג ב, חֲצוֹת לַיְלָה אָקוּם לְהוֹדוֹת לָךְ עַל מִשְׁפְּטֵי צִּדְקֶךְ (תהלים קיט סב) ודוד בפלגא דליליא הוה קאי, מאורתא הוה קאי, דכתיב (תהלים קיט קמז) קְדַּמְתִּי בַנֶּשֶׁף וְאֲשַׁוּעָה? וממאי דהאי נשף אורתא הוא, דכתיב (משלי ז ט) בְּנֶשֶׁף בְּעֶרֶב יוֹם בְּאִישׁוֹן לַיְלָה וַאֲפֻלָּה. אמר רב אושעיא אמר רבי אחא, הכי קאמר (דוד) מעולם לא עבר עלי חצות לילה בשינה. רבי זירא אמר, עד חצות לילה היה מתנמנם כסוס, מכאן ואילך היה מתגבר כארי. רב אשי אמר, עד חצות לילה היה עוסק בדברי תורה, מכאן ואילך בשירות ותשבחות (והכי מפרש בההוא קרא להודות לך וגו'. רש"י).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ספר הצדיק ר' יוסף זונדל מסלאנט (עמ' עה) ברכות ג ב, רש"י ד"ה בשירות ותשבחות. והכי מפרש בההוא קרא להודות לך וגו', עכ"ל. עיין בע"ר שמקשה, הא גם בההוא קרא דקדמתי בנשף מפורש ואשוע שהוא מלשון תפלה? ע"ש. וי"ל שזהו שרמז רש"י לתרץ בתיבת "וגומר", **היינו להודות לך על משפטי צדקך, פי' שלמדתי עד חצות**.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> וַיִּחַר אַף אֶלִיאָב בְּדָוִד וַיּאֹמֶר לָמָה זֶּה יָרַדְתָּ וְעַל מִי נָטַשְׁתָּ מְעַט הַצֹּאון הָהֵנָּה בַּמִּדְבָּר אָנִי יָדַעְתִּי אֶת זְדֹנְךְ וְאֵת רֹעַ לְבָבֶךְ כִּי לְמַעַן רְאוֹת הַמִּלְחָמָה יָרָדְתָּ. וַיִּאֹמֶר דָּוִד מָה עָשִׁיתִי עָתָּה הֲלוֹא דָּבָר הוּא. (כתרגומו "הלא פתגם הוא דאמרית" כלומר, אם דברתי לא עשיתי דבר, ואין רצוני לעשות אף על פי שאני מדבר. רד"ק). ש"א יז כח-ט.

eרשת משפטים תשפ"ד

hands, and

Notice how Dovid has no interest in

defending himself to his big brother. A true *Melech* has *Middas HaHish'tavus*, i.e., he doesn't care if people love him or hate him! He has only Hashem, and he doesn't need people! The *Chovos Halvavos* at the beginning of *Shaar HaBitachon* says<sup>10</sup> that if you have *Bitachon* in

A person with Middas
HaHish'tavus can
move worlds. As long
as a person just **tries** to
work on these
Inyanim, it's plenty
Chashuv in Shamayim

you lose true *Bitachon* in Hashem.

# A Person Without Family Support, Learns to Be Totally Dependent on Hashem

It seems odd that the first 30 years of his life *Dovid* lived alone. His family despised him, thinking he was a *Mamzer* (*Toras HaMincha*<sup>11</sup>)

and they were hoping that his unsafe job (of

humans, then Hashem leaves you in their

10 חובות הלבבות שער הבטחון (בתחילת הפתיחה) מפני שאם איננו בוטח באלקים בוטח בזולתו, ומי שבוטח בזולת ה' מסיר האלקים השגחתו מעליו ומניח אותו ביד מי שבטח עליו, ויהיה כמי שנאמר בו (ירמיה ב יג) כִּי שְׁתִּים רְעוֹת עֲשָׁה עַמִּי אֹתִי עְשָׁה מְקוֹר מִים חַיִּים לַחְצֹב לָהֶם בּארוֹת בּארֹת נִשְּבָּרים. ואמר (תהלים קו כ) וַיִּמִירוּ אֶת כְּבוֹדְם בְּתַבְּנִית שׁוֹר אֹכֶל עֲשֶׁב, ואמר הכתוב (ירמיה יז ז) בָּרוּךְ הַגָּבֶר אֲשֶׁר יִבְטַח בָּהֹי וְהָיָה ה' מְבְטַחוֹ, ואמר (תהלים מ ה) אֲשְרֵי הַגֶּבֶר אֲשֶׁר שָׁם ה' מִבְטַחוֹ וְלֹא פָנָה וְשְׁם בְּשֶׁר זְרְעוֹ וּמְן ה' יְסוּר לְּבוֹ. ואם יבטח על חכמתו אֵל רְהָבִים וְשְׁטֵי כְזָב, ואמר (ירמיה יז ה) אָרוּר הַגֶּבֶר אֲשֶׁר יִבְטַח בָּאָדם וְשָׁם בְּשֶּר זְרְעוֹ וּמְן ה' יְסוּר לְנֹפוֹ. ואם יבטח על חכמתו ותחבולותיו וכח גופו והשתדלותו, (יעזבהו ה' לנפשו. כן הוא בכת"י. ופי' ר' יוסף קאפח: כלומר, יסיר ה' השגחתו ממנו, ויעזבהו ותחבולותיו וכח גופו והשתדלותו, (יעזבהו ה' לנפשו. כן הוא בכת"י. ופי' ר' יוסף קאפח: כלומר, יסיר ה' השגחתו ממנו, ויעזבהו למשש באפלת חכמותיו) וייגע לריק, ויחלש כחו, ותקצר תחבולתו מהשיג חפצו, כמו שאמר הכתוב (איוב ה יג) לַבָּד וְדְרְשֵּי יְדֹוְד לֹא יַחְסְבוּ כִּלְּעָׁשׁ כִּי לֹא לְגָּבּוֹרִים הַמְּלְחָמָה וְגִם לֹא לְחָבָה וְדְרְשֵּי יְדֹוְד לֹא יַחְסְרוּ כָּל טוֹב. ואם יבטח ברוב עשרו, יוסר ממנו ויישאר לזולתו, כמו שאמר (תהלים לד יא) עָּפִירְם רְשׁוּ וְעָבְוּ וְאָבֶּר וְ לְבָּע וְשְׁבָּד יִמְיוֹ יַעַזְבְּל וְשְׁבָּד יִמְיֹ וְעַבְּן לְאָפַר וְלֹא יִמְפָּל וְמָב לִי זֹי) עָשִיר וְשְׁבָּד יְאַבְּל יְמָבְּל מְמָב לְא יִאָּל יְם בּל מִמְנוּ וְעַבְּן לְאָבִי לְנִים לְתָת לְטוֹב לִי זי) יָכִין וְצַדִּיק חַלְא לְמָם לְתָת לְטוֹב לְקִים לְתְת לְטוֹב לְיִם דֹן וְלְבְּי תְּבָּל מִבּע רִעתו ואבדן נפשו, כמו שאמר הכתוב (קהלת ה יב) יֵש רְעָה חוֹלָה רְאִתוֹ וּשְבָּר נְשִׁבְּל בְּלְלִיוֹ לְבַעְלִיוֹ לְרָעתוֹ.

<sup>11</sup> ספר תורת המנחה (להרב כמה"ר יעקב סקילי, דרשה כג ד"ה הצער של דוד בבית אביו) שמא תאמר שהיה (דוד) בנחת ושלוה קודם לכן בבית אביו כדרך הבנים שהם יושבים על שלחן אביהם, בא וראה מה אמרו רז"ל על מאיסת אביו ואחיו בו וגרשוהו מעל שולחנם. אמרו, שֶׁישַׁי אחר שנולדו לו שבעה בנים ושתי בנות עמד ופירש מאשתו, ואחר שלש שנים משפירש מאשתו בא השטן ורקד לפניו ובקש להכשילו בעבירה, שכך דרכו של יצר הרע שהוא רודף אחר הצדיקים וכל משאו ומתנו בהם דכתיב ואליך תשוקתו, וכל כך הסיתו עד שחשקה נפשו בשפחתו ואמר לה הרי את בת חורין וקשטי עצמך ובואי ליני עמי הלילה. מה עשתה השפחה הלכה וספרה הדברים לגברתה ואמרה לה בואי והצילי נפשי ונפש בעלך מגיהנם ובואי והכנסי במקומי וליני עמו את. וכן עשתה הגברת בתחבולות הנשים והיה סבור שהיה בא על השפחה והוא היה בא על אשת חיקו, ובלילה ההוא נתעברה בדוד. וכשנודע וניכר העובר באו הבנים וספרו לאביהם שאמם מעוברת, אמר להם דעו בני כי זנתה אמכם והיא הרה לזנונים שכבר יש לי שלש שנים שפירשתי ממנה. אמרו הבנים אם כן נהרוג אותה, אמר להם אם תהרגו אותה תוציאו לעז עליכם, הניחוהו עד שתלד והולד שתלד נגדל אותו כמי שמגדל אסופי מן השוק ולכשיגדל יהיה עבד שלנו רועה בצאן. וכן עשו, כשגדל דוד גרשוהו מעל שולחן אביהם ומאסוהו ותיעבוהו ובדד ישב מחוץ לאהלו מושבו וישב כך מרוחק ומאוס מהם שמונה ועשרים שנה.

לסוף שמונה ועשרים שנה אמר הקב"ה לשמואל: לֵךְ אֶשְׁלְחֲךְּ אֶל יִשִׁי בֵּית הַלַּחְמִי כִּי רְאִיתִי בְּבָנְיו לִי מֶלֶךְ (שמואל א, טז א) וכל מקום שנאמר "לי" הוא לגדולה ולשם ולתפארת, והיו לי הלוים, כי לי בני ישראל, וכיהנו לי, שמן משחת קדש יהיה לי וגו', והרבה כיוצא בזה. וכשבא שמואל אל ישי והביא לפניו הבכור אמר: לֹא בָחַר ה' בָּזֶה, וכן גם את השני גם את השלישי גם כל השבעה אמר עליהם לֹא בָחַר ה' בָּאֻלֶּה, והיה יושב שמואל ומצפה להביא לפניו אחרים. וישי כשראה שהביא לפניו כל שבעה בניו ולא משח לאחד מהם הלך וישב לו רחוק ממנו ולא עלה על לבו דוד כלל. וכשראה אותו שמואל שהלך וישב לו אמר לו הֲתַמּוּ הַנְּעָרִים, וכי אין לך בן אחר? זה אי אפשר שהרי ה' ית' אמר לי רָאִיתִי בְּבָנִיו לִי מֶלֶךְ. מיד חשב ישי ואמר עוֹד שָׁאַר הַקְּטָן (שם פסוק מזנונים הוא מתיחס על שמי ונקרא בני שכל המגדל יתום בתוך ביתו נקרא על שמו. השיב ישי ואמר עוֹד שָׁאַר הַקְּטָן (שם פסוק יא) ורמז בו היאך תעמוד מלך על ישראל מי שבא מן הערוה, ועל כן אמר "שָׁאַר" ולא אמר נשאר או נותר אלא שָׁאַר, מן שארה הנה זימה היא. אמר לו שמואל אעפ"כ תביאהו לי ואראהו, וזהו שאמר שָׁלְחַה וְקְחֵנּוּ כִּי לֹא נָסֹב עַד בֹּאוֹ פֹה, מיד כשבא ועמד הנה היא. אמר לו שמואל אעפ"כ תביאהו לי ואראהו, וזהו שאמר שָׁלְחַה וְקְחֵנּוּ כִּי לֹא נַסֹב עַד בֹּאוֹ פֹה, מיד כשבא ועמד

פרשת משפטים תשפ"ד

taking care of his sheep in dangerous areas) would kill him. Yet, *Dovid* told *Shaul HaMelech* that he is ready to take on *Golyas*, since he already killed a lion and a bear who tried to kill his sheep<sup>12</sup>.

Dovid said<sup>13</sup> that as soon as the lion grabbed the sheep, he pulled it out of his mouth, and he killed the lion! What kind of recklessness is this? A normal person would run for his life, and be happy that the sheep would be eaten instead of him! But a person who lives without family support, like *Dovid*, learns to be totally dependent on Hashem.

And he has a totally different *Shulchan Aruch*. He doesn't have the normal warmth, love, and support that families and friends are supposed to give, and he becomes alone with One support; the: בּוֹרֵא עוֹלָם Creator of the world! He's *Mamash* in his own world, and he can have a high level of *Bitachon* since his sole support in life is Hashem Himself! \*\*\*\*\*\*\*\*\*

# Middas HaHish'tavus: "You Can Hate Me or Love Me - By Me It's All the Same"

No wonder *Dovid* had no interest in defending himself to his older brother, *Eliav*. He doesn't need *Eliav's* support, *Kavod*, and recognition, since *Eliav* was never a source of strength in *Dovid's* life; only Hashem. (By the way, he could have also told *Eliav* how he was *Davka* unusually caring for the sheep, since he risked his life to save one little sheep!)

When *Dovid* was *Maspid Shaul* and *Yonasan*, he said one *Hesped* on both, even though *Shaul* was *Mamash* his worst enemy and *Yonasan* his very best friend. We can

suggest that he was being *M'ramez* that they were both the same in his life. A true *Melech*, i.e., someone who is "higher" than *Olam HaZeh*, has *Middas HaHish'tavus* (it is: שָׁנָה "equal" to him if people praise him or criticize him). "You can hate me or love me. By me it's all the same".

Like the *Chovos Halvavos* says in *Shaar HaBitachon*: אֵין הַתּוֹעֶלֶת וְהַנֶּזֶק מִן הַנְּבְרָא אֶלֶא מִן People cannot help or harm you; only Hashem can. Just as *Eliav* and people in general meant nothing to *Dovid* because he was totally: בְּיַד ה' in the hands of Hashem, so does he view a ferocious lion, as a total zero who has no real power! And this is why he killed *Golyas* the giant so easily!

# Try To Make an Impression ONLY On Hashem, Not on People

Instead of depending on family and friends, it's preferable to be close to Hashem. Notice how *Dovid* was always loaded with enemies, and even betraval on the part of Klal Yisroel. They ridicule him, desert him, and are disloyal to him. His life has one chain of the worst enemies; Avner, Shaul, Avshalom, Sheva ben Bichri, Shim'i ben Gera, Do'eg, Achitofel; it's just unbelievable! It seems that Hashem wanted Dovid to always be pure of the need of human approval, so he can be a true Melech who doesn't need people. We have a lifetime to spend, trying to wean ourselves from our lust for Kavod and recognition, approval, and support of humans; and to spend loads of extra time running to Hashem. The Me'am Lo'ez says14 that there was no

<sup>12</sup> גַּם אֶת הָאָרִי גַּם הַדּוֹב הִכָּה עַבְדֶּךְ **וְהָיָה הַפְּלִשְתִּי הֶעָרֵל הַזֶּה כְּאַחַד מֵהֶם** כִּי חֵרֵף מַעַרְכֹת אֱלֹקִים חַיִּים. ש"א יז לו. <sup>13</sup> וַיֹּאמֵר דָּוִד אֵל שָׁאוּל רֹעֵה הָיָה עַבִּדְּךְ לְאָבִיו בַּצֹּאן, וּבָא הָאֲרִי וְאֶת הַדּוֹב וְנָשָא שֶׂה מִהָעֶדֶר. וְיָצָאתִי אַחֲרָיו וְהִכָּתִיו וְהַצֵּלְתִּי מִפְּיו,

ַנַיקם עָלֵי **וְהֶחֶזְקְתִּי בִּזְקָנוֹ** וְהָכְּתִיוּ וַהֲמִיתִּיו. ש"א יז לד-ה.

Q

לפניו אמר הקב"ה לשמואל וכי משיחי עומד ואתה יושב? תקום מפניו, קוּם מְשָׁחֵהוּ כִּי זֶה הוּא. (הביאו בקיצור החיד"א בספרו מדבר קדמות, מערכת י אות כ, ובעוד כמה מספריו).

<sup>,</sup> אין לך אדם מישראל שביזה עצמו על המצות יותר מדוד, (במדבר רבה, ד כ) אין לך אדם מישראל שביזה עצמו על המצות יותר מדוד,

eרשת משפטים תשפ"ד

Your Yissurim are

a gold mine; for

yourself, and for

the Klal. Keep

Chazzering your

superiority, until

you believe it and

start looking at

those "fortunate"

people as the true

nebachs

person who was *M'vazeh* himself to do *Mitzvos* like *Dovid*. *Dovid* was **free** from

concern for public opinion. He was also known for loving his enemies and doing *Ha'tavah B'makom Hakpada*; i.e., *Davka* doing a favor (*Ha'tavah*) instead of being upset (*Hakpada*). With such a background of zero family support, it's no wonder that a person can get used to trying to make an impression ONLY on Hashem and not people. (Of course, we have no *Shaychus* with understanding the greatness of *Dovid*).

וְאַרְבַּע צֹאן תַּחַת הַשֶּׂה כֹּא לז The Greatness of Our *Yissurim* We Are Having Now in The Next World STORY

There is a story about a kindhearted Poritz

(landlord) who had to leave his estate, so he appointed a substitute to oversee his

business and collect rent, etc. He instructed the substitute to be nice to the Jew who rented by him. But the substitute was a rabid anti-Semite, and as soon as the *Poritz* left, he charged the Jew double, an amount which was impossible for the Jew. As a punishment, the Jew received 50 lashes.

When the *Poritz* returned, he found out what happened and was horrified. He hung the evil substitute, and he paid the Jew

50 gold coins, a coin for every lash. The Jew came home depressed. He told his wife that he wished he had received 100 lashes; then he'd get 100 gold coins. The *Chofetz Chaim* says a similar *Mashal*, 15 and he points out the

זהו שנאמר (תהלים קלא א) ה' לאׁ גָבַהּ לָבִּי בשעה שמשחני שמואל למלך, וְלֹא רְמוּ עֵינַי (שם) בשעה שהרגתי את גלית, וְלֹא הָלֵּיְתִי בְּלְבִּי בְּשְׁה שמשחני שמואל למלך, וְלֹא רְמוּ עֵינִי (שם) בשעה שהחזירוני למלכותי, וּבְנָפְלָאוֹת מִמֶּנִּי בשעה שהעליתי את הארון, אָם לֹא שָׁוּיִתִי וְדוֹמֵמְתִּתִּי נַפְשִׁי כְּנֶבְּלְאוֹת מְמֶנִי בשעה שהעליתי נפשי לפניך, **שלא נתביישתי להתבזות לפניך לכבודך**, אָמוֹ, כשם שהתינוק הזה אינו מתבייש להתגלות לפני אמו, כך שויתי נפשי לפניך, שלא נתביישתי להתה נפשי עלי, שאיני כַּגְּמֻל עָלַי נַפְשִׁי, כאותו תינוק היוצא ממעי אמו, ואין בו רוח גסה (אינו מתבייש) לינוק משדי אמו, כך היתה נפשי עלי, שאיני מתבייש ללמוד תורה אפילו מקטני ישראל.

<sup>15</sup> מחנה ישראל (חלק שני, פרק א, ובקצת דפוסים פרק יג, בו יבואר שאל יתמרמר האדם אפילו אם סבבוהו כמה ענינים ממצוקי הזמן) וכל פרט ופרט שנזדמן להאדם בכל ימי חייו הוא עניין חלקו השייך לנפשו לבד לפי עניין התיקון הנדרש ממנה, ואם היו נותנין לזה האיש המצב של אדם אחר, היה צומח לו מזה כמה סיבובים רעים, ולזה אמרו (אבות ד א) איזהו עשיר השמח בחלקו, וא"כ הדבר, שכל מצבו של האדם בעוה"ז לפי מה שהוא, רק לנסיון לו, אם נזדמן לו לאדם איזה ענין שהוא לכאורה צער גדול, מ"מ אל יפול לבו עליו, כי הוא רק לטובתו וצריך לשמוח בזה, וכענין שר צבא גבור אשר יבחר לו תמיד במלחמה החזקה ביותר כדי להראות גודל גבורתו בנצחונה, כן נמי במלחמה הזו שהיא מלחמת היצר וחייליו, אם נזדמן לו איזה עניין שצריך לזה התגברות גדולה להשקיט את יצרו ואעפ"כ נצחונו, זה יורה על תוקף אמונתו ובטחונו בה', ונרשם למעלה מאוהבי ה' וחושבי שמו, ויהיה לע"ל לנס ולתפארת עבור זה בעיני הכל, וכעין מה ששמעתי משל ע"ז בשם המ"מ ומ"ץ דוילוא:

איש ישראלי אחד מדורות הקדמונים, שכר בית מָשַּר אחד במקח ג' מאות רו"כ (רובל כסף) לשנה, ושמר הישראל את זמן הפרעון לפרוע להשר דמי הדירה מדי שנה בשנה, ויהי היום שהשר נסע למרחוק, והפקיד לאחד מעבדיו על חצרו, וגם על הבית הזה ועוד שאר הרבה בתים שכורים שיהיו ג"כ תחת רשותו, וְהַפֶּקִיד ההוא היה איש מבקש תואנות ורע מעללים מאד, והוסיף על המקח עד חמש מאות רו"כ, ובבוא יום זמן הפרעון שלח וקרא לאיש הישראלי בבוקר ושיביא איתו כסף הפרעון, והנה חסר לאיש הישראלי אז עשרים רו"כ, ויתחנן לו כי ימתין לו איזה ימים, ולא רצה אלא דוקא באותו היום יפרע לו, וכראות הַפְּקִיד באותו היום שלא הביא לו, שלח וקראהו ויכהו בשוטים עשרים הכאות תמורת העשרים רו"כ, וכן עשה הַפְּקִיד הזה עוד לכמה אנשים, וגזל ועשק אותם עד שבמשך הזמן נעשה עשיר גדול, וקנה חצר לעצמו, וירע להישראלי מאד על הבזיון והחמס שנעשה לו. ויהי היום במשך איזה שנים, בא השר לביתו. ויאמר איש הישראלי לאשתו, אלך נא אל השר ואספר לו את החמס והבזיון שעשה לנו פקידו, וילך האיש ויספר לפני השר את כל פעולותיו הרעות של פקידו, איך שגזל וחמס את הכל, וגם ההכאות המשונות אשר קבל מאתו על לא חמס בכפיו. וירע מאד בעיני השר על גודל רשעת פקידו, ויכמרו רחמיו על הישראלי הזה, ויאמר לו: "לכן, תחת כל הכאה, אני גוזר שיתן לך מאה רו"כ. והנה יש לו חצר של ד' אלף רו"כ, חצי חצרו יהיה שלך", ונתן לו

eרשת משפטים תשפ"ד

The holy

Torah really

respects and

has

Rachmanus

on every

human

# greatness of *Yissurim* in the next world. \*\*\* The More Pain, The More You Come Out Ahead

Look what happens when someone steals your ox; you get back double. But if the thief *Shechts* or sells it, you get back 5 oxen! **The more pain, the more you come out ahead!** 

If people would constantly review these *Yesodos*, life would be much easier to live.

I have a *Sefer* with a: לִיקוּט collection of sayings about the *Ma'ala* of *Yissurim*. If you keep learning it, it will change your life completely. Also, when a person accepts his *Yissurim*, he becomes a great *Tzaddik*, and the *Yissurim* become

much easier, or disappear altogether, with Hashem's help. Just keep saying that you are happy with them, even if you don't mean it in your heart. This has great power & positive energy.

We find a difference between a *Ganav* who steals a sheep, and one who steals an ox. One who steals an ox (and *Shechts* or sells it) pays back 5 times the amount. But for a sheep, he only pays back 4. *Chazal* explain, 16 that by a sheep, the thief suffered a *Bizayon* while carrying it, which counts as if he paid

one sheep. Imagine the power of Bizyonos! Even if it's his own fault, and even though he had Bizyonos while being engaged in a sin! There is a rule in the *Torah* called: קם לֵיהּ בְּדְרַבָּה מִינֵיה. This means that if a person does two **Aveiros** simultaneously, where one is Chayav Missa (death), and the other is Chayav Tashlumin (money), he

only gets the greater punishment (*Missa*) and is *Patur* (exempt) on the money.

The reasoning is that it's enough that they are killing him, so he's *Patur* on the money issue (see RSRH<sup>17</sup>). *Bizyonos* is similar to death

מכתב תעודה ע"ז. וכראות אשתו של זה הישראלי שבעלה נשתהא כ"כ בחצר, רצתה גם היא לחצר לראות מה נעשה בהמשפט, ויהי כאשר באה להחצר, יצא בעלה מחצר השר ופניו זועפים. ותאמר לו: "אהובי בעלי, מה נעשה במשפטך?" ויראה לה את המכתב תעודה שנתן לו השר, אשר חצי החצר של פקידו יהיה שייך לו. ותאמר לו: א"כ למה אתה דואג כ"כ? ויען ויאמר לה: בין כך ובין כך כבר עבר כאב ההכאות, יותר טוב היה לי אם היה אז מַכֶּנִי ארבעים הכאות, והיה כל החצר שייך לי!

כן הדבר ממש, בעוד שהאדם מקבל היסורים בעוה"ז, הוא דואג ומצטער ע"ז מאד, ואינו רוצה לסבלם כלל. אך כאשר יבוא לעולם הגמול, ושם יקבל הרבה שכר תחת כל שעה ושעה של יסורים שסבל בעוה"ז, וכדאיתא במדרש רבה על הפסוק זכור ימות עולם (בפרשת האזינו) אמר להם הקב"ה: כל זמן שאני מביא עליכם יסורים בעוה"ז, תזכרו כמה טובות ונחמות עתיד אני ליתן לכם לעתיד לבוא, עכ"ל. יחשוב האדם אז בנפשו: הלואי ויותר טובה היה לו אם היו לו אז יסורים יותר, כי אז היה לו הרבה יותר עונג נצחי עי"ז. ועיקר הכל הוא להאמין שכל מה שנזדמן לו הוא רק השגחה פרטית מאתו יתברך, והוא רק לטובתנו, וכמו שאחז"ל (ברכות ס ב) כל דעבדין מן שמיא לטב הוא דעבדין.

<sup>16</sup> ב"ק עט ב, אמר רבן יוחנן בן זכאי, בא וראה כמה גדול כבוד הבריות, שור שהלך ברגליו חמשה, שה שהרכיבו על כתיפו ארבעה. (שה שהרכיבו הגנב על כתיפו וזלזל את עצמו בו, לפיכך היקל הקב"ה עליו בתשלומין. רש"י. וכתב המהר"ל בחידושי אגדות: אע"ג שאין אדם רואיהו לזה הגנב מתבזה, מכל מקום נתבזה כלפי עצמו).

והקשה בשטמ"ק: וקשיא לי אי מהאי טעמא קנסיה רחמנא הכי אם כן גבי גנבה שמתחייב כפל בתרווייהו, אמאי לא קנסיה רחמנא בשור שלשה שהלך על רגליו, ושה שהרכיבו על כתפו כפל. ויש לומר דבגנבה מתחייב מיד כשמוציאו מרשותו אף על פי שאינו מרכיבו, מה שאין כן בטובח שאין רגילות לטבוח עד שירכיבנו עד ביתו. מהר"י כ"ץ.

ובבן יהוידע תירץ, דבקנס תשלומי כפל, החיוב הוא משום מדה כנגד מדה, הוא רצה להוסיף מנה של חבירו על ממונו, עתה יחסר מנה מן ממונו, ויהיה נוסף על של חבירו, כי כן מדתו יתברך להתנהג מדה כנגד מדה. אמנם ענין טביחה ומכירה לאו מטעם מדה כנגד מדה נאמר בו הקנס, כי טעם מדה כנגד מדה כבר נעשה בתשלומי כפל, רק הוא קנס שחדשה בטביחה מטעם מדה נרגד מדה בשור, הקל עליו הקנס, דנחשב ומכירה, דקנסיה רחמנא משום שנשתרש בחטא, ועל זה הטעם שפיר יש לומר, הואיל ונתבזה בשור, הקל עליו הקנס, דנחשב לו בזיונו כאלו שלם אחד יותר להשלים החמשה של הקנס.

יהיה אם יהיה (כא כב) משמע הא אם יהיה <sup>17</sup> פירוש הגאון מוהר"ר רבי שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה עה"פ וְלֹא יִהְיֶה אָסוֹן עָנוֹשׁ יֵעָנֵשׁ (כא כב) משמע הא אם יהיה אסון לא יענש, ודין זה חל לא רק במקרה של דין אסון, היינו במקום שהוטל עונש מיתה על המכה, אלא גם באסון ממש, הוי אסון לא יענש, ודין זה חל לא רק במקרה של דין אסון, היינו במקום שוגגין פטורין מתשלומין". כלל זה מוגדר במלואו במאמר אומר, בכל מקרה בו המוכה מת. מכאן הכלל החשוב "חייבי מיתות שוגגין פטורין מתשלומין". כלל זה מוגדר במלואו במאמר

פרשת משפטים תשפ"ד

Ka'as is the

opposite of

Bítachon,

and it's total

Gehinom

(Gemara<sup>18</sup>) and Chazal say<sup>19</sup> it is better to throw yourself into a fiery furnace than to embarrass a person (like Tamar with Yehuda). Perhaps the reason why the Ganav pays only 4 sheep is because he has Bizyonos which is like a partial death. Therefore, the Torah has Rachmanus on him, like someone who is a Chayav Missa, and he becomes Patur on a part of the money.

It is unbelievable how much Rachmanus the Torah has even for Reshaim! And even people whom they themselves caused their own pain and Tzaros because they are so negative or some other reason; still the Torah has Rachmanus on them since

they suffered! And especially *Bizayon* is a *Gevaldige Tikkun and Kapara!* 

# NOV&RDOK

During WWI, signs were hung up all over, saying: "Whoever doesn't report to the Russian army base, will be shot". The *Alter* of

Novardok made a joke about these signs (to the Bachurim who raised their concerns to him) and nothing happened. Similarly, the Rebbe of Lubavitch (the Rashab Zatzal) made a joke out of the NKVD as they were entering his "cabinet", and they ended up doing zero.

### Get Rid of Your Bad Middos

I was taught in Novardok (by R' Chaim Langleben Zatzal) #1 - No Ka'as! anger. It's

worth putting lots of effort in acquiring *Savlanus* patience and not getting in *Ka'as*. I was once by a dentist who was super nice, but he had no control over his *Ka'as*. Needless to say, he lost all his *Chen* by everyone.

"Frumkeit" can be a killer; harming

the person himself and the people around him. Especially a "frum" Ka'asan and Kapdan. However, in this Dor we need to be: מֵלִיץ (advocate on behalf) and respect everyone, since in his own (albeit distorted) way, he does what he perceives as good. We may look down at him, but in Shamayim he may be much more Chashuv in the eyes of Hashem than we realize. אֵין הַקְבָּ"ה מְקַפֵּחַ שְׂכָר

תנא דבי חזקיה: מכה אדם ומכה בהמה, מה מכה בהמה לא חלקת בו, בין בשוגג בין במזיד בין מתכוין לשאין מתכוין בין דרך ירידה לדרך עלייה לפוטרו ממון אלא לחייבו ממון, אף מכה אדם לא תחלוק בו בין בשוגג בין במזיד בין מתכוין לשאין מתכוין בין דרך ירידה לדרך עלייה לחייבו ממון אלא לפוטרו ממון (כתובות לה א). ביאור הדברים, בפרשת אמור (כד כא) כוללת התורה באותו פסוק את חיוב הממון על הריגת וחבלת בהמה, ואת חיוב המיתה על הריגת אדם. "וּמַכֵּה בְּהֵמָה יְשַׁלְּמֶנָּה וּמַכֵּה אָדְם יוּמָת". מכאן הכלל, שכשם שההורג בהמה או חובל בה חייב תמיד ממון, בלי להתחשב עד כמה מידת ההכרה או הכוונה או הפשיעה שבמעשה הייתה גדולה או קטנה, כך גם ההורג אדם, תמיד פטור מתשלומי ממון בין בשוגג בין במזיד.

הסמיכות שבין אדם לבהמה המנוגדים בדיניהם מגלה את טעמו של כלל זה, אשר שורשו בכבודו הנעלה יותר של האדם, כבוד שיש לשמור עליו בכל המצבים. עבור חיי בהמה יתכן שינתן פיצוי ממוני, אך לעולם לא יהיו תשלומי ממון לחיי אדם. וְלֹא תַּקְחוּ לֹפֶר לְנֶפֶשׁ רֹצֵחַ (מסעי לה לא). כאשר אדם מתחייב בנפשו, וחייו נמסרו למשפט ה', ודבר זה שייך גם כאשר מצד אופי העבירה עצמה, אף על פי שיש לדונה בדיני אדם, אי אפשר לעשות כן מפאת המצב. ברגע זה, אין להטיל עליו שום חיובי ממון. חומר החטא והכבוד שאין כמוהו של חיי אדם אשר נפגע קשות, הן באישיות העבריין והן באישיות הנהרג, אינם מאפשרים כל דיון על ממון. נתאר לעצמנו, האם נתבע מרוצח, בנוסף על חייו (או אף מרוצח שנפטר מחיוב בגלל פגם משפטי טכני) שישלם על הקרע שעשה בבגדי הנרצח?

על וולון ע שעשוו בבגוי וונו צוו! 18 "

<sup>18</sup> ב"מׄ נח ב, תני תנא קמיה דרב נחמן בר יצחק, **כל המלבין פני חבירו ברבים, כאילו שופך דמים**. אמר ליה, שפיר קא אמרת, דחזינא ליה דאזיל סומקא ואתי חוורא (ומה שמאדים בתחילה, לפי שהדמים מתאספין לברוח. תוספות).

<sup>19</sup> ב"מ נט א, אמר מר זוטרא בר טוביה אמר רב, ואמרי לה אמר רב חנא בר ביזנא אמר רבי שמעון חסידא, ואמרי לה אמר רבי יוחנן משום רבי שמעון בן יוחאי, **נוח לו לאדם שיפיל עצמו לכבשן האש, ואל ילבין פני חבירו ברבים**, מנא לן, מתמר, דכתיב (וישב לח כה) הָוא מוּצָאת וְהָיא שָׁלְחַה אֻל חַמִּיהָ. (מאמר זה גם בסוטה י ב).

### לָל בֵּרְיָה NOTHING goes unrewarded. **Don't** be *M'vatel* people!

### R' Ahron Kotler Zatzal

I was told by a close *Talmid* of R' Ahron Kotler Zatzal that he was "treading very lightly on Tevah", and he did a minimum of Hishtadlus,

like knocking on a door "only a drop" when collecting for a Mosad. One I'm knock; "Yotzei" already. and I'm leaving.

I know a story about R' Ahron Zatzal where he blasted a wealthy person since he didn't approve of his Treife Shitos. and he really let him have it full force. This is despite that this person was in the process giving

Lakewood

tremendous amount of desperately needed money.

а

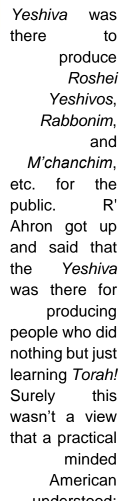
After this episode, R' Ahron was *Mya'esh* on getting the money, but he didn't care. In the end, this person respected R' Ahron and gave him the money nonetheless. I once heard a story about R' Ahron where he was asked by a Torah builder if he can say certain Shitos that weren't 100% kosher, in order to

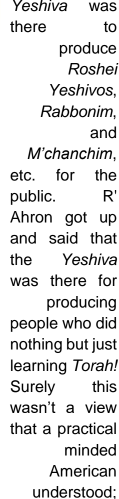
"buy-off" the American "Oilam" who weren't really ready for the "extremism" of Lakewood Shitos. R' Ahron said that with Sheker, you can't build Emes.

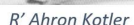
There is a famous story where somebody got up at a parlor meeting and said that

> Lakewood Yeshiva was there to produce Roshei Yeshivos. Rabbonim, and M'chanchim. for the etc. public. R' Ahron got up and said that Yeshiva the was there for producing people who did nothing but just learning Torah! Surely this wasn't a view that a practical minded American understood:

but R' Ahron







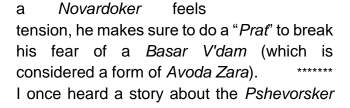
didn't care. And this is exactly why Lakewood was Zoche to have such phenomenal Hatzlacha, since R' Ahron cared only about Hashem's opinion, and not what "so and so" thinks, etc.

I know many great Novardokers who chose R' Ahron as their Rebbe after WWII, like R' Kalman Goldberg Zatzal and R' Chaim Zaitchik Zatzal (who was the Baal Tefila in Lakewood in R' Ahron's days on Yamim

R' Nora'im. Ahron's Bitachon and fearlessness of people, his Middas HaEmes, his uncompromising "extremism" for Yiddishkeit, and love for Torah; are familiar

concepts in Novardok.

Also, R' Ahron's disregard for Gashmiyus. I once heard a story where R' Ahron ate his food in a nonconventional way, but it was done in private. The Gadol HaDor (R' Ahron) didn't do weird things in public, since his "Kavod HaTorah" is Kodesh Kodashim. But Novardokers could do this in public when they felt they had too much fear of people around them. When



Rebbe of Antwerp who told someone who didn't have a passport to take along a Zemiros booklet to the airport and not to worry. Sure enough, they stamped his Zemiros and they didn't Chap that it wasn't a passport! This may be a

hard story to believe, but about a year and a half ago was sitting in Bais Bnei Medrash Boruch learning. someone and came over to me and showed me the Zemiros with the stamp on it! Although R' Ahron was known to be very Emes'dik, I was told that he once told someone to be Emes, but not a fool. You have to have Sechel and know when you have a right to be



R' Itzikel Gwertzman of P'shovarsk

a Chevra'man; like Yaakov Avinu who was famous for *Emes*, yet he described himself as a "brother" to tricky Lavan when it came to trickery.



# To hear a clear recording of Rabbi Mandel's shiurim, call by dialing: USA 718 298 2077 UK 0330-1170305 Israel 072-398-2980 Canada 647-797-0056

Here are the ID numbers for last week's Shiurim. When the menu starts, press 9 and enter the Shiur ID right away or 130# for all shiurim

### Parshas Yisro 5784

| Shiur ID | Duration | Language |
|----------|----------|----------|
| 278453   | 4:37     | Hebrew   |
| 278746   | 5:29     | English  |
| 278442   | 4:24     | Yiddish  |
| 279664   | 33:14    | English  |
| 278454   | 4:06     | Hebrew   |
| 278443   | 4:11     | Yiddish  |
| 278787   | 3:39     | English  |
| 278455   | 2:08     | English  |
| 278444   | 4:18     | Hebrew   |
| 278749   | 4:55     | English  |
| 278447   | 3:13     | Yiddish  |
| 278456   | 3:40     | Hebrew   |
| 279325   | 6:41     | English  |
| 278449   | 3:22     | Yiddish  |
| 278457   | 4:00     | Hebrew   |
| 279327   | 2:16     | English  |
| 280044   | 45:15    | English  |

Have Rabbi Mandel Daven for your whole family each month.

# BITACHON WEEKLY Nonthly Supporter

# Rabbi Yehudah Mandel will Daven for every monthly supporter each erev Rosh Chodesh

Your Donation will directly help spread Bitachon Weeklys Worldwide

\$10 MO.= 12 Bitachon Weeklys

\$18 MO. = 20 Bitachon Weeklys

\$36 MO. = 40 Bitachon Weeklys

\$52 MO. = 60 Bitachon Weeklys

\$72 MO. = 84 Bitachon Weeklys

\$100 MO. = 120 Bitachon Weeklys

Own the Zechus of Spreading Emunah & Bitachon Worldwide

### For your donation:

Checks:

Cong. Shaarei Bitachon tax ID 87-4766435

Address: 11 Isabella dr Lakewood NJ 08701

Call/Text:

848-245-4278

Email:

weinberger138@gmail.com

Zelle info:

congshbt@gmail.com

Link:

https://pay.banguest.com/shaareibitachon

Paupal:

PayPal.Me/congshbt

For any questions or comments: 848-245-4278

Send your names to weinberger138@gmail.com
You will get a reply with your monthly supporter number which you
will need if you would want to change or add names in the future.



# **BITACHON WEEKLY**

# LIVE A LIFE OF MENUCHA AND HAPPINESS

# HUNDRED'S OF YIDDEN TESTIFY THAT BITACHON WEEKLY HAS TRULY ENHANCED THEIR LIVES. YOUR DONATION WILL IMPACT THOUSANDS

# **DEDICATION OPPORTUNITIES:**

R' MANDEL PARTNERSHIP SEFER SPONSOR PARSHA SPONSOR CITY SPONSOR BW SUPPORTER

\$ 7,500 (\$ 625/M) \$ 3,600 (\$ 300/M)

\$ 1,200 (\$ 100/m)

\$600 (\$50/M)

\$360 (\$30/M)

CORPORATE SPONSORSHIP - CALLUS!

THE PRINTING AND DISTRIBUTION OF HUNDREDS OF COPIES IN LAKEWOOD, BNEI BRAK, BROOKLYN. MONSEY, GREAT NECK, DEAL, BALTIMORE AND MORE.

BRING BITACHON WEEKLY TO YOUR CITY FOR ONLY \$60-\$120/WEEK

CALL/TEXT (848) 245-4278

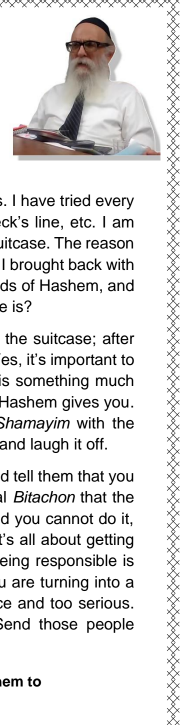
# **To Donate:**

- Call/Text (848) 245—4278
- Mail: Cong. Shaarei Bitachon Tax ID 87-4766435
   11 Isabella Drive Lakewood, NJ 08701
- Zelle info: congshbt@gmail.com
- Credit Card: <a href="https://pay.banquest.com/shaareibitachon">https://pay.banquest.com/shaareibitachon</a>





# Questions To Rabbi Mandel



### **Accept The Pain That Hashem Gives You**

**Question:** Dear Rabbi Mandel, my suitcase has been lost for over 2 weeks. I have tried every *Segula* and *Tefila*, and listened to *Chizuk* of *Bitachon* on Rabbi Golombeck's line, etc. I am wondering what I can possibly still do as a *Zechus* in order to get back the suitcase. The reason why I really want it so badly is because it's full of other people's stuff, which I brought back with me to *Eretz Yisroel* as a favor for them. I know that everything is in the hands of Hashem, and that it's all for the best. I just want to know what you think the message here is?

**Answer:** Your job is nothing more than doing the best you can in finding the suitcase; after that, you have to just forget about the whole thing. Don't get stressed out. Yes, it's important to be responsible, and you ARE being responsible. But in this world, there is something much more important than being responsible, and that is accepting the pain that Hashem gives you. Everyone in this world has to have some pain, or else you belong in *Shamayim* with the *Malachim*. This is a pain Hashem is giving you, and your job is to accept it and laugh it off.

Try to be nice to these people whose things got lost. You can apologize, and tell them that you tried your best. Maybe give them a gift, and then move on. This is the real *Bitachon* that the *Chovos Halvavos* talks about,<sup>1</sup> that if someone asks you for something and you cannot do it, you apologize and move on. Don't get stressed. It's all the *Yetzer Hara!* It's all about getting *Kavod!* You think that what's bothering you is about being responsible. Being responsible is just using your head, and trying your best; not doing something more. You are turning into a basket case, and you have to be on guard for this. You are being too nice and too serious. Being a mensch is fine, but don't commit suicide while you're at it. Send those people chocolates showing you care. But don't lose it!

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com

חובות הלבבות שער הבטחון (פרק ד) אבל אופני בטחונו על אלקיו בעניני מי שהוא למעלה ממנו ומי שהוא למטה ממנו מכיתות בני אדם, הפנים הישרים לו, כשיביא אותו הצורך לבקש חפץ ממי שהוא למעלה ממנו או למטה ממנו, שיבטח בו על אלקיו, וישימם סיבה בהשלמתו כאשר ישים עבודת הארץ וזריעתה סיבה לטרפו (שהבטחון יהיה על הבורא, ואת האנשים ההם ישים רק לסבה לדבר שעל ידם יושלם חפצו מהבורא. פת לחם) ואם ירצה להטריפו ממנה, יצמח הזרע ויפרה וירבה, ואין להודות הארץ על זה, אך ההודאה לבורא לבדו. ואם לא יחפוץ האלקים להטריפו ממנו, לא תצמיח הארץ, או תצמיח ויקרה הצמח פגע, ואין להאשים הארץ. וכן כשיבקש מאחד מהם חפץ, שיהיה אצלו החלש והחזק מהם שווה בעשותו, ויבטח בהשלמתו על האלקים יתברך. ואם יושלם על ידי אחד מהם, יודה הבורא יתברך אשר השלים חפצו, ויודה למי שנעשה על ידו על לבו הטוב לו, ושהבורא הביא תועלתו על ידו. ובידוע שאין הבורא מגלגל טובה אלא על ידי הצדיקים, ומעט הוא שמתגלגל הפסד על ידיהם, כמו שאמרו חכמינו ז"ל (ב"ב קיט ב) מגלגלין זכות על ידי מגלגל טובה אלא על ידי הצדיקים, ומעט הוא שמתגלגל הפסד על ידיהם, כמו שאמרו חכמינו ז"ל (ב"ב קיט ב) מגלגלין זכות על ידי קיצר, אך יודה לאלקים אשר בחר לו הטוב בזה, וישבחם כפי שידע מהשתדלם לעשות חפצו, אף על פי שלא נשלם כרצונו וכרצונם לו. וכן ינהג במיודעיו ואוהביו ובמי שנושא ונותן עמהם, ושמשיו ושותפיו. וכן אם יבקש ממנו מי שלמעלה ממנו או שלמטה ממנו חפץ, יסבב לעשותו בכל לבו וישתדל להשלימו במצפונו אם יזדמן לו, ויהיה מי שבקשו ראוי להשתדל לו בו. ואחר כך יבטח על האלקים בהשלמתה, ואם ישלימהו על ידו, וישתדל בו בעצמו.

ויודיע את חברו שלא קצר, אחר שיטרח וישתדל בו בעצמו.