Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה



לזכות ר' מאיר בן לאה

This week's issue is dedicated in the zechus that the sponsor should have a Yeshua and get married

תצוה

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

פרשת תצוה תשפ"ד

## TO RECEIVE BITACHON WEEKLY BY EMAIL SEND A REQUEST TO:

#### weeklybitachon@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400

Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com

And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898

לזכרון עולם בהיכל ה'

נחמן בן זאב קהת משה
יטלא בת יהודה
אהרן בן יהודה אריה הכהן
טאבא בת ביילא
שרגא פייבל בן משה יוסף
גבריאל בן פנחס
משה בן פנחס
שרה בן פנחס

חיה פערל בת ביילא

Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur



# BITACHON WEEKLY פרשת תצוה תשפ"ד

#### IN THIS ISSUE

- HOW IMPORTANT IT IS TO VALUE THE KAVOD AND RESPECT OF A PERSON
- THE MELECH HAS A SUPER HIGH LEVEL OF KAVOD, AND THIS IS HIS GADLUS
- WORK YOURSELF UP INTO BECOMING A "FULL" TYPE OF PERSON
- THE BEST WAY TO COMBAT THE YETZER HARA
  IS WITH THE POSITIVE FIRE OF ENTHUSIASM
  AND GESHMAK IN RUCHANIYUS, ESPECIALLY
  LEARNING TORAH
- THE WHOLE IDEA OF THE MISHKAN IS TO SHTFIG BY BEING ON FIRE
- THE MAIN ROLE OF AN OVED HASHEM IS HIS WAR AGAINST HIS YETZER HARA
- AVODAS HASHEM NEEDS FIRE, POINTING "UPWARDS" WITH SHTEIGING
- A BIG PART OF A PERSON IS JUST HIS DESIRING AND ASPIRING FOR MORE TORAH & MIDDOS
- SHOVAVIM: WHY DO I HAVE SO MANY NISYONOS?
- THE IDEAL WAY TO CONQUER THE YETZER HARA: GET INVOLVED IN LEARNING!
- STORIES OF NOVARDOK

#### פרשת תצוה

#### לְכָבוֹד וּלְתִפְאָרֶת כּח ב How Important It Is to Value the *Kavod* and Respect of a Person

The Gemara says<sup>1</sup> that clothes in general are the Kavod and respect of a person. A person's Tz'niyus, individuality, privacy, uniqueness, and his cozy warmth and protection from cold and shame, are in his clothes. And in the Bais Hamikdash, the Cohanim wore special holy: בָּגָדִים clothing. The: אַבנט *Gartel* was super long, perhaps to symbolize that a person should make a big partition between his Gashmiyus (lower parts) and *Ruchaniyus* (higher parts). And the very high hats (מֵגבַעוֹת) can symbolize how important it is to value your Sechel, which is the key to overcoming the Yetzer Hara. (Chazal<sup>2</sup>). A greater Cohen (Cohen Gadol) wears greater and fancier clothing (and more clothing, i.e., שָׁמוֹנָה בָּגֶדִים). (Mishna<sup>3</sup>). The: בגדים clothing are extremely important, and without them, you aren't a Cohen! (Gemara<sup>4</sup>).

The *Torah* is giving us an extremely important message: Respect your clothes! They respect you! And they give you dignity! Hashem is the: מֶלֶךְ הַכָּבוֹד תַּהֹלִים כד *Melech HaKavod*, and He wants the *Tzelem Elokim* 

to be like Him and to respect himself. No Zil'zul for a: חֵלֶק אֱלוֹקַ מְמַעַל piece of Hashem Mamash! Respect! This is what the Mishkan is all about! And with Geshmak! לְכָבוֹד לְּכָבוֹד for beauty and glory.

## The *Melech* Has a Super High Level of *Kavod*, And This Is His *Gadlus*

The only person who is allowed to sit in the Bais Hamikdash is Malchus Bais Dovid. (Gemara<sup>5</sup>). The Melech is the epitome of Kavod, and he is: מִיוּחָד (singular) in that he can kill a person for not respecting him. Notice how in *Dovid's* later years: בָּגָדִים clothing couldn't keep him warm<sup>6</sup>, since he was once M'vazeh the clothing of Shaul. \*\*\*\*\* This the last story of Dovid HaMelech. We can suggest that since the Gadlus of a Melech is his super high level of Kavod, therefore he was Niftar after being punished for being M'zalzel in clothing. Dovid was M'chabed everyone, especially his enemies. He kept calling Shaul: מֹשָׁיחַ ה' ש"א כו ט-יא Moshiach Hashem (the anointed of Hashem), and his rebellious son, Avshalom, he called: בּנִי בַּנִי ש"ב יט א My son, my son, which is a Chashivus (a close relative needs to be respected).

And he called Avner and Ish Boshes8

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> שבת קיג א, דרבי יוחנן קרי למאניה, מכבדותי (שמכבדין בעליהן. רש"י).

סוטה ג א, ריש לקיש אמר, **אין אדם עובר עבירה אלא אם כן נכנס בו רוח שטות**, שנאמר (נשא ה יב) אִישׁ אִישׁ כָּי תִשְּׂטֶה  $^2$  אָשְׁתּוֹ, "תִשְּׁטֶה" כתיב.

<sup>3</sup> משנה יומא (סוף פרק ז) כּהֵן גָּדוֹל מְשַׁמֵּשׁ בִּשְׁמוֹנָה כֵלִים, וְהַהֶּדְיוֹט בְּאַרְבָּעָה. בִּכְתֹנֶת וּמִכְנְסַיִם וּמִצְנֶפֶת וְאַבְנֵט. מוֹסִיף עָלָיו כֹּהֵן גָּדוֹל, חשֵׁן וְאֵפוֹד וּמִעִיל וָצִיץ.

<sup>4</sup> זבחים יז ב, סנהדרין פג ב, מחוסר בגדים מנלן, אמר רבי אבהו אמר רבי יוחנן, ומטו בה משמיה דרבי אלעזר ברבי שמעון, דאמר קרא (תצוה כט ט) וְחָגַרְתָּ אֹתָם אַבְּנֵט אַהְרֹן וּבָנִיו וְחָבַשְׁתָּ לָהֶם מִגְּבָּעֹת וְהָיְתָה לָהֶם כְּהֻנָּה לְחֻקַּת עוֹלָם, בזמן שבגדיהם עליהם כהונתם עליהם, אין בגדיהם עליהם אין כהונתם עליהם.

יומא כה א, והאמר מר, אין ישיבה בעזרה אלא למלכי בית דוד בלבד.  $^{5}$ 

<sup>6</sup> מ"א א א, וְהַמֶּלֶךְ דַּוִד זְקֵן בָּא בַּיָמִים וַיְכַסֻּהוּ בַּבְּגָדִים וְלֹא יִחַם לוֹ. (וְלֹא יִחַם לוֹ - אמרו רבותינו (ברכות סב ב) כל המבזה בגדים, אינו נהנה מהם לסוף, לפי שקרע את כנף המעיל לשאול. רש"י).

<sup>ַ</sup> ויאמֶר הַמֵּלֵךְ אֵל עֲבָדָיו הַלוֹא תָדָעוֹ כִּי **שַׂר וְגַדוֹל נ**ָפַל הַיוֹם הַזֵּה בִּיִשְׂרָאֵל. ש"ב ג לח.

<sup>&#</sup>x27;א וַיָּבָאוּ אֶת ראשׁ **אִישׁ בּשֶׁת** אֶל דָּוִד חָבָרוֹן וַיּאמְרוּ אֶל הַמֶּלֶךְ הִנֵּה ראשׁ אִישׁ בּשֶׁת בֶּן שָׁאוּל אֹיִבְךָ אֲשֶׁר בִּקֵשׁ אֶת נַפְשֶׁךְ וַיִּתֵּן ה' <sup>8</sup>

Bitachon Weekly

In order to

really be a

Sameach

B'chelko, you

need to

scream how

happy you

are with

what you

have

Tzaddikim, even though they hadn't really been on his side and were his adversities. Since a king's main Tachlis is to be M'chabed, Dovid was Niftar after he was M'zalzel.

Dovid, the Admoni, goes Davka against his Eisav nature, and is not M'zalzel, like it says by Eisav: וַיָּבֶּד he despised the Bechora. And a Melech has the job to kill Amalek, who are known for their being M'zalzel in everything important and holy (like Kriyas Yam Suf. Chazal<sup>9</sup>).

#### וּמְלֵּאתָ בּוֹ מְלֵּאַת אֶבֶן כּח יז Work Yourself Up into Becoming A "Full" Type of Person

Kehuna Gedola was acquired by

Ahron who was a: לֵב שֶׁשֶׁמֵח בִּגְדוּלַת אֶחִיו heart that rejoiced with his brother's greatness.

(*Chazal*<sup>10</sup>). He wore: אַבְנֵי מִילָּאִים Avnei "Milu'im", and became Cohen Gadol during: שָׁבְעַת יְמֵי הַמִילּוּאִים the seven days of "Milu'im"; this is a Remez to his being a "Malei" (full)

person. Like *Dovid*, who said: יְסָוֹסְ מג הּ my cup is overflowing and: רֹעִי לא אֶחְסָר תּהּלִים כג א Hashem is my Shepard, so I will never be lacking. אַין מַחְסוֹר לִירֵאָיו תּהּלִים לד י There is no lack for those who have *Bitachon* (lit. fear<sup>11</sup>) in Hashem. \*\*
In *Parshas Mishpatim*, it says: n מְלֵאָתְרָ וְדִמְעַךְ לֹא תְאַחֵר כב כח מְלֵאָתְרָ וְדִמְעַךְ לֹא תְאַחֵר כב כח מוֹל in the *Passuk* (literally translated as "your fullness") refers to *Bikkurim*. *Bikkurim* were brought with great fanfare (*Mishna*<sup>12</sup>), and the holy *Alshich* explains that this

is to show that thankfulness is super important. מְלֵאֶתְף "Your fullness" is a *Remez* 

לַאדֹנִי הַמֶּלֶךְ נְקְמוֹת הַיּוֹם הַזֶּה מִשְּׁאוּל וּמִזַּרְעוֹ. וַיַּעַן דְּוִד אֶת רֵכֶב וְאֶת בַּעֲנָה אָחִיו בְּנֵי רְמּוֹן הַבְּאֵרֹתִי וַיּאֹמֶר לָהֶם חַי ה' אֲשֶׁר פְּדָה אֶת נַפְשִׁי מִכֶּל צָרָה. כִּי הַמַּגִּיד לִי לֵאמֹר הִנֵּה מֵת שְׁאוּל וְהוּא הָיָה כִּמְבַשֵּׁר בְּעִינִיו וָאֹחֲזָה בוֹ וָאֶהְרְגֵהוּ בְּצִקְלָג אֲשֶׁר לְתִתִּי לוֹ בְּשׁרָה. אַף כִּי אֲנָשִׁים רְשָׁעִים **הָרְגוּ אֶת אִישׁ צַדִּיק** בְּבֵיתוֹ עַל מִשְׁכָּבוֹ וְעַתָּה הָלוֹא אֲבַקֵּשׁ אֶת דְּמוֹ מִיֶּדְכֶם וּבִעַרְתִּי אֶתְכֶם מִן הָאֶרֶץ. ש"ב ד ח-יא.

3

\_\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>®</sup> תנחומא פרשת תצא (ט) אֲשֶׁר קְרְךְּ בַּדֶּרֶךְ וגו' (תצא כה יח) ורבנן אמרי, קרך, הקירך לפני אחרים (פי' צינן אותם לפני האומות) אמר רבי חוניא, משל למה מהדבר דומה? לאמבטי רותחת, שלא היתה בריה יכולה לירד בתוכה, בא בן בליעל אחד וקפץ לתוכה, אף על פי שנכוה, הקירה לפני אחרים. אף כאן, כיון שיצאו ישראל ממצרים, הקב"ה קרע הים לפניהם, ונשתקעו המצרים לתוכו, נפל פחדם על כל האומות, שנאמר (בשלח טו טו) אָז נִבְהֲלוּ אַלּוּפֵי אֱדוֹם וגו', כיון שבא עמלק ונזדווג להם, אע"פ שנטל את שלו מתחת ידן, הקירן לפני אומות העולם.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> שמות רבה (ג יז) ומה שאתה סבור שהוא מיצר, לא כן, אלא שמח, שנאמר (שמות ד יד) וְרָאֲךְ וְשָׂמַח בְּּלִבּוֹ. א"ר שמעון ב"ר יוסי, **הלב ששמח בגדולת אחיו ילבש אורים ותומים**, שנאמר (תצוה כח ל) וְהָיוּ עַל לֵב אַהֲרֹן.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> מُצינו "יָרָאָיו" שפירושו "הַמְיָחֵלִים לְחַסְדּוֹ", כדכתיב (תהלים קמז יא) רוֹצֵה ה' אֶת יֶרָאָיו אֶת הַמְיַחֵלִים לְחַסְדּוֹ.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> משנה (ביכורים פרק ג משנה ב-ג) פֵיצַד מַעְלִין אֶת הַבִּכּוּרִים, כָּל הַעְיָרוֹת שֶׁבַּמַעֲמָד מִתְכַּנְּסוֹת לָעִיר שֶׁל מַעֲמָד, וְלְנִין בַּרְחוֹבָה שָׁל עִיר, וְלֹא הָיוּ נָכְנָסִין לַבָּתִּים. וְלַמַּשְׁכִּים הָיָה הַמְמֻנֶּה אוֹמֵר: קוּמוּ וְנַעֲלֶה צִיּוֹן אֶל בֵּית ה' אֱלֹקֵינוּ (וכתב הרע"ב: ובדרך היו אומרים שְּׁמְחְתִּי בְּאמְרִים לִי בֵּית ה' גַּלַךְ. כשהגיעו לירושלים היו אומרים עֹמְדוֹת הָיוּ רַגְלֵינוּ בִּשְעְרִיךְ יְרוּשְׁלָם. בהר הבית היו אומרים הַלְלוּיָ-הּ הַלְלוּיָ-הּ הַלְלוּיָ-הּ הַלְלוּיָ-הּ הַלְלוּיָ-הּ הַלְלוּ אֵ-ל בְּקְדְשוֹּ. בעזרה היו אומרים כֹּל הַנְּשָׁמָה תְּהַלֵּל יָ-הּ). הַקְּרוֹבִים מְבִיאִים הַתְּאֵנִים וְהַעֲנָבִים, וְקַרְנִיו מְצֵפּוֹת זְּהָב, וַעֲטָרָה שֶׁל זַיִּת בְּרֹאשׁוֹ. הָסָלִיל מַכֶּה לְפְנֵיהָם, וְקַרְנִיו מְצֵפּוֹת זְהָב, וַעֲטָרָה שֶׁל זַיִּת בְּרֹאשׁוֹ. הָסָלִיל מֵבֶּה לְפְנֵיהָם, וְעָטְרוּ אֶתְבִּילִים בְּבּרִאשׁוֹ. הָמָּעוֹים וֹהַגְּזְבִים מִּבְּיהָם, וְעָטְרָה שֶׁל זִיּת בְּרֹאשׁוֹ. הָסָלִיל מַבֶּה לְפְנֵיהָם, וְעָטְרוּ אֶת בְּכּוּרִיהָם. הַפּּחוֹת, הַסְּגָנִים וְהַגִּלְים יוֹצְאִים לְקְרָאתָם. לְפִּנִיהֶם וְשֹׁמְלִים עוֹמְדִים לְפְנֵיהֶם וְשׁוֹאֲלִין בִּשְׁלוֹמְם: אַחֵינוּ אַנְשֵי הַמְּקוֹם פְּלוֹנִי, בָּאתֶם לְּבִלְי אֻמָּנִי הָבְּלִי אֻמָּנִיּוֹת שָׁבִּירוּשְׁלִים עוֹמְדִים לְפְנֵיהֶם וְשוֹאְלִין בִּשְׁלוֹמְם: אַחֵינוּ אַנְשֵי הַמָּקוֹם פְּלוֹנִי, בָּאתָם

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> ספר תורת משה למוהר"ר משה אלשיך (תחלת פרשת כי תבוא) הנה בעיני כל רואי את כל החרדה ההיא אשר חרד הוא יתברך על מצות בכורים הזאת, שיחרד איש מביתו ומעירו וילך רגלי באשכול ענבים אחד ומן התאנים ומן הרמונים מעט מזער לא כביר, וההיקש ביתר שבח מינים שנשתבחה בהם ארץ ישראל, וישם בטנא ועל כתף ישאנו אם דל ואם עשיר, ואפילו אגריפס המלך, ויתקבצו יחד כל בני עיר ועיר בחליל מכה, ומיני זמרה בשירי זמרה, ובכל עיר יבאו בה יצאו לקראתם זקניה ושופטיה ורבים שריה, לפי כבוד הנכנסים בהלל והודות לה'. וכה משפטם עד שערי ירושלים, בשור וקרניו מצופות זהב ועטרות זית, ובהגיעם בשערי ירושלים ירומו קול אומרים שמחתי באומרים לי כו' עומדות היו רגלנו כו' ככל הכתוב במשנה (בכורים פרק ג).

פרשת תצוה תשפ"ד

to Sameach B'chelko and feeling "full". A "full" person, like Yaakov, says: יָשׁ לִי כֹל וִישׁלח לג יא l have EVERYTHING, and is over-the-head with thankfulness. He brings Bikkurim to the Cohen, who is known for healthy Simcha and Hoda'ah.

No wonder *Bikkurim* are called: מְלֵאָתְךְ your "fullness"! מְלֵאָתְךְ לֹא תְאַחֵר (Don't delay, i.e.) hurry and put yourself into a:

מֶלֵא "full" mode, by spending an overtime "session" writing down unending "Thank You's" until you feel: מָלֵא "full"!

Then: וְדְמְעֵךְ i.e., you can have "tears" and ask for whatever you wish, since Hashem sees a happy customer, so He'll give you more and more!

When you work yourself up into being a "full" type of person until you are overwhelmed with gratitude to Hashem (for making you such a *Tzaddik* who at least tries and wishes to do the right thing) then you can start crying to Him for more *Yeshuos*; and your chances of success are very high, since Hashem sees that you'll be a "satisfied customer."

שָׁבְעֵנוּ מִטוּבֶךְ וְשַׂמְחֵנוּ בִּישׁוּעָתֶּרְ i.e. full and satisfied with the goodness in your life, then: שַׁמְחֵנוּ בִּישׁוּעָתֶר you'll soon be happy with a new Yeshua.

R' Galinsky *Zatzal* once said: אָם **אַתָּה עֹשֶׂה כּוְ** Do it! So start writing all your *Maalos* (at least once in your life) and spend a full hour doing it, and watch your whole *Mazal* turn around *L'tovah!* 

אָשֶּה רֵיחַ נִיחוֹחַ לַה' כּט יח The Best Way to Combat the *Yetzer Hara* Is with the Positive Fire of Enthusiasm and *Geshmak* in *Ruchaniyus*, Especially

No matter how many negatives are in your life, never focus your main energies on what you're lacking. A Yid needs to be positive, and enjoy the great Maalos that Hashem gave him

#### Learning Torah

The fact that the Korban is called a "fire" Korban (אָשֵּׁה), hints that there is something special about the way the limbs of the animal were destroyed; Davka through fire! We can suggest that the "animal" (being destroyed) symbolizes the "animalistic" side of a person (i.e., his Yetzer Hara).

And how do you kill your Yetzer Hara? Specifically with fire Davka! Fire means enthusiasm and Geshmak in Ruchaniyus, especially in learning Torah. This is hinted in the words of the Passuk: אָשֶׁה רֵיחַ נִיחוֹחַ a sweet and Geshmake fire, like we say in

Birchos HaTorah: וְהַעְרֵב נָא make the Torah Geshmak! \*\*\*

Notice that the *Mizbeach* has a special *Halacha* of needing a fire always burning (אֱשׁ תָּמִיד תַּוּקָד עַל הַמִּזְבֵּח לֹא תָכְבָּה צווו) and one

ומה קול החרדה הזאת על פחות משוה חצי דינר? אמנם בשום לב אל מה שהגדילו רבותינו ז"ל בבראשית רבה (א ו) התמיהא הזאת, נבא עד תכונתה, באומרם בראשית ברא כו' בשביל מצות בכורים שנאמר בה "ראשית בכורי אדמתך" ברא אלקים את השמים כו', כי הלא יפלא מה גדלה המצוה הזאת שעליה לבדה נברא העולם? ....והן זאת כוונתו יתברך במצוה הזאת, כי הלא כי יראה האדם עצמו בארץ זבת חלב ודבש, שמן ודשן תחת גפנו ותחת תאנתו ואין מחריד, בתים מלאים כל טוב אשר לא מילא, כרמים וזיתים אשר לא נטע חטה ושעורה לרוב מאד, הלא ידיחנו יצרו בשרירות לבו לאמר כחי ועוצם ידי עשה לי את החיל הזה, על כן צוה לנו אלקי עולם ה' לבלתי נֵאֶבֶד חלילה פן נשמן ונבעט, כי שנה בשנה נקח מראשית כל פרי האדמה ונשים בטנא והלוך נלך עד המקום אשר בחר ה' ולהניחו לפניו יתברך וכו', כאומרים לפניו יתברך לא לנו ה' לא לנו כי הכל שלך, ולהורות כי ממנו יתברך הכל. ועל כן צוה יתברך עשות את כל הכבוד האמור במשנה, למען יורו כי אינם כפויי טובה רק מכירים כי הכל שלו יתברך, ומביאים ראשית כל פרי דרך כבוד, כי זה כל מה שיבקש הוא יתברך על כל מה שברא. כי הלא העולם אשר ברא בעבור האדם לא היה כי אם למען יחזיק לו טובה ויהללנו ולא יהיה כפוי טובה, ובזה תלוי קיום כל התורה.

פרשת תצוה תשפ"ד

Shita holds<sup>14</sup> that there is a special: מַעֲרֶכָּה bonfire with no other purpose other than having a fire always burning (לְקִיוּם הָאֵשׁ). A Yid always needs a fire burning in him, to enjoy Avodas Hashem with Simcha and enthusiasm.

A person can work on himself day and night to conquer his *Ta'avos*. Yet, you may possibly end up with plenty of frustration without much accomplishments, *Chas V'shalom*, despite all your *Tefilos* and *Mussar* and *Gedarim* (safeguards) and *Kabalos* (resolutions) and hearing *Shmuessin*, etc. But if you're on fire, and you are full of *Ruach*, spirit, *Hispa'alus*, and being excited over *Avodas Hashem*, then it all gets easy, and the *Yetzer Hara* is dead.

R' Pinchos Menachem Malach Zatzal was asked, why in Novardok were they not involved in trying to conquer their Ta'avas Nashim. He said that after a fiery Mussar Seder, you couldn't even think of such things! You were in a different world! R' Avigdor Miller Zatzal said that we must fight fire (the fire of the Yetzer Hara) with fire (the fire of the Yetzer Tov).

Fire is alive! And it aims upwards to Shamayim. Notice how the Hadlakas Neiros of the Menorah is called: לְהַעְּלוֹת כֹז כֹ to go upwards! People who are on fire are up in Shamayim, and they simply aren't: שַׁיִיךְּ to (have anything to do with) lowly Yetzer Hara's, since they aren't in this world.

## It's Much More Geshmak to Be "Alive" and On Fire!

Also, fire is needed for burning Ketores. Do

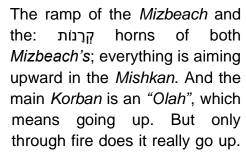
you want to really smell the sweetness of the 11 fragrances that make up *Ketores*? Burn them! Fire brings out the goodness and sweetness. Like you will notice that a happygo-lucky animated person has much more *Chen* (appeal) since he's "alive"!

#### וּמָשַּׁחְתָּ אֹתָם כח מא The Whole Idea of The *Mishkan* Is to *Shteig* by Being on Fire

WHEN WE DAVEN TO HASHEM TO GRANT US THIS FIRE, HE WILL SURELY ANSWER US

Notice how the *Cohanim* and the *Kelim* had to be shmeared with oil. Oil floats on top, like fire which goes upwards. It all implies going upwards and growing. Like: עֵצֵי שָׁטִים *Shitim*-

trees which were tall strong (growing) trees that aimed towards *Shamayim*. And the *Bais Hamikdash* was on a high mountain.



Our only *Eitza* is to constantly daven for a fire in *Avodas Hashem*, and Hashem will surely answer us, as long as we don't give up and we keep davening. הַּעַקְשָׁן יַצְלִיחַ The stubborn will be *Matzliach!*If you have fiery lusts for all kinds of evil, it is a good sign. If you keep davening, then Hashem will help you channel all those lusts to help you become a fiery *Oved Hashem*.

R' Pinchos Menachem Malach

5

\_

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> היא שיטת ר' יוסי במשנה מסכת יומא (מג ב) בְּכָל יוֹם הֶיוּ שֶׁם אַרְבַּע מֵעֲרָכוֹת, וְהַיּוֹם חָמֵשׁ, דְּבְרֵי רַבִּי מֵאִיר. רַבִּי יוֹסֵי אוֹמֵר, בְּכָל יוֹם שָׁלשׁ, וְהַיּוֹם אַרְבַּע. רַבִּי יְהוּדָה אוֹמֵר, בְּכָל יוֹם שְׁתַּיִם, וְהַיּוֹם שָׁלשׁ. ובגמ' (מה א) ת"ר וכו' **רבי יוסי אומר**, בכל יום שלש והיום ארבע, אחת של מערכה גדולה, ואחת מערכה שניה של קטורת, **ואחת של קיום האש**, ואחת שמוסיפין בו ביום.

Bitachon Weekly

#### לֶחֶם מַצּוֹת - חַלֹּת מַצֹּת - רְקִיקֵי מַצּוֹת כּט בּ The Main Role of An *Oved Hashem* Is His War Against His *Yetzer Hara*

Why is *Matza* (vs. *Chametz*) so important? The word *Matza* means fighting<sup>15</sup>, and the main fighting is *Milchemes HaYetzer*. (*Chovos Halvavos*<sup>16</sup>). Notice how on *Erev Pesach* people punch and potchke with the dough so it shouldn't rise and become *Chametz* which symbolizes the *Yetzer Hara*. This is why when we left *Mitzrayim* we were called: 'בְּאוֹת ה' soldiers of Hashem, meaning

that we are *Ruchaniyus* warriors.

And the *Cohen Gadol* wore a: מְעִיל *Me'il* with: פְּפִי תַחְרָא which means armor. (*Rashi*<sup>17</sup>). The *Netziv* points out<sup>18</sup> that the *Choshen* was mainly used for warfare, and all physical battles are just a symbol for the *Milchemes HaYetzer*, like *Chazal* say<sup>19</sup> that after *Dovid* sinned, he could only kill 800 *Pelishtim* with one arrow, although until that point he would kill 1000.

Indeed, the *Cohanim* are known to be the soldiers of Hashem, and they bring *Davka* 

<sup>15</sup> לְשׁוֹן מֵצָה וּמְרִיבָה, כדכתיב וְכִי יִנָּצוּ אֲנָשִׁים (משפטים כא כב) וכתב שם המלבי"ם: יש הבדל בין מצה ומריבה, שמצה הוא ע"י הכאה, וכמ"ש (כתובות לג, סנהדרין עט) במצות שבמיתה הכתוב מדבר.

16 חובות הלבבות שער יחוד המעשה (פרק ה) בן אדם, ראוי לך לדעת, כי השונא הגדול שיש לך בעולם הוא יצרך, הנמסך בכוחות נפשך, והמעורב במזג רוחך, והמשתתף עמך בהנהגת חושיך הגופניים והרוחניים, המושל בסודות נפשך וצפון חובך, בעל עצתך בכל תנועותיך הנראות והנסתרות, שתהיינה ברצונך, האורב לעתות פשיעתך, ואתה ישן לו והוא ער לך, ואתה מתעלם ממנו והוא אינו מתעלם ממך, לבש לך בגדי הידידות ועדה עדי האהבה לך, ונכנס בכלל נאמניך ואנשי עצתך וסגולת אוהביך, רץ אל רצונך בנראה מרמיזותיו וקריצותיו, והוא מורה אותך בחציו הממיתים לשרשך מארץ חיים, כמ"ש הכתוב במי שענינו כך (משלי כו יח-יט) כְּמְתְלַהְלֵהֶ הַּיֹּרֶה זְּקִים חָצִּים וְמֶנֶת כֵּן אִישׁ רְמָּה אֶת רֻעָהוּ וְאָמֵר הָלֹא מְשַׁחָק אָנִי. ומן החזק שבשלחיו, אשר יורה אותך וילחם אותך בהם במצפון ענינך, שישתדל לספק עליך אמתתך ולשבש מה שנתברר לך ולערבב את נפשך במחשבות כזבים וטענות שקרים, יטריד אותך בהם מתועלותיך ויספק עליך מה שנתברר לך מאמונתך ודתך. ואם תהיה נזהר ממנו ותזמין לו שלוחי שכלך להלחם אותו בהם, ותסלק חציו מעליך, תנצל ותמלט ממנו בעזה"י. ואם תשליך עניניך אליו ותמשך אחר רצונו, לא ירף ממך עד שיאבדך בשני העולמים וישרשך משני המעונים, כמו שכתוב בסעיף מסעיפיו ואיש אחד מחייליו (משלי ז כו-כז) כִּי רַבִּים חֻלְלִים הִפִּילָה וַעֲצֻמֵּים כָּל הֲרֻגֵיֶה דְּרְכֵי שְׁאוֹל בֵּיתָהּ יִרְדוֹת אֶל חַדְרִי מְנֶת. על כן אל תטרידך מלחמת מוללים שבתם מו שלא יבות בהמצאו עמך. ואמרו על חסיד, שפגע אנשים שבים ממלחמת אויבים, ושלל אחר מלחמה הזקה, אמר להם: מלחמת היצר וחייליו.

<sup>17</sup> רש"י עה"פ כָּפִי תַחָרָא (כח לב) למדנו שה**שריונים** שלהם פיהם כפול לתוכן.

<sup>18</sup> העמק דבר להנצי"ב עה"פ חשֶׁן מִשְׁפָּט (כח טו) מה שפרש"י שמכפר על קלקול הדין, והוא מסוגיא דערכין (פרק ב) וזבחים (דף פח) אבל שם אינו אלא בתורת רמז ואסמכתא שלזה ג"כ בא החשן, אבל לא שזה עיקר תכליתו, וכמו בשאר בגדים דאיתא שם דציץ מכפר על עזות מצח וכדומה, שלא זהו העיקר בתכליתן ולא באו אלא ברמז. אלא עיקר פירוש "משפט" לתבוע עלבונם שם דציץ מכפר על עזות מצח וכדומה, שלא זהו העיקר בתכליתן ולא באו אלא ברמז. אלא עיקר פירוש "משפט" לתבוע עולבן עמו. וזה של ישראל, וכת"י (מ"א ח מט) וְעָשִיתָ מִשְׁפָּטָם, מתפרע עולבהון, ושם (פסוק נט) מִשְׁפַּט עַמּוֹ יִשְׂרָאֵל, למתבע עולבן עמו. וזה היה הבדל זכרון של האפוד לזכרון של החשן. דזכרון של האפוד בא לצורך פרנסה טובה, משום הכי הוא הקודם בכל מקום, מפני שהוא דרך ארץ והכרחי, וגם בפסוק כתיב תחלה (בשלח טו ו) יְמִינְךָּ ה' נֶאְדָּרִי בַּכֹּחַ, ואח"כ תִּרְעַץ אוֹיֵב. וזכרון של החושן בא לישועת ישראל ולנקום מרודפיהם. ויש לבאר שורש "חושן" מלשון חש בז, ומשמעו "חשן משפט" ממהר לעשות משפט. והנו"ן למשקל כנודע. ומשום הכי היו רגילים מלכי ישראל והכלל לשאול באורים ביחוד לצרכי מלחמה יותר מעניני פרנסה, דוק בנביאים ראשונים ותשכח. ובמס' יומא איתא אין שואלין אלא למלך ולבית דין ולמי שהצבור צורך בו, ומפרשי שהוא משוח מלחמה ולצורך מלחמות ישראל. והיינו משום שהחשן עיקרו בא לזה התכלית, ומשום הכי היתה קדושתו רבה משל אפוד, מלחמה ולצורך מלחמות ישראל. והיינו משום שהחשן עיקרו בא לזה התכלית, ומשום הכי היתה קדושתו רבה משל אפוד, מוושר לפנינו. היינו דזה נדרש לכח התורה, וזה לכח עבודה, וידוע דכח התורה רבה מעבודה.

ולהלן בפרשת פקודי עה"פ אַבְנֵי זְּכֶּרוֹן לְבְנֵי יִשְׂרָאֵל (לט ז) הוסיף: דמשום הכי באבני האפוד נחקקו כל שמות השבטים ביחד, וראוים היו להיות רשומים על אבן אחת גם כן, ומש"ה כתיב לעיל (כח י) הַנּוֹתָרִים, כמו שכתבנו שם. מה שאין כן באבני החשן הקפיד הכתוב שיהיו דוקא כל שבט באבן בפני עצמו, משום דבעבודה שהיה ע"י תרומת הלשכה, כל ישראל שוין בדבר, מה שאין כן תורה, כל שבט נזכר לטובה לפי ערך עמלו בתורה.

<sup>19</sup> מו"ק טז ב, הוא עֲדִינוֹ הָעֶצְנִי (ש"ב כג ח) כשהיה יושב ועוסק בתורה היה מעדן עצמו כתולעת, ובשעה שיוצא למלחמה היה מקשה עצמו כעץ, עַל שְׁמֹנֶה מֵאוֹת חָלָל בְּפַעַם אֶחָת (שם) **שהיה זורק חץ ומפיל שמונה מאות חלל בפעם אחת, והיה מתאנח על מאתים**, דכתיב (האזינו לב ל) אֵיכָה יִרְדֹּף אֶחָד אֶלֶף, יצתה בת קול ואמרה: רַק בְּדְבַר אוּרְיָה הַחִתִּי (מ"א טו ה).

erשת תצוה תשפ"ד

Matzos for Menachos, since they are fighters. Similarly, the oil for the Menorah comes from: בָּתִית לַמְאוֹר כֹז כַּ crushed olives, and this is what brings light. A Milchama, a: מַאַבַק (struggle) produces light. People tend to admire Tzaddikim who are high-up without struggles, but the truth is that even if you're much lower than them, but you struggle and fight more, YOU are the true leader. And R' Chatzkel Levenstein Zatzal says<sup>20</sup> you are a Gadol.

Yishai and Amram never sinned (Gemara<sup>21</sup>), yet our main leaders were Dovid and Moshe who appeared to have much more struggles (and it doesn't say that they never sinned).

#### מָזְבַּח אֲדָמָה ככא

#### Avodas Hashem Needs Fire, Pointing "Upwards" With Shteiging

THE MIZBEACH AND HAR SINAI

The *Seforno* says<sup>22</sup> that you won't need palaces of gold, silver, and precious stones in order to get close to Hashem. It's enough: a *Mizbeach* of plain earth, and the

Ibn Ezra quotes<sup>23</sup> an opinion that says it should be on the: אַדָּמָה ground and not on a high place. This is strikingly similar to Har Sinai that was Davka a low and humble mountain. Also, in both cases there was an Inyan to avoid Arayos; by Har Sinai it says: הֵיוּ נְכֹנִים לִשְׁלֹשֶׁת יָמִים אַל תִּגְשָׁוּ אֶל אִשָּׁה יִט טו separate from wives for three days, and by the Mizbeach it says: וְלֹא תַעֲלֶה בְּמַעֲלֹת עַל Don't expose yourself while walking up to it. And both places had no shoes allowed בִּילִיךְ גַּילִיךְ גַּילִיךְ גַּילִיךְ גַּילִיךְ גַּילִיךְ גַּילִיךְ גַּילִיךְ גַּילִיךְ גַּילַיִרְ גַּילָיךְ גַּילַיִרְ גַּילָירָ גַּילָיךְ גַּילָיךָ.

The *Mizbeach* had four: קָרָנוֹת horns, and at *Har Sinai* it says: בְּמְשֹׁךְ (בְּקֶרֶן) הַיּוֹבֵל יִטִיג (עיִין יהושע "when you hear the long blast of the horn", and a *Shofar* was blown (יַדָּק מְאֹד יִט is mentioned twice). Also, both *Har Sinai* and the: בָּבשׁ ramp of the *Mizbeach* are strikingly similar in that the idea is going "upwards" and *Shteiging*. The *Mizbeach* also needed fire, as it says: אָשׁ תָּמִיד תּוּקַד עַל (being "on fire" in *Avodas* 

<sup>20</sup> ספר אור יחזקאל (שיחות מורינו המשגיח הגה"ח רבי יחזקאל לעוינשטיין זצוק"ל, מנהלה הרוחני של ישיבת פוניבז' בא"י, ומלפנים בישיבת מיר בארץ ובחו"ל, חלק ב (אלול) בני ברק תשלח, עמ' י, עבדות - התרופה ליום הדין) וְשַּבְתָּם וּרְאִיתֶם בֵּין וּמלפנים בישיבת מיר בארץ ובחו"ל, חלק ב (אלול) בני ברק תשלח, עמ' י, עבדות - התרופה ליום הדין) וְשַּבְתָּם וּרְאִישֶׁם בְּצִּדִּיק לְרָשָׁע בֵּין עֹבֵד אֱלֹקִים לַאֲשֶׁר לֹא עֲבָדוֹ (מלאכי ג יח) ועיין בחז"ל (חגיגה ט) מה שביארו בזה בין שונה פרקו מאה פעמים לשונה פרקו מאה פעמים ואחד, והוא ענין עמוק וכבר ביארנו ענין זה כמה פעמים, אבל עתה ברצונינו לבאר פשוטו של מקרא, "עוֹבֵד אֱלֹקִים". העיקר הנדרש מן האדם הוא להיות עובד אלוקים. לא לחיות פשוט במהלך הרגילו כבעל חי, אלא לעבוד, דהיינו לעמול ולטרוח ככל שביכולתו. ובזה נמצאת כל הגדלות, ולא כמו הבנת בני אדם שהעיקר הוא גדלות, אלא שכל הגדלות טמונה בהיותו עובד. ויתכן שאף הנמצא עדיין במדריגה פחותה, אבל בשעה שהוא עובד ועושה כל מה שבאפשרותו הוא הנקרא גדול. וכן בענין עבודת האלול וההכנה לר"ה, העיקר נדרש הוא עבדות, עבודה ויגיעה ועמל בכל כוחותיו.

דברים אלו נאמרים כמעין עצה ותקוה לאדם. לו נבדוק את מצבינו הרוחני ע"י לימוד המוסר או בדרך אחר, נראה כי אין בנו מאומה, ורחוקים אנו מאוד מכל העיקרים הנדרשים מן האדם. וכבר אמר הנביא ישעיה (א ה-ו) כֶּל ראשׁ לְחֲלִי וְכָל לֵבָב דַּוְי, מִכְּף בְּלֹּלְ וְעַד רֹאשׁ אֵין בּוֹ מְתֹם, פֶּצַע וְחַבּּוּרָה וּמַכָּה טָריָּה, ומה נאמר אנן יתמי דיתמי, כי אין לנו אף נגיעה כל שהוא ביסודות בנדרשים מן האדם, ולו יבוא האדם לפני הקב"ה בכח מעשיו, אין לו ר"ל כל תקוה לזכות בדין. התרופה היחידה שיש לנו הוא הנדרשים מן האדם, ולו יבוא האדם לפני הקב"ה בכח מעשיו, אין לו ר"ל כל תקוה לזכות בדין. התרופה היחידה שיש לנו הוא רק כאשר נבוא מכח עבודתינו, שאנו משתדלים לעשות בכל כוחותינו. דברים אלו בבחינת חידוש הם, ואינם ידועים כלל להמון העם. הלומד מוסר הוא שיכול להבין דברים אלו, ועוד נביא מאמר חז"ל ביסוד זה, אך אף מפשוטו של הכתוב מבואר עיקר זה, דהכל תלוי בעבודה.

<sup>21</sup> שבת נה ב, ב"ב יז א, ת"ר ארבעה מתו בעטיו של נחש (בעצתו של נחש, כלומר לא היו ראוין למות אלא שנגזרה גזירת מיתה על כל תולדותיו של אדם הראשון בעצתו של נחש. רש"י) ואלו הן, בנימין בן יעקב, ו**עמרם** אבי משה, ו**ישי** אבי דוד, וכלאב בן דוד.

ביאור על התורה אשר חבר אזן וחקר הגאון השלם האלקי כמהר"ר עובדיה ספורנו זלה"ה עה"פ לא תַעֲשׂוּן אָתִּי אֱלֹהֵי כֶּסֶף וֵאלֹהֵי זָהָב וגו' מִזְבַּח אֲדָמָה תַּעֲשֶׂוּן אָרָי (כ כ-כא) לֹא תַעֲשׂוּן אָתִּי אֱלֹהֵי כֶּסֶף. ומאחר שראיתם שאין אתם צריכים לאמצעיים וֵאלֹהֵי זָהָב וגו' מִזְבַּח אֲדָמָה תַּעֲשֶׂה לִּי. וגם כן לא תצטרך לעשות היכלות של כסף וזהב להתקרב אלי, לא תעשו אתי כאלה לאמצעיים. מִזְבַּח אֲדָמָה תַּעֲשֶׂה לִּי. וגם כן לא תצטרך לעשות היכלות של כסף וזהב ואבנים יקרות למען אקרב אליכם, אבל יספיק מזבח אדמה.

אבן עזרא עה"פ מִזְבַּח אֲדָמָה תַּעֲשֶׂה לִּי (כ כא) ויש אומרים כי מזבח אדמה שלא יהיה על מקום גבוה.  $^{23}$ 

7

\_

Bitachon Weekly

*If you want to* 

grow, try to spend

time basking in the

Símcha of your past

successes in Torah,

Tefila, Chesed, and

Shviras HaMiddos.

You may end up

moving quicker

than anyone!

Hashem is always an *Inyan*) besides what's needed to burn the *Korbanos*. (*Rambam*<sup>24</sup>). Also, it says: חַבּר סִינֵי עָשַׁן כֻּלוֹ יִט וּח *Har Sinai* was

full of smoke, and the *Mizbeach* had smoke coming up in straight columns, similar to the: עַמוּד הֶּעָנָן cloud in the *Midbar*. Also, by the *Mizbeach* a fire came down from *Shamayim*<sup>25</sup>, just like *Har Sina*<sup>26</sup>.

Both had fire and smoke. RSRH says<sup>27</sup> that the: כֶּבֶשׁ ramp and אָרְנוֹת horns of the *Mizbeach* symbolize aspiring and elevating *Gashmiyus* towards *Shamayim*. And surely the *Yesod* of a

mountain is climbing upwards and aiming to Shamayim (Tzadikim are compared to mountains. Medrash<sup>28</sup>). And the Torah mentions the making of the Mizbeach right

after *Har Sinai*. It sounds like the *Mizbeach* is some sort of miniature *Har Sinai*. It is interesting that there was a special *Mitzva* 

that animals shouldn't go up and graze on *Har Sinai* just like people<sup>29</sup>.

And yet, here the *Mizbeach* is just the **opposite** of *Har Sinai*; i.e., by the *Mizbeach*, an *Adam* actually **does** go "up" to the top of the *Mizbeach*, and is *Makriv* animals (this is the whole point of the *Mizbeach*).

From here we learn that there is a time in your life that you just stay put and stand, and aspire for greatness without doing anything (like at *Har Sinai*). In fact, it could be the worst sin doing an *Avoda* that's not meant for you<sup>30</sup>. And yet, there is a time to go "up" and

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> רמב"ם הלכות תמידין ומוספין (ב א) **מצות עשה להיות אש יקודה על המזבח תמיד**, שנאמר (צו ו ו) אֱשׁ תָּמִיד תּוּקַד עַל הַמָּזְבָּחַ. אף על פי שהאש ירדה מן השמים, מצוה להביא אש מן ההדיוט, שנאמר (ויקרא א ז) וְנָתְנוּ בְּנֵי אֵהֶרֹן הַכֹּהֵן אֲשׁ עַל הַמִּזְבַּחַ. (ובהלכה ד) **שלש מערכות של אש עושין בראש המזבח בכל יום**. ראשונה מערכה גדולה שעליה מקריבין התמיד עם שאר הקרבנות. שניה בצדה קטנה שממנה לוקחין אש במחתה להקטיר קטורת בכל יום. **שלישית אין עליה כלום אלא לקיים מצות האש**, שנאמר (צו ו ו) אֲשׁ תָּמִיד תּוּקַד. (ואגב יש לציין שרש"י ביומא מה א חולק על הרמב"ם, ומפרש "ואחת של קיום האש" שאם אין אש של מערכה גדולה מתגבר, מוסיפין עליו מזה).

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> וַתֵּצֵא אֵשׁ מִלְּפְנֵי ה' וַתּאֹכָל עַל הַמִּזְבֵּחַ אֶת הָעֹלָה וְאֶת הַחֲלָבִים וַיַּרְא כָּל הָעָם וַיָּרנּוּ וַיִּפְּלוּ עַל פְּנֵיהֶם. שמיני ט כד. וביומא כא ב, דתניא, וְנָתְנוּ בְּנֵי אַהֶּרֹן הַכֹּהֵן אֵשׁ עַל הַמִּזְבֵּחַ (ויקרא א ז) **אף על פי שאש יורדת מן השמים**, מצוה להביא מן ההדיוט.

<sup>ֿ</sup> וְהָ**הָר בּעֵר בָּאֵשׁ עַד לֵב הַשָּׁמִיִם** חשֶׁךְ עָנָן וַעֲרָפֶל. ואתחנן ד יא. <sup>26</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> פירוש הגאון מוהר"ר רבי שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה בפרשת תצוה עה"פ נְבוּב לֻחֹת (כז ח, עמ' תקיד) לפיכך נוכל להבין מדוע קרן יסוד וכבש מעכבים לגבי המזבח, ומאותה נקודת השקפה עלינו לבקש אחר טעם ההלכה שריבוע אף הוא מעכב. קרן אינה נוהגת בבמה, רק למזבח, בתור "הראל" ישנן קרנות, המתרוממות מעל פניו, שכן הקרנות מסמלות את שעל"ה לגבהים המוסריים של התורה, או את הרצון לעמוד איתן בגבהים אלה. הקרנות מסמלות התנשאות "אל על" מהארץ, והן מעניקות למזבח את המשמעות של קריאה כלפי מעלה וכו', קריאה זו היוצאת מהמזבח מזרזת אותנו להטהר ולהתרומם אל הגבהים הזכים של התורה וכו' גם הכבש בו עולים בפועל אל המזבח מאפיינים רק את המזבח, וחסרים בבמה. בבמה גם חסרה המחיצה לדמים, שהיא כה אופיינית למזבח, היינו ההבדלה למתן הדמים למעלה או למטה, רק המזבח מזמין אדם להעפיל אל גבהי המוסריות או לעמוד איתן בגבהים שכבר הגיע אליהם, ורק המזבח קורא לאדם להוציא לפועל את החזון המיוצג בארון בשולחן ובמנורה, לכן רק למזבח יש קרן יסוד כבש וחוט הסיקרא.

<sup>28</sup> תנחומא אמור (סי' ה) צִדְקַתְּךְּ כְּהַרְרֵי אֵ-ל וגו' (תהלים לו ז) **אלו הצדיקים שנמשלו בהרים**, שנאמר (מיכה ו ב) שָׁמְעוּ הָרִים <sup>28</sup> אַת רִיב ה'.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> וְהִגְבַּלְתָּ אֶת הָעָם סָבִיב לֵאמֹר **הִשְּׁמְרוּ לָכֶם עֲלוֹת בָּהָר וּנְגֹעַ בְּקָצֵהוּ** כָּל הַנֹּגֵעַ בָּהָר מוֹת יוּמָת. לֹא תִגַּע בּוֹ יָד כִּי סְקוֹל יִסְקֵל אוֹ יָרָה וַיָּרֶה אָ**ם בָּהָמָה אָם אִישׁ** לֹא יְחָיֶה. יט יב-יג.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> ערכין יא ב, אמר אביי, נקיטינן **משורר ששיער בשל חבירו** במיתה, שנאמר (במדבר ג לח) וְהַחֹנִים לְפְּנֵי הַמִּשְׁכֶּן קֵדְמָה לְפְנֵי אֹהֶל מוֹעֵד וגו' וְהַזֶּר הַקָּרֵב יוּמָת וכו' דתניא, מעשה בר' יהושע בר חנניה שהלך לסייע בהגפת דלתות אצל רבי יוחנן בן גודגדא, אמר לו, **בני, חזור לאחוריך שאתה מן המשוררים ולא מן המשוערים**.

accomplish (like being *Makriv* on the *Mizbeach*).

### A Big Part of a Person Is Just His Desiring and Aspiring for More *Torah* & *Middos*

There is a *Mitzva* to remember: יוֹם אֲשֶׁר עָמֵדְתָּ the day we stood at the day we stood at the Sinai. The Bircas Shmuel says<sup>31</sup> that it's a big Zechus just for having: שָׁאִיפוֹת ambition to become a Gadol B'yisroel. A person should always remember that a big part of him is just desiring and aspiring for more Torah and truth and pure Middos.

We see how important is Sameach B'chelko in Ruchaniyus, and we should expect a lifetime of desires that will never happen. אָדָם מֵת וַחָצִי תַּאֲוְתוֹ בְּיָדוֹ קְהלת רבה א לב A person does not get even half of his desires during his lifetime, and: לֹא עָלֶיךְ הַמְּלָאכָה לְגְמוֹר אַבות בּטוּז
You are not responsible to get it all done! We are happy with our incomplete situation.

This is *Le'chatchila*, and is similar to *Har Sinai*, the greatest moment in *Klal Yisroel's* history.

You think that your ideal is when you finish the Masechta, or when you finally get your long awaited Nachas and good relationship. etc. However, it may very well be that your present state of frustration, inability, and difficulty is the ideal of your life! And Har Sinai is the greatest proof! So be a Sameach B'chelko no matter what the situation! Believe it or not, your limbo state could be the most ideal part of your life. רַחַמַנָא לִיבַּא בַּעֵי Hashem wants our desire. And you may be getting much more Schar than if you had achieved all your wishes (albeit in Ruchaniyus!) Always work on being happy with the without thinking alorious moment. tomorrow.

<sup>31</sup> ספר ברכת שמואל (מאת אדמו"ר הגאון הצדיק והקדוש מרן ר' ברוך דוב זצ"ל בהרב ר' שמואל דוד זצ"ל לייבאוויץ, ר"מ דהישיבה כנסת בית יצחק סלבודקה-קאַמעניץ, חלק ראשון מסכת קידושין סי' כז אות ב) הנה בדבר תלמוד תורה דבנים דושננתם לבניך, הנה מבואר להדיא בקידושין דף ל' ע"א שהחיוב הוא על כל איש ואיש מישראל לראות שבנו ובן בנו יהיו לתלמידי חכמים וגאונים בתורה שנאמר ושננתם לבניך שיהיו דברי תורה מחודדין בפיך שאם ישאלך אדם דבר אל תגמגם אלא אמור לו מיד, הרי שנתחייב כל אחד ללמד ללמד לבנו כל התורה כמו שמלמדין בהישיבות עם בן חברו מימות משה ועד עתה, כן מחויב כל איש מישראל ללמד את בנו תורה שבכתב בשכר, ותורה שבעל פה חנם, או גם בשכר אם אפשר לו, וכמו שנפסק הדין בטוש"ע סי' רמה סעי' ו' דמצוה לאגמורי משנה וגמרא הלכות ואגדות אם אפשר לו, וכמבואר ברמב"ם בפ"א מהל" ת"ת וז"ל, ולא בנו ובן בנו בלבד אלא מצוה על כל חכם וחכם ללמד את כל התלמידים אע"פ שאינם בניו וכו', א"כ למה נצטוה על בנו ובן בנו, להקדים בנו לבן בנו, ובן בנו לבן בנו לבן חברו (עכ"ל) הרי דהחיוב ללמד בנו ובן בנו דמי להמצוה שעל כל חכם ללמד לתלמידים ועדיף מינה.

והנה יעיינו נא בדברי מו"ר הגאון האמיתי החסיד רשכבה"ג מהר"ח זצוקללה"ה במאמר "דרכה של תורה" נגד הרשעים הבעלי "מעטאדעס" (methods) וימצאו שם דברי אש מתלקחת מפי רשכבה"ג, כי כל איש מישראל אשר הוא מקמץ בלימוד התורה לבנו, ומסתפק עצמו בזה שמלמד אותו לפי בידוי דעתו (ו)מסיר את דורותיו מהשי"ת, וסוף שב"ב או הדור שאח"כ יהי רפורמטור, כי ע"י שבנו מתגדל בתוה"ק ונעשה חכם בהתורה, ידע איך להזהר באזהרות ובדקדוקים, ומוסר עצמו עבורה, ורואה שגם בנו יהי' לחכם בתוה"ק, ועי"ז משריש האב לדורותיו התורה עד עולם, וזהו מאמר הגמ' כל המלמד לבנו וב"ב תורה, כאילו קיבלה מהר סיני, ביאור הדבר כאילו קיבלה והשריש התורה לדורותיו, אולם אם הוא מקמץ התורה מבנו, אומר שם מו"ר דאם לא למד, מאין יזהר בה ונעשה דל, וממילא אם לא נזהר הבן, האם ילמד הוא לבן הבן? ונמצא ממילא סרים הדורות מן התורה והאמונה הטהורה והקדושה, וכתב שם מו"ר שהאב בעצמו הראשון הוא המסיר את דורותיו מן התורה ואוי לו... וכתב עוד: ואם תשאל על זה, הלא יש כמה אנשים בעלי אומנות שאינן גדולים בתורה ובכל זאת אנשים יקרים ומאמינים המה בהשי"ת? והשיב על זה: דהדבר הוא דהוא הכין את עצמו להיות גדול בתורה מפני שלמד בהחדר בתמימות, ואולם כשרונותיו לא השיגו לזה, ועל כן בזה לבד ע"י שהכין את עצמו לתורה נשאר צדיק ומאמין, הנה זהו תוכן דבריו הק'.

והנה מעומק דבריו הק' מבואר שלא כאותן האנשים שמחשבים בלבבם עצות ותחבולות בטענתם דכל כוונתם אינה אלא שיהיה הבן ירא וחרד, וסוברים שבזה ינצל מעון המר של ביטול תורה מהבן, על זה אמר מו"ר דאין החיוב תורה דבן רק מכשירין לזה שיהיה ירא, אלא דהחיוב הוא התלמוד תורה, שמחויב לראות שיהי' בנו וב"ב גאוני וחכמי התורה, ומכיון שהוא מחויב על זה גופא לדבק בנו להתורה, וסוף יהי' שמסיר את דורותיו גם מאמונת השי"ת ונעשה מומר ר"ל.

9

\_

erשת תצוה תשפ"ד

## שוֹבַבִי"ם תַּ"ת

#### Why Do I Have So Many Nisyonos?

The lust for *Kin'ah*, *Ta'ava*, *Kavod*, and *Ka'as*, etc. that you have, is not the real you. It was given to you as a **gift** *Min HaShamayim* to make you a great person:

1) If you keep working on it.

- 2) If you have even the **slightest** improvement, even **temporary!**
- To see if you won't get discouraged and depressed, despite its scary nature of its never-ending addictiveness.

Any one of the above makes you a big *Tzaddik*, despite those horrific negative feelings you are getting all the time (see when the Steipler *Zatzal* wrote about this subject<sup>32</sup>; he was super encouraging). *Dovid*, *Yosef*,

and Yehuda all had Nisyonos in Kedusha, each one in a different way. They were all giants, and were Malchus. (The Medrash says<sup>33</sup> that special Malach of Ta'ava was sent to Yehuda).

*Dovid* is very inspirational in his unbelievable reaction and his *Teshuva* (RSRH<sup>34</sup>).

## The Ideal Way to Conquer the *Yetzer Hara*: Get Involved in Learning! STORY

I myself saw a *Rosh Yeshiva* (an *Adam Gadol* from the last *Dor*) get on the train, and sit down between two women! He was so involved in the *Sefer* that he was learning, that he didn't notice what he was doing. A minute later he *Chapped*, and he jumped out of his seat to sit somewhere else.

This is the ideal way to conquer the *Yetzer* of *Arayos*; i.e., by being involved in learning! (*Rambam*<sup>35</sup>). You're simply in a different

<sup>32</sup> אגרות ורשימות קהלות יעקב (מאת רבינו הגדול מרן הקהלות יעקב, יצא לאור ע"י נכדו ר' משה זכריה בן שאול ברזם, ב"ב תשעח, חלק ששי, עמ' צז) עוד ידיעה נחוצה מאוד, כי הצעירים רואים בספרים הק' רק חומר העון, אבל גודל עוצם קדושת (השכר) של המתגבר על יצרו בעת התגברות התאוה לא מבואר כ"כ בספה"ק. ובאמת כפי הרגיל אצל צעירים לומדי תורה הוא זכות הוא עפ"י רוב שהרבה פעמים הם נכשלים רח"ל, אבל הרבה פעמים הם מתגברים על התאוה הבוערת, וזה הוא זכות גדול ועצום ונורא מאוד מאוד מאוד. ובזכות אותם פעמים שהוא מתגבר על התאוה יזכה אח"כ לתקן הכל בעה"י, ויתקדש שם שמים ע"י מעשיו.

<sup>33</sup> בראשית רבה (פה ח) אמר ר' יוחנן, בקש (יהודה) לעבור, <mark>וזימן לו הקב"ה מלאך שהוא ממונה על התאוה</mark>, אמר לו: יהודה, היכן אתה הולך? מהיכן מלכים עומדים? מהיכן גדולים עומדים? וַיַּט אֵלֶיהָ אֶל הַדֶּרֶךְ בעל כרחו שלא בטובתו.

<sup>34</sup> פירוש הגאון מוהר"ר רבי שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה לספר תהלים עה"פ כָּי אָמְרוּ אוֹיְבֵי לִי וְשֹמְרֵי נַפְּשִׁי נוֹעֲצוּ יַחְדָּוּ, לֵאמֹר אֱ-לֹהִים עֲזָבוֹ רְדְפּוּ וְתִפְשׁוּהוּ כִּי אֵין מֵצִּיל, אֱ-לֹהִים אַל תִּרְחַק מִמֶּנִּי אֱ-לֹהֵים עֲזָבוֹ רְדְפּוּ וְתִפְשׁוּהוּ כִּי אֵין מֵצִּיל, אֱ-לֹהִים אַל תִּרְחַק מִמֶּנִּי אֱ-לֹהֵי לְעֶזְרְתִי חוּשָׁה (עא י-יב) אמנם סבורים אויביו כי האלקים, אלקי המשפט, עזבו, וכי עתה היא השעה הנכונה לרדפו ולהשיגו, כאשר לא יוכל עוד לסמוך על הצלת ה'. אכן, חטא דוד חטאה גדולה, במעשה בת שבע, ואמנם יכלו אויביו לדמות כי מאז והלאה נעזב על ידי ה', כפי שבאמת הודיעו לו, שפורענות עתידה לבוא עליו על החטא הזה, ואף על פי כן (אֱ-לֹהִים אַל תִּרְחַק מִמֶנִי) אל יהי אלקים (זה הדן אותי עתה) רחוק ממני. יחוש נא עכשיו לעזרו, למען יעלה בידו ממני. יחוש נא עכשיו לעזרו, למען יעלה בידו לעלות אף ממצב זה שאליו ירד בחטאו, ואויביו, האויבים השמחים בכך, יבושו מתקוותם זו, שה' עזבו לנצח. במסכת סוטה לעלות אף ממצב זה שאליו ירד בחטאו, ואויביו, האויבים השמחים בכך, יבושו מתקוותם זו, שה' עזבו לנצח. במסכת סוטה (כא א) אומרים חז"ל על כך, כי דואג ואחיתופל שונאי דוד שכחו כי עבירה מכבה מצוה, ואין עבירה מכבה תורה. כלומר, שאם אין לו לאדם אלא מצוה, שלא היה עד כה אלא אדם מוסרי בפועל, קשה יהיה לו להתרומם מחדש לאחר שעשה עבירה. אבל אם אם נוסף על המצוה יש לו גם תורה, אז יסייעו לו הכח הרוחני והבנת האמת האלקית להתרומם מחדש משפלות עמוקה ביותר, והנה דוד הוא מופת מפואר לכך.

וכן אמרו חז"ל על האמור בירמיה ביחס לבגידת ישראל (טז יא) וְאֹתִי עָזְבוּ וְאֶת תּוֹרָתִי לֹא שָׁמְרוּ, הלואי אותי עזבו ותורתי שמרו, שאילו תורתי שמרו, מתוך שהיו עוסקין בה, היתה מחזירן אצלי, שמאור שבה היה מחזירן למוטב (ילקוט ירמיה ט יב, מדרש רבה בפתיחה לאיכה). ולכן ניסו גם מסיתי ישראל בכל הדורות לעקור תחילה את ידיעת התורה מקרב הדור הצעיר. תורה זו, חלקו הנצחי של דוד, באוצר הרוחני של ישראל, שבכח ההתרוממות שלו, נעלמו מעיני אויבי דוד, על כן דימו אותו כאובד לעולם בחטאו.

רמב"ם סוף הלכות איסורי ביאה (כב כא) מכל זאת אמרו יפנה עצמו ומחשבתו לדברי תורה וירחיב דעתו בחכמה, **שאין** מחשבת עריות מתגברת אלא בלב פנוי מן החכמה, ובחכמה הוא אומר (משלי ה יט) אַיֶּלֶת אֲהָבִים וְיַעֲלַת חֵן דַּדֶּיהָ יְרַוֻּךְּ בְכָל

Bitachon Weekly erשת תצוה תשפ"ד

world! Although there are many *Bnei Torah* who still have plenty *Kedusha* issues; through constant *Tefila*, Hashem can help you be *M'kayem* (fulfil) the words of the *Rambam*.

#### **STORY**

R' Altusky *Zatzal* of Yeshivas Torah Ohr used to encourage the *Bachurim* to take taxis in order to avoid the *Pritzus*. When they went to the *Kosel*, it became an issue, except for R' Sheinberg *Zatzal* who didn't seem to notice any problem when he walked (very quickly) to the *Kosel*.

However, I once heard a story from R' Mendel Rabinowitz *Zatzal*, that at one point, R' Sheinberg noticed a very *Pritzus'dik* situation. He grabbed R' Mendel's hand and he closed his eyes, telling R' Mendel to guide him. R' Mendel protested: "What about me? I also have to watch myself!" R' Sheinberg answered: "By me it's a worse problem, since: א פּל הַגְּדוֹל מֵחַבֵּירוֹ יִצְרוֹ גְדוֹל הֵימֶנוּ סוֹכָה נַב א the greater the person, the greater is his *Yetzer Hara!!!*"

## **NOV**ARDOK

R' Yonasan Blau *Shlita* told me that he remembers how R' Yehuda Leib Nekritz *Zatzal* and R' Shlomo Figer *Zatzal* would have *Vaadim* for years with only 2-3 people in attendance, and it didn't bother them in the least! They also didn't care if their *Divrei Torah* were appreciated or not. They were happy and were real.

They understood how *Redifas HaKavod* dominates people in every move they make. And despite the possible temporary pleasure of getting *Kavod*, in the end, it can hurt and

even destroy the person, *Chas V'shalom*, since he is hopelessly dependent upon people's opinions (and you can never always make everyone happy!). Despite their greatness in *Torah*, they were mainly involved in *Mussar*, like *Chovos Halvavos*, for hours daily.

When everyone becomes broken from *Bizyonos*, *Novardokers* are *Davka B'simcha*, they deal with *Bizyonos* like a fish in water. I heard a story about a *Novardoker* who left *Novardok* to learn in *Grodno*. He didn't pass the *Bechina* and he was rejected. Instead of leaving, he stayed. There was no food available for him, and no bed.

A *Novardoker* doesn't mind; *Gashmiyus* is not his thing anyway. So he slept on the floor in the *Yeshiva* for two years. He learned day and night with tremendous *Hasmada*, without worrying for food. There is no *Yi'ush* in *Novardok*, but there **is** loads of *Bitachon!* Sure enough, righteous women brought him special food, which was much better than what any *Bachur* had in *Yeshiva*.

When the Yeshiva finally recognized his

greatness, and wanted to officially accept him, he said: "I'm okay the way it is". He became a tremendous *Talmid Chochom*. He survived the war, and lived in *Eretz Yisroel*. He was once invited to give a *Shiur* in *Yerushalayim*. He lived far away, and when he arrived from the long trip, the *Yeshiva* offered him food. He wasn't interested. \*\*\*\*\*\* "Have some coffee, have some this, have some that". "It's not necessary". He was totally involved in *Torah*. You can perhaps say about him like what was said about R' Ahron Kotler *Zatzal* (when he was a *Bachur* in *Slabodka*) "He's *Shikor* from his love for *Torah*". I heard this from an eyewitness who

עת בָּאַהֻבָּתָהּ תִּשְׁגֵּה תַמִיד.

eרשת תצוה תשפ"ד

learned with R' Ahron in Slabodka.

As a young *Bachur*, R' Ahron would speak in learning constantly, and he would "*Kuch*" (boil). When he returned to his sleeping quarters in the wee hours of the morning, he was still going strong. He was told that he's

waking people up. He was a wonderful Baal Middos. and he apologized profusely! "I'm so sorry!" But the next night, he was screaming in learning all over again, full blast.

The Olam laughed, and realized that



R' Ahron Kotler (right) speaking in learning with R' Boruch Ber (left)

he was an *Ones* (at that point). By the way, this same eyewitness told me that everyone knew that he would become the *Gadol HaDor*. When this *Novardoker* gave his *Shiur*, my friend noticed how he threw his jacket off, with typical *Novardok Bittul* for *Olam HaZeh*. As for food, he preferred speaking in learning than eating.

#### **STORY**

I was once invited to spend *Shabbos* in an out-of-town community to be *M'chazek Yidden* over *Shabbos*. They paid for my plane ticket, and they told me their expectations, which to me was a big stress.

The only reason I went there was because of my Novardok Chinuch in having Mesirus Nefesh for Zikkui HaRabbim, and realizing the greatness of Bizayon.

I never asked anyone if they like my speeches (although sometimes it's K'dai

(worthwhile) to do that, so you can learn from vour mistakes). assumed that was Matzliach. and I had Bitachon. R' Wainkrantz Zatzal once told me that that when you ask people what thev think of your speech. vou

are advertising your *Redifas HaKavod.*\*\*\*
So he considered this a *Prat*<sup>36</sup> (but I **never** ask). We try to serve **only** Hashem, and not become dependent upon people's opinions. You can *Chas V'shalom* become an: עֶבֶד נִרְצַע (perpetual slave) to: עָבֶד הַבְּרִיוֹת What will people say?? Hashem is very happy with our efforts, and if we fail, *Chas V'shalom*, and we have pain and embarrassment, then our *Schar* is 100x more, since: טוֹב a *Mitzva* done once with pain is more precious and valuable than one hundred *Mitzvos* that are done without any difficulty. (*Chazal*<sup>37</sup>).

\*\*\*\*

. משנה ו] לפי שטוב לו לאדם דבר אחד בצער ממאה בריוח.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Meaning that he would *Davka* ask what people thought of his speech, in order to make believe that he cares about the *Kavod* he got from people, thereby making himself look silly, which he did as a way of working on not caring about the *Kavod* he got from people.

erשת תצוה תשפ"ד

I want

to be like

Moshe

Rabeinu!

It is a lonely road to spend a lifetime worrying about people's opinions, and this itself is embarrassing. It also stops you from having the courage to go all out for *Klal Yisroel*, and having the *Zechus* of *Zikkui HaRabbim*. R' Ahron Kotler *Zatzal* is a major inspiration in this area, since he was *Mafkir* his *Kavod* all his life; they say that the greatest *Yeshiva*, Bais Medrash Gavoha, is built on his *Bizyonos*. \*\*\*\*\*

## A "Big" Person Is Involved with The Needs of Others

The Seforim HaKedoshim say that Moshe was chosen because he worried

about *Klal Yisroel's Tzaros* more than anyone else. Perhaps this is why *Moshe* was equal to the entire *Klal Yisroel*. R' Galinsky *Zatzal* told me a story he witnessed with his own eyes. When the *Novardokers* were taken to the trans-Siberian railroad to go to Siberia, R' Gershon Liebman went to the Russian authorities begging to go with them!

They told him that he doesn't qualify. They thought he was out of his mind, asking to go to the *Gehinom* of Siberia! R' Galinsky saw R' Gershon crying bitter tears that he couldn't go with them. When R' Gershon learned

Chumash, he took the stories of Moshe Rabeinu (who worried about the Tzaros of Klal Yisroel) seriously!

In the 1940's, the only *Kollel* in the USA was in White Plains, NY, and it was falling apart. Many *Gedolei Torah* wouldn't mind giving a respectable *Shiur*, but only R' Ahron Kotler *Zatzal* was willing to **also** knock on doors to support the *Yeshiva*. This is a true *Gadol* 

HaDor, who is selfless and lives for the Klal.

In *Madregas HaAdam*, the *Alter Zatzal* writes<sup>38</sup> that *Bnei Torah* especially should feel an *Achrayus* for the *Klal* and be *M'zakeh* the *Rabim*. When R' Ahron

Kreiser Zatzal met R' Gershon Liebman Zatzal, they were both crying together about all the Tzaros of Klal Yisroel. This was their main concern. I also witnessed an Adam Gadol who went to the Kever of R' Nosson Wachtfogel Zatzal, and all he was doing was crying over the Tzaros of Klal Yisroel. \*\*\*\*\*\*\*\*\*\* This is a major difference between the "big" people and the "small" people. And this is why being involved in Zikkui HaRabbim brings you up to a totally different Madrega.

<sup>38</sup> ספר מדרגת האדם (מאמרי הסבא מנובהרדוק, רבי יוסף יוזל הורביץ זצלל"ה, הוצאה חדשה ירושלים תשסב. מאמר מזכה את הרבים פרק ו, עמ' ריח) ועד כמה תובעת התורה מן העובד שיפקיר מנוחתו, ולהיות גולה ממקום למקום להרביץ תורה ויראה, אנו רואים ממה שסיפרו לנו חז"ל [תנא דבי אליהו פרק יא] ושמא תאמרו אותן שבעים אלף איש שנהרגו בגבעת בנימין, מפני מה נהרגו? לפי שהיו להם לסנהדרי גדולה שהניח משה יהושע ופנחס לילך ולקשור חבלים של ברזל במתניהם מפני מה נהרגו? לפי שהיו להם לסנהדרי גדולה שהניח משה יהושע ופנחס לילך ולקשור חבלים של ברזל במתניהם ולהגביה בגדיהם למעלה מארכובותיהם ויחזרו בכל ערי ישראל, יום אחד ללכיש, יום אחד לחברון, יום אחד לבית אל, יום אחד לירושלים, וכן בכל מקומות ישראל, וילמדו את ישראל דבר אחד, בשנה ושתים ושלש, כדי שיתגדל ויתקדש שמו של הקדוש ברוך הוא, והם לא עשו כן, אלא נכנסו כל אחד לכרמו ואמר שלום עליך נפשי כדי שלא להרבות עליהם הטורח. לפיכך בגבעת בנימין שלא היו עוסקין בתורה ובדרך ארץ, נהרגו בהם שבעים אלף איש. ומי הרג את כל אלה? אלא סנהדרי גדולה שהניח משה ויהושע ופנחס, עד כאן לשונם.

מבהיל על הרעיון עד כמה מגיע החיוב על העובד, כי התורה מטילה עליו אחריות של כל העולם כולו, ולא יכול לפטור נפשו במה שהוא יושב ועובד על מקום אחד. אלא צריך לנסוע ממקום למקום גם בעת שֻתְּנָאֵי הנסיעה קשים ביותר, שאין סוס ואין במה שהוא יושב ועובד על מקום אחד. אלא צריך לנסוע ממקום למקום למקום, ליסד שם מקומות של תורה. רכב לרכוב עליו, גם אז הוא חייב להגביה בגדיו למעלה מארכובותיו ולילך ברגל? על מי? הלא אנו מדברים אודות סנהדרין ואם נסתכל על מי אמרו חז"ל שהיה להם לקשור חבלים במתניהם וכו' ולילך ברגל? על מי? הלא אנו מדברים אודות סנהדרין הגדולה, אשר לכאורה איזה אשמה היה אם היו יושבים על מקומם, וישפטו על מקומם, וישיבו דבר ה' על מקומם?

על כל פנים מצינו בחז"ל אשר דוקא עליהם מוטל האחריות, ודוקא עליהם כל הטענות, ורק מהם תובעים כל עון וכל אשמה וחטא שנעשה בהעולם הגדול. ובעל כרחינו צריכים אנו להבין כי במקום שיש סכנה של העדר התורה והיראה הגורם אבדון הנפש והחומר של כל ישראל חס ושלום, אז לא יועיל שום טענות, ואז אין חולקין כבוד ומנוחה לעצמו, יהיה מי שיהיה.



#### To hear a clear recording of Rabbi Mandel's shiurim, call by dialing:

#### USA 718 298 2077 UK 0330-1170305 Israel 072-398-2980 Canada 647-797-0056

Here are the ID numbers for last week's Shiurim. When the menu starts, press 9 and enter the Shiur ID right away or 130# for all shiurim

#### Parshas Terumah 5784

| Shiur ID | Duration | Language |
|----------|----------|----------|
|          |          |          |
| 281926   | 44:49    | English  |
|          |          |          |
| 281924   | 3:25     | English  |
|          |          |          |
| 281927   | 4:04     | English  |
|          |          |          |
| 281928   | 4:11     | English  |
|          | _        |          |
| 281932   | 8:55     | English  |
|          |          |          |
| 282631   | 44:57    | English  |
|          |          |          |
| 281933   | 4:06     | English  |
| 204004   | 7.00     |          |
| 281934   | 7:03     | English  |

Have Rabbi
Mandel Daven
for your whole
family each
month.

# BITACHON WEEKLY Nonthly Supporter

## Rabbi Yehudah Mandel will Daven for every monthly supporter each erev Rosh Chodesh

Your Donation will directly help spread Bitachon Weeklys Worldwide

\$10 MO.= 12 Bitachon Weeklys

\$18 MO. = 20 Bitachon Weeklys

\$36 MO. = 40 Bitachon Weeklys

\$52 MO. = 60 Bitachon Weeklys

\$72 MO. = 84 Bitachon Weeklys

\$100 MO. = 120 Bitachon Weeklys

Own the Zechus of Spreading Emunah & Bitachon Worldwide

#### For your donation:

Checks:

Cong. Shaarei Bitachon tax ID 87-4766435

Address: 11 Isabella dr Lakewood NJ 08701

Call/Text:

848-245-4278

Email:

weinberger138@gmail.com

Zelle info:

congshbt@gmail.com

Link:

https://pay.banguest.com/shaareibitachon

Paupal:

PayPal.Me/congshbt

For any questions or comments: 848-245-4278

Send your names to weinberger138@gmail.com
You will get a reply with your monthly supporter number which you
will need if you would want to change or add names in the future.



## **BITACHON WEEKLY**

#### LIVE A LIFE OF MENUCHA AND HAPPINESS

# HUNDRED'S OF YIDDEN TESTIFY THAT BITACHON WEEKLY HAS TRULY ENHANCED THEIR LIVES. YOUR DONATION WILL IMPACT THOUSANDS

#### **DEDICATION OPPORTUNITIES:**

R' MANDEL PARTNERSHIP SEFER SPONSOR PARSHA SPONSOR CITY SPONSOR BW SUPPORTER

\$ 7,500 (\$ 625/M) \$ 3,600 (\$ 300/M)

\$ 1,200 (\$ 100/m)

\$600 (\$50/M)

\$360 (\$30/M)

CORPORATE SPONSORSHIP - CALLUS!

THE PRINTING AND DISTRIBUTION OF HUNDREDS OF COPIES IN LAKEWOOD, BNEI BRAK, BROOKLYN. MONSEY, GREAT NECK, DEAL, BALTIMORE AND MORE.

BRING BITACHON WEEKLY TO YOUR CITY FOR ONLY \$60-\$120/WEEK

CALL/TEXT (848) 245-4278

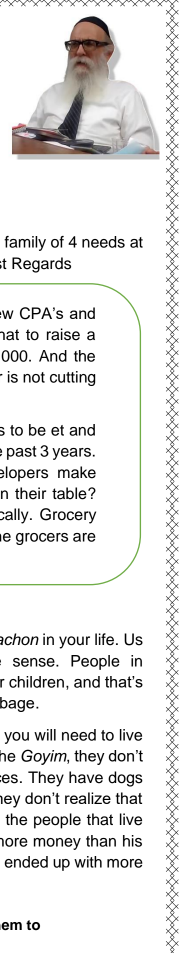
#### **To Donate:**

- Call/Text (848) 245—4278
- Mail: Cong. Shaarei Bitachon Tax ID 87-4766435
   11 Isabella Drive Lakewood, NJ 08701
- Zelle info: congshbt@gmail.com
- Credit Card: <a href="https://pay.banquest.com/shaareibitachon">https://pay.banquest.com/shaareibitachon</a>





## Questions To Rabbi Mandel



#### **Rising Cost of Living**

Question: Dear R' Mandel,

Interested to know your thoughts on the attached photo, claiming that a frum family of 4 needs at least \$250k in today's economy.

Best Regards

The biggest issue facing the frum community is being raised by a few CPA's and that is the cost of living nowadays. Pretty much everyone agrees that to raise a family of 4 plus children today requires an income of at least \$250,000. And the answer for your average family of making less than \$150,000 per year is not cutting the costs........

"...... the real issue is how the communities allow prices and funds to be et and allocated. For example, housing has gone up by more than 100% in the past 3 years. But there are hundreds of houses being developed. Should developers make hundreds of millions of dollars off of people struggling to put food on their table? Cheaper housing and developments would bring prices down drastically. Grocery prices have gone up by 50% over the past 3 years. I'd like to know if the grocers are making more profit in their books than the increase..............

**Answer:** Don't go near those articles! This way of thinking is without any *Bitachon* in your life. Us Jews live only with *Bitachon*. The whole Kollel system doesn't make sense. People in Williamsburg have 15 children, and they live until 120. They marry off all their children, and that's because they have *Bitachon*, and don't go with these articles and all this garbage.

The more you go with these articles, the more you invite problems, and then you will need to live by them. Don't touch that stuff, or else you won't want to get married; like by the *Goyim*, they don't get married. Or they don't have kids, because they are worried about finances. They have dogs and cats instead. All these "practical" people are the opposite of practical. They don't realize that it's real *K'fira*. Hashem makes things work above *Teva* on purpose, and all the people that live above *Teva* come out ahead. R' Sheinberg told me that he ended up with more money than his friends that went to work. Not only did he end up with *Gadlus* in *Torah*, but he ended up with more money too. What are all the "practical" people going to say to that?

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com