Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה לזכות ר' מאיר בן לאה



ויקרא-זכור

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

# TO RECEIVE BITACHON WEEKLY BY EMAIL SEND A REQUEST TO:

weeklybitachon@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400

Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com

And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898

לזכרון עולם בהיכל ה'

לזכר נשמות

נחמן בן זאב קהת משה
יטלא בת יהודה
אהרן בן יהודה אריה הכהן
טאבא בת ביילא
שרגא פייבל בן משה יוסף
גבריאל בן פנחס
רחל בת נחמן
משה בן פנחס

לזכותן של שרה יהודית בת ביילא חיה פערל בת ביילא

Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur

# SPECIAL PURIM EDITION



# BITACHON WEEKLY ויקרא זכור תשפ"ד

#### IN THIS ISSUE

- FILL YOUR MIND WITH THE RIGHT THOUGHTS
- REPLACE WORRY THOUGHTS WITH BITACHON THOUGHTS
- BE A DOER AND GO ACCOMPLISH, WITHOUT GETTING TIED DOWN TO YOUR CHESRONOS
- HASHEM WANTS HAPPY PEOPLE
- HASHEM WANTS TO GIVE YOU A HAPPY LIFE
- THANKFULNESS CAUSES A PERSON TO BECOME CLOSE TO AND BELOVED BY HASHEM
- CONSTANTLY WRITE YOUR HASHGACHA PRATIS ON HOW HASHEM SAVED YOU SINCE YOU DAVENED AND/OR HAD BITACHON
- SOME PEOPLE ARE LATE BLOOMERS NEVER GIVE UP!
- THE DANGER OF INFERIORITY AND LOOKING DOWN AT YOURSELF
- DON'T MAKE A GOD OUT OF A PERSON
- GIVE VALUE TO THE TINIEST AND EASIEST MITZVOS
- STORIES OF NOVARDOK

### פרשת ויקרא

#### אָם עלָה קְרְבָּנוֹ אג Fill Your Mind with The Right Thoughts THE KEY TO GREATNESS

With the completion of *Sefer Sh'mos*, which discussed the building of the *Mishkan*, the *Torah* now begins discussing the *Korbanos* that are brought there, starting with the *Korban "Olah"*. *Rabeinu B'chayei* explains¹ that *Olah* comes first because *Olah* is brought for a *Chet* of *Mach'shava* (an

improper thought), and *Chet* of *Mach'shava* comes before *Chet* of *Ma'aseh* (action). A person has to realize that his thoughts are #1 in his life. The *Alter* of *Slabodka Zatzal* said that a key to greatness is to fill your mind with the right thoughts. To have: אַרִיזוּת הַמְּחָשָׁבָה and a strong motivation to produce, like *Chidushei Torah* and giving *Chaburos* (an informal shiur) where your mind is occupied properly (see *Toras Avrohom*<sup>2</sup>).

<sup>1</sup> רבינו בחיי עה"פ אָם עֹלֶה קֶרְבָּנוֹ מִן הַבָּקֶר (א ג) קרבן עולה קודם בפרשה לשאר הקרבנות. ועל דרך הפשט **לפי שהמחשבה היא ראשית הכל, וחטא המחשבה קודם לחטא המעשה**, על כן היה בדין להקדים עולה.

"תורת אברהם (מאת מרן הגאון החסיד הקדוש רבי אברהם גרודזינסקי זצלה"ה, מנהלה הרוחני של ישיבת סלבודקה בליטא,  $^2$ ירושלים תשכג, עמ' רטז. ויש לציין שכבר נדפסה שיחה זו בחיי חיותו של המחבר, בירחון כנסת ישראל סלבודקה אדר א, תש, עמ' טז, מתוך דרשה שמסר ר' אברהם ביום היאהרצייט של הסבא, כט שבט תש) ונראה לומר כי דרך העליה של רבינו היתה בשלשה דברים: מחשבה, רוממות, ולמוד הלכה. שלשה דברים אלה יש בכל אחד מהם כח מיוחד להביא את האדם לידי עליה. הראש והראשון בהם הוא המחשבה. מחשבה של אדם, כאשר היא עמוקה בענינים רוחניים, רב כחה למנוע את האדם מעבירות ומזרזת אתו לתורה ומצות, כמו שאומר הרמב"ם כי הרהורי עבירה מצוים רק בלב פנוי מחכמה. מחשבה של תורה (גם בלי מוסר) רב כחה להשפיע על האדם. מחשבה תדירית בתורה עושה את האדם הדבוק בה לאיש רוחני. דבקות המחשבה נקרא אם האדם כולו שקוע בה, איש שאין לו לא זמן ולא מקום, הוגה בתורה יומם ולילה, מדבר בה בשבתו בבית, ובלכתו בדרך, ובשכבו ובקומו, ישן הוא מתוך עומק של שאלה, קם הוא מתוך הבנה של תשובה, מצטער הוא על דבר שקשה לו להבין, שמח הוא על ענין שנתברר לו, כמאמר החכם אין שמחה כהתרת הספיקות, עיון של תורה כזה נקרא אצלנו שקוע בלמוד (ליגן אין לערנען) איש כזה כל מהותו רוחניות, גם אם הלמוד אצלו הוא במדרגה של שלא לשמה, יש בשלא לשמה זה חלק חשוב של לשמה, מה שהוא שקוע כולו בעניני רוחניות איש כזה אין לו עון החמור של בטול תורה, רחוק הוא מדברים בטלים ולשה"ר ליצנות וכדומה, וחלק גדול מעבודת המדות מסודר אצלו, כי מדות רעות נשרשות בלב האדם ע"י מחשבה והרגשה. מה שאדם חושב בתאוה, בכבוד, בגאוה, ובחמדת הממון, נקבע בלבו יסוד למדות האלה, וכפי רוב המחשבה כן יתחזקו וישתרשו מדות האלה. וכשם שהמחשבה מועלת, כן הרגשה מועלת מה שאדם מצטער בהעדר של תאוה וכבוד, ומה שהוא שמח בשעה שמשיג אותן, פועלת על לבו להרגיש טוב טעם של הנאות האלה. וכל אשר תוסיף הלב ליהנות מהרע, נתוסף בו האהבה לזה, והמדות רעות הולכות ומתפתחות, מתחזקות ומתגדלות מיום ליום.

תועלת זו ברוחניות ישנה גם בלי כונה מיוחדת לשלמות, בלי צירוף של יראה ומחשבה מוסרית. כל שכן אם יצטרף אדם תורה ויראה ביחד וכו', תורה של עליה זו מביאה את האדם לידי זהירות וזריזות וכל המעלות כולן, כפי המבואר בברייתא דרבי פנחס בן יאיר. אך הניכרת מכולן, היא... זריזות המחשבה.

כי כשם שיש עבודה ותיקון בזריזות המעשה, כן יש עבודה ותיקון בזריזות המחשבה, וזריזות המחשבה עוד יותר לקנותה מזריזות המעשה, כי אינה בידו של אדם, ענין דק הוא שאין אחיזה בו, ועד שאדם מתרגל לזה קשה לו גם מחשבה עצמה בלי זריזות שלה, כי לבד שאין המחשבה דבר של ממש כפעולת יד ורגל, עסוקה היא תמיד ואינה פנויה לדבר אחד, ועבודה ראשונה של מחשבה היא לפנות אותה מכל טרדה ובלבול הדעת, ולרכז אותה בענין אחד, ודבר זה קשה עד מאד, כי הטרדה בלב אדם רבה היא, מפני שהכל צבור בה, כל מה שהעין רואה והאזן שומעת בעניני גשמיות ובעניני רוחניות הכל חי וקים שמה, דבר גדול ודבר קטן, אם רק נכנס בלב האדם נשארה במחשבתו ומטרידה אותו. כובד משא כזה אם היה האדם עמוס בו על כפות ידיו ורגליו לא היה יכול בקל לסלק עצמו ממנו, כל שכן אם עמוס הוא במשא כבד כזה על מחשבתו, ומחשבה של דבר אחד דוחקת את המחשבה של דבר שני, והאדם במבוכה ביניהם באין מוצא, קשה לאדם לסדר את הגיוני לבו אפילו בזה אחר זה דוחקת את המחשבה של רוחניות, אשר כל ענינים גשמיים כאחד סתירה גמורה לרוחניות המה. דבר זה קשה עד מאד, וזוהי עבודה של זריזות המחשבות.

מעלה זו של זריזות המחשבה היא אחת מהעליות הרבות הנמצאות אצל אדם עסוק ברוחניות. מעלה ניכרת ביותר, כיון שאליה הוא מכוין בעבודת המחשבה. אבל יחד עם זה ישנן מעלות רבות וגדולות הבאות על ידה כמבואר לעיל, כי אין לך דבר יותר פועל על לב האדם כמחשבה. ואם אדם שוקד במחשבתו בתורה ומוסר, אז אין קץ וגבול לעליתו.

### Replace Worry Thoughts with *Bitachon*Thoughts



R' Chaim Halperin

When R' Chaim Halperin Zatzal explained to me the importance of Limud HaMussar, he said that the Mussar you learn should hopefully fill up your mind with the proper thoughts. to

combat all the unhealthy thoughts that circulate your mind all day. *Bitachon* vs.

worries. The *Chasidim* say<sup>3</sup>: "Think good and it will be good". \*\*\*

It is worth your while to try to give time and effort to lift up your *Mach'shavos*. For example, think of becoming great, with ambitious thoughts of a beautiful future and friendly people, instead of loading your mind with shameful and avoidable cheap worry and depressive *Mach'shavos*. **The** 

more you try to alter your thoughts for positivism, *Simcha*, success, goodness, and feeling that everyone loves you, the more you become better.

\*\*\*\*

You can change your entire life, once you go on a campaign to upgrade the quality of your *Mach'shavos*. Everything you do is a reflection of your *Mach'shavos*. בְּמַחְשָׁבָה תְּחִלָּה The outcome takes the shape of the *Mach'shava* that preceded it. After a while, making believe you are a positive person with happy thoughts can conquer real depression. And after a while, *Bitachon* thoughts can bring *Yeshuos*.

#### זֶכֶר תָּמִים אג Be A Doer and Go Accomplish, Without Getting Tied Down to Your *Chesronos*

RSRH *Zatzal* says<sup>4</sup> that: זָּכָר a "male" symbolizes being a doer and: קּוּם וַעֲשֵׂה being active (not passive). A person should realize

that he came to this world mainly to accomplish; particularly by learning *Torah* and helping others, and especially *Zikkui HaRabbim*. Don't get tied into worrying all day about your *Chesronos* and *Aveiros*. This is a *Yetzer Hara*. Move on and grow, and ignore all these terrible *Chesronos*. (Yet, there are always exceptions).

תָּמִים א ג Hashem Wants Happy People Tamim means whole without a *N* 

<sup>3</sup> מובא בהרבה ספרים בשם בעל צמח צדק מליובאוויטש: טראכט גוט, וועט זיין גוט. ואסמכוה אקרא (וישלח לב יג) וְאַתָּה אָמַרְתָּ הֵיטֵב (אזי) אֵיטִיב עָמָּךְ (בשם הרה"ק רבי יחזקאל מקוזמיר). ומקור לזה בזוה"ק (תצוה דף קפד) ובאתערותא דלתתא אתער הכי נמי לעילא, ואי איהו קיימא בעציבו, יהבין אתער הכי נמי לעילא, ואי איהו קיימא בעציבו, יהבין ליה דינא (בהתעוררות דלמטה הכי מתעורר עליו למעלה, ואם עומד בהארת פנים מלמטה, אז כך מאירים לו מלמעלה, ואם ליה דינא (בהתעוררות דלמטה הכי מתעורר עליו למעלה, חדוה דבר נש, משיך לגביה חדוה אחרא עילאה (שמחת האדם הוא עומד בעצבות, נותנין לו דין) ועִבְדוּ אֶת ה' בְּשְׂמְחָה, חדוה דבר נש, משיך לגביה חדוה אחרא עילאה (שמחת האדם מלמטה, מושכת שמחה אחרת עליונה). ובספר עירין קדישין החדש מביא מהרה"ק מרוזין זי"ע שכמו אצל מצוה יש כלל ממחה גוררת שמחה, עכדה"ק. לכן יש מאוד להשתדל אף בזמנים הקשים להתחזק באמונה ובטחון שיהיה עוד טוב, ועל ידי זה נעשה באמת טוב.

It's

Geshmak to

work on

changing

your

thoughts

<sup>4</sup> פירוש הגאון מוהר"ר רבי שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה, עה"פ אָם עֹלֶה קְרְבָּנוֹ מִן הַבָּקְר זָכֶר תָּמִים יַקְרִיבֶנּוּ (א ג, עמ' ט) עולה באה רק מן הזכרים. ה' מצפה מן האדם לקיים את חובותיו בעצמאות זכרית. עצם האחריות המוטלת עליו, עושה את האדם ל"זכר", ללא קשר עם מעמדו, או אם הוא בפועל זכר או נקבה. אם עֹלֶה קְרְבָּנוֹ - זָכֶר יַקְרִיבֶנּוּ. את כל הכוח והעצמאות הזכריים שיש לאדם, עליו להקדיש לעבודת ה', לא בפאסיביות נקבית, אלא בעשייה זכרית, יבקש האדם קרבת ה' באמצעות העולה.

A person

doesn't realize

how every

positive

thought and

happy word is

real and alive,

and it

produces

realities!

Even dreams

can come true!

(blemish). RSRH Zatzal brings<sup>5</sup> a Passuk in Malachi that decries how degrading it is to

bring to the Melech Malchei HaMelochim HaKadosh Baruch Hu inferior quality Korbanos. The blind, infirm, second rate, etc., what a Chutzpa! We have to give the highest quality, the freshest, most vigorous, and strongest of all that man can give. The Korban is brought instead of, and to represent the person. Hashem wants happy, healthy, vivacious, and energetic people.

#### Hashem Wants to Give You a Happy Life

Hashem's original Adam HaRishon Kodem HaChet (before he sinned) was in an indescribable happy

Matzav, and this is the: מוּשֶׁכֶּל רָאשׁוון first idea (i.e., default mode) of our beloved Creator. We need to always have this in mind, especially when working on Bitachon. Often, people bring misery to their lives because they don't expect more, and they have no Hasagos (concept) of the infinite goodness

> that Hashem would love to bestow upon His creatures. Keep looking at His beautiful world, and start getting Hasagos (ideas) for good times!

Learn the most Geshmake Shaar HaBechina, and enjoy its beauty. Say Nishmas with Simcha! Tamim means whole, and it also means being Temimus'dik without getting complicated. A Tamim is Zoche to a life of Shleimus in goodness. A Tamim is a true Baal Bitachon, like the simple Jew who worked as a cement dealer, who heard from the holy *Alshich* that a person need not go to work, and he became a

millionaire!

Story

A cement dealer once heard from the holy Alshich<sup>6</sup> that a person can have Parnasa

THE CEMENT DEALER

פירוש הגאון מוהר"ר רבי שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה, עה"פ תָּמִים יַקְרִיבֵנוּ (א ג, עמ' י) מלאכי מגנה את הקרבת  $^5$ העיוור הפיסח והחולה, וקורא לה חילול שם ה' והמזבח. הוא מוכיח את הכהנים על שגרמו לחילול הזה, על ידי הדברים שהם מלמדים: (מלאכי א יב) וָאַתָּם מְחַלְּלִים אוֹתוֹ בֶּאֶמֶרְכֶם שַׁלְחַן אֲדֹנָי מְגֹאָל הוּא וָנִיבוֹ נָבְזֶה אָכְלוֹ. הוי אומר: אתם מחללים את שם ה' על ידי דבריכם, המציגים את שולחן ה' כמתועב, ואת מה שנותנים לה' כדבר שאף אחד לא היה רוצה ליטול בו חלק. תוכחת הנביא לכהנים היא זו: בעיניהם, מקדש ה' אינו נעלה מעל הכל, ואין ראוי שיקבל את הטוב והרענן ביותר, את כל הכוח והחיות שיש לאדם לתת. שכן **הם השפילו את מקדש ה' לדרגת בית חולים, ומעון לחיגרים, שהוקם אך ורק לאלה שספינת חייהם** נטרפה עליהם. הוא בית מחסה לעלובי החיים, שאינם מוצאים לעצמם כל מקום אחר. רק הפסולת שאין בה צורך בשום מקום אחר, תובא אל בית ה'. כביכול, רק הפיסח והחיגר האוספים פירורים משולחנה של האנושות, יובאו לשם. הַקְרִיבָהוּ נָא לפחַתַּרְ, כלומר תנסה להגישו שי למושל שלך, צווח הנביא ככרוכיה, הֱיַרְצָרְ אוֹ הֱיִשָּׂא פָנֵיךְ? (מלאכי א ח).

6 מעשה עם האלשיך הובא בספר מדרגת האדם (מאמרי הסבא מנובהרדוק, רבי יוסף יוזל הורביץ זצלל"ה, הוצאה חדשה ירושלים תשסב. מאמר דרכי הבטחון פרק ה, עמ' קצט) בענין הבטחון כבר שאלו את האלשי"ך ז"ל בדברו אודות בטחון בלי שום סיבה (השתדלות), והיה שם איש אחד מוביל חומר, בשמעו את הדברים אמר לעצמו: האם דעתי נטרפה עלי? כיון שיש בטחון בלי סיבה אם כן כל השתדלותי היא רק הבל ורעות רוח, ולמה לי לעמול כל ימי, יומם לא ינוח ולילה לא ישקוט, יכול אני למנוע עצמי מכל הצרות האלה, ולהשיג את פרנסתי בלי שום השתדלות כל שהיא, ואין לי מעתה אלא להיות חסר דעה לעבוד עם עגלתי בעבודת החומר והטיט, וגם בדרך זו מי יודע אם אשיג כפי הצטרכותי, ואף אם אשיג, הרי צריך אני לשלם בעד זה החומר, וגם הריוח והתשלומין הזה הוא רק בעד דבר אשר בין כך ובין כך הוא שלי ונגזר עלי, למה לי לטרוח לריק וליגע לבהלה, כיון שיש בטחון בלי סיבה יבוא אלי הדבר ממילא, בלי שום ספק, ולכן אין לי אלא להיות שוגה ופתי לעזוב מקור מים חיים ולסמוך על טרחתי אשר לא תמלא מַשָּאַלְתִּי, וההוצאה יתירה על ההכנסה, לא אעשה עוד סכלות הלזו בשום אופן.

וכה הסכים הסכמה חזקה, והלך וישב על התנור ואמר שם תהלים. כשבאו אשתו ובני ביתו לתבוע אותו שיסע עם עגלתו השיב להם בגערה: וכי משוגעים אתם, רחמנא ליצלן? הלא שמעתי בפירוש מהאלשי"ך שאם האדם בוטח בה' בא אליו טרפו בלי שום סיבה, ולמה לי לנסוע בקור וּבָּקַרָה, בעת שיבא אלי הדבר ממילא, ועד עכשיו הייתי נבוך, אבל עכשיו שנודעתי מזה, למה

A Tamim

ís a

"símpleton"

who has

Bítachon

and doesn't

thínk too

much.

Hashem

runs his

life, and

not his own

bright

ídeas

without going to work, by simply relying on Hashem. In his simplicity, he went home, sat by the oven, and said *Tehilim*. When his family questioned his decision to stop working, he responded: Have you gone mad? My *Rebbi* said clearly, that if a person trusts in Hashem, he doesn't need to work! Why should I work for no reason??

After a while, he sold his wagon and donkey to a non-Jew, who took it and went to work. On his way to dig non-Jew cement, the found treasure. As he was putting the treasure on the wagon, a giant boulder rolled down the mountain and killed him. The donkey, being accustomed to his first owner, naturally returned back "home", along with the treasure, turning the simple Yid cement dealer into an instant millionaire.

A *Tamim* gets a *Temimus'dik* life, a perfect utopia without all the pain and suffering that other people go through.

PS. The *Baalei Mussar* say that the best part of the story is how he reacted to his family when his family asked him to go back to work (His *Bitachon* didn't work at first, and the family needed to eat!) He said to them

"Are you *Meshuga*? The holy *Alshich* said that *Bitachon* alone will bring me *Parnasa*, so why should I waste my time and energy working for no reason?!" Look at the way a real *Baal Bitachon* deals with negative "reality"!

#### Story

Chaim Levinson had twin boys, and right away he started worrying: "What if one gets married before his brother? What *Kin'ah* and pain will come from this!" Fast forward 20 years later, this is exactly what happened.

#### וַיִּקְרָא לָשׁוֹן חִיבָּה רש"י א א Thankfulness Causes a Person to Become Close to And Beloved by Hashem

Rashi says<sup>7</sup> that: יַּיְקְרָא "Vayikra" is a "Lashon Chiba" (style of affection). Why by Korbanos do we have affection? Korban means being close (Karov) to Hashem. What makes a person close by bringing a Korban? We can suggest that by seeing the inner workings of an animal, a person sees the marvelous human machine,

and the miracles of his daily functions. We need to be thankful for our internal functions which we don't see.

to work (His *Bitachon* didn't work at first, and the family needed to eat!) He said to them Be grateful that your: אַבָּרִים body parts are לי כל היגיעה המחרבת כל החומר וגם הרוח? גם אתם, בני ביתי, תעשו כמוני ופרנסתינו תבוא אלינו ממילא.

לי כל היגיעה המחרבת כל החומר וגם הרוח? גם אתם, בני ביתי, תעשו כמוני ופרנסתינו תבוא אלינו ממילא.

לימים מכרו את החמור והעגלה לגוי, הלך הגוי עם חמורו ועגלתו לחפור חומר, ומצא שם אוצר, מילא את השקית מן האוצר ונתן על העגלה, והלך לחפור עוד, נפל עליו אבן מן ההר ומת, החמור הלך לדרכו אצל בעל הבית הראשון כפי הרגלו, פתאום נשמע קולו ומצאוהו טעון שקי זהב, ובאו אליו בני ביתו ואמרו לו: הושיע לך בטחונך, כי מצאנו אוצר גדול!

ובאו תלמידי האלשי"ך אליו, ושאלו אותו במה כוחו גדול יותר משלנו? אנו מבקשים כל כך הבטחון ואין עולה הדבר בידינו, והוא שמע פעם אחת והלך על התנור והשיג אוצר? אמר להם משל למה הדבר דומה, יש מי שדופק את היתד באדמה קשה, אז יעמוד איתן, ולא יזוז ממקומו, אבל אם ידפוק את היתד באדמה מפוררת וחפורה, אז יתנדנד היתד ולא יעמוד איתן. המוביל חומר כאשר שמע מפי האלשי"ך לקח את ענין הבטחון כמות שהוא, כי כך הוא הדבר בלי שום ספק ובלי שום פחד, הוא לקח את הבטחון כאילו לא היה אופן אחר במציאות כלל. לא כן אתם, אצלכם הוא כמו אדמה חפורה, כי כל הגדול מחבירו יצרו גדול (סוכה נב א) ומהפך בדעתו הן ולאו, שמא נס הוא, ושמא לא כך הדרך, יש לו הרבה חששות ולוקח את הבטחון חפור, בלתי ברור, לכן לא יעמוד אצלו הדבר כלל.

<sup>7</sup> רש"י עה פ וַיִּקְרָא אֶל משֶׁה (א א) לכל דברות ולכל אמירות ולכל צוויים קדמה קריאה **לשון חבה**, לשון שמלאכי השרת משתמשים בו, שנאמר (ישעיה ו ג) וְקָרָא זֶה אֶל זֶה. אבל לנביאי האומות העולם נגלה עליהן בלשון עראי וטומאה, שנאמר (בלק כג ד) וַיִּקָר אֵלקִים אָל בָּלעַם.

The

thankful

heart

makes a

Shpeil

about the

goodness in

his life and

remembers

ít

faithful to you for a lifetime; this is basic gratitude for your very existence. When you *Shecht* an animal as a substitute for what could happen to you, then you appreciate your life as if you just had *Hatzalas Nefashos*. When *Raichav* and *Ba'ana* told *Dovid* that they assassinated his adversary, *Ish Boshes*,

Dovid swore that he would kill them, since Ish Boshes was innocent8. \*\*\*

Dovid swore by saying: חַי ה' אֲשֶׁר פָּדָה ' שִּי בִּ דְּט I swear in the name of Hashem, who has saved me from every distress. This story happened right after Dovid became Melech. At the end of his life, Bas Sheva complained that Adoniyahu was attempting to become Melech, even though Dovid had already given her his promise that her son Shlomo would become Melech. He called her

and swore to her, that that very day he would keep his word, and have *Shlomo* sit on his throne<sup>9</sup>.

\*\*\*\*

He swore with exact same words he used at the beginning of his *Malchus*, and he said: יחַ וּ l swear in I swear in the name of Hashem, who has saved me from every distress. Notice how he uses the exact same *Lashon* consistently. **We see** 

from here an obvious lesson. A person should develop a close connection with Hashem, by always being thankful to Hashem for saving him from *Tzaros!* \*\*\*\*\* Now we know why having *Tzaros* and pecklach is so much part of every person's life; as soon as he is saved, he will forever be

thankful to Hashem. For good reason we are always thanking for *Yetzias Mitzrayim*. And a *Korban* is the same idea; it brings you close to Hashem when you realize that Hashem allows an animal to be killed **instead** of a person (*Ramban*<sup>10</sup>) similar to the idea we say in *Kaparos*: זָה חֲלִיפָתִי this is instead of me.

#### Constantly Write Your Hashgacha Pratis on How Hashem Saved You Since You Davened And/or Had Bitachon

Our very first and most important *Mitzva* of *Emuna* is: אָנֹכִי ה' אֱלֹקֶיךְ אֲשֶׁר הוֹצֵאתִיךְ מֵאֶרֶץ I am Hashem your Power, who took you out of *Eretz Mitzrayim* from the house of slaves. The very essence of our belief in Hashem is a gratefulness for saving us from our *Tzaros*. How important it is for a person to constantly write his *Hashgacha Pratis*, on how Hashem saved him since he

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> וַיַּבְאוּ אֶת ראשׁ **אִישׁ בּשֶׁת** אֶל דָּוִד חֶבְרוֹן וַיּאמְרוּ אֶל הַמֶּלֶךְ הָנֵּה רֹאשׁ אִישׁ בּשֶׁת בֶּן שָׁאוּל אִיִּבְךְ אֲשֶׁר בְּקֵשׁ אֶת נַפְשֶׁךְ וַיִּאמְר בְּקָשׁ אֶת נַפְשֶׁךְ וַיִּאמֶר לְהָם חֵי ה' אֲשֶׁר פְּדָה לֵאדֹנִי הַמֶּלֶךְ נְקְמוֹת הַיּוֹם הַזֶּה מִשְּׁאוּל וּמִזַּרְעוֹ. וַיַּעַן דְּוִד אֶת רֵכְב וְאֶת בַּעֲנָה אָחִיו בְּנֵי רְמוֹן הַבְּאֵלְתִי וַיִּאמֶר לְהָם חֵי ה' אֲשֶׁר פְּדָה אֶת נִפְשִׁי מִכֶּל צְרָה. כִּי הַמַּגִּיד לִי לֵאמֹר הִנָּה מֵת שְׁאוּל וְהוּא הָיָה כְּמְבַשֵּׁר בְּעֵינִיו וְאֹחֲזָה בוֹ וָאָהְרְגַהוּ בְּצַקְלְג אֲשֶׁר לְתִתִּי לוֹ בְּשׁרָה. אֶת אִישׁ צַדִּיק בְּבִיתוֹ עַל מִשְׁכָּבוֹ וְעַתָּה הֲלוֹא אֲבַקֵּשׁ אֶת דְּמוֹ מִיֶּדְכֶם וּבְעַרְתִּי אֶתְכֶם מִן הָאֶרֶץ. ש"ב אַף כִי הַלָּאר הָרִגוּ אֶת בְּמֵם וֹן הָאֶרֶץ. ש"ב ד ח-יא.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> וּתָּבֹא בַת שֶׁבַע אֶל הַמֶּלֶךְ הַחַדְּרָה וְהַמֶּלֶךְ זָקֵן מְאֹד וּגוּ', וַתּאֹמֶר לוֹ אֲדֹנִי אַתָּה נִשְׁבַּעְתָּ בָּה' אֱלֹקֶיךְ לַאֲמְתֶךְ כִּי שְׁלֹמֹה בְּנֵךְ יִמְלֹךְ אַחָרָי וְהוּא יֵשֵׁב עַל כִּסְאִי. וְעַתָּה הָנֵּה אֲדֹנִיָּה מְלָךְ וְעָתָּה אֲדֹנִי הַמֶּלֶךְ לֹא יָדְעְתָּ וּגוּ'. וַיַּעַן הַמֶּלֶךְ אֲדֹנִיָּה מְלָךְ וְיִאֹמֵר חַי ה' אֲשֶׁר פָּדָה אֶת נַפְשָׁי מְכָּל צָרָה. כִּי כַּאֲשֶׁר נִשְׁבַּעְתִּי לָךְ בַּה' וַתָּבֹא לִפְנִי הַמֶּלֶךְ וַתַּעֲמֹד לִפְנֵי הַמֶּלֶךְ אָחַרִי וְהוּא יֵשֶׁב עַל כָּסְאִי תַּחָתַי כִּי כָּן אָעֲשֶׂה הַיּוֹם הַזָּה.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> רמב"ן עה"פ עֹלֶה אִשֶּׁה רֵיחַ נִיחוֹחַ לַה' (א ט) ויותר ראוי לשמוע הטעם שאומרים בהם, כי בעבור שמעשי בני אדם נגמרים במחשבה ובדבור ובמעשה, צוה השם כי כאשר יחטא יביא קרבן, יסמוך ידיו עליו כנגד המעשה, ויתודה בפיו כנגד הדבור, וישרוף באש הקרב והכליות שהם כלי המחשבה והתאוה, והכרעים כנגד ידיו ורגליו של אדם העושים כל מלאכתו, ויזרוק הדם על המזבח כנגד דמו בנפשו, כדי שיחשוב אדם בעשותו כל אלה כי חטא לאלקיו בגופו ובנפשו, וראוי לו שישפך דמו וישרף גופו לולא חסד הבורא שלקח ממנו תמורה וכפר הקרבן הזה שיהא דמו תחת דמו, נפש תחת נפש, וראשי אברי הקרבן כנגד ראשי אבריו, והמנות להחיות בהן מורי התורה שיתפללו עליו.

davened and/or had Bitachon.

No more complaining about *Tzaros*. They are tools to make you closer to Hashem, when you overcome them. **We can assume that** 

Dovid was always Chazzering (reviewing) his Yeshuos, and this helped him become so fearless. despite his many Tzaros. When he killed the lions and the bears, he made a suit out of the skin of the



The three Schwab brothers dancing at a Chasuna. R' Shimon (left)
R' Moshe (center), and R' Mordechai (right)

rescued from their mouths.

sheep whom he

And when he killed *Golyas*, he put *Golyas*' giant sword in the *Mishkan* as a *Zecher* for the *Ness*, and *Golyas*' other weapons he took home as a *Zecher* for the *Ness*. When he had a big *Ness* and destroyed a band of *Amaleikim*, he took all the spoils of *Amalek*, and he gave loads of it to the *Yidden* so they should have a *Zecher* for the *Ness*. (*Malbim*<sup>11</sup>).

We see how *Dovid* was constantly involved in remembering all the *Yeshuos* of Hashem and he was always reminding himself and others about all these *Yeshuos*. It would be a great idea if there would be newspapers that are heavily involved in reminders of all those

many *Nissim* going on in our lives (like the Spring Hill Times). Indeed, this is the *Tachlis* of *Chag HaPesach*.

I was told that R' Mordechai Schwab

Zatzal spent an hour day а thanking Hashem for the many Nissim and Yeshuos throughout his life. Indeed, his face was always shinina with tremendous Simcha, and in Lakewood they were verv impressed bγ unusual his

Hadras Panim. We have a major insight in how a person can strive to become similar to Dovid HaMelech, by constantly recording and advertising the Yeshuos and Nissim that Hashem does for us.

#### וְאָם מִן הָעוֹף עֹלָה קָרְבָּנוֹ לַה' וְהִקְרִיב מִן הַתּּרִים אוֹ מִן בְּנֵי הַיּוֹנָה א יד Some People Are Late Bloomers Never Give Up!

A: תּוֹר "Tor" is a beautiful small dove called a turtledove. When you bring them for a Korban, you have to bring adults. בְּנֵי יוֹנָה "Bnei Yonah" is another variation of dove, and when you bring this kind, it should be young (בְּנֵי יוֹנָה). (Mishna<sup>12</sup>). Everybody is different. Some people blossom in their

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> פירוש המלבי"ם לספר שמואל עה"פ וַיָּבֹאֹ דָוִד אֶל צִקְלַג וְיָשַׁלַּח מֵהַשָּׁלָל לְזִקְנֵי יְהוּדָה לְרֵעֵהוּ לֵאמֹר הִנֵּה לָכֶם בְּרָכָה מִשְּׁלַל איָבֵי ה' (ש"א ל כו) (השאלות: מדוע לא שלח מהשלל בשום פעם רק היום הזה?) וַיְשַׁלַּח מֵהַשָּׁלָל - אחר שבזזו בנגב יהודה ונגב כלב (לעיל פסוק יד) רצה להחזיר הגזלה, ואגב **שלח ברכה לכל המקומות לזכרון הנס**.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> משנה חולין (א ה) כֶּשֵׁר בַּתּוֹרִין, פָּסוּל בִּבְנֵי יוֹנָה. כָּשֵׁר בִּבְנִי יוֹנָה. כְּשֵׁר בִּבְנֵי יוֹנָה. קטנים ולא גדולים. דלא לשתמיט קרא ולכתוב מן בני התורים או מן מברטנורא: דתורים, משמע גדולים ולא קטנים. בני יונה, קטנים ולא גדולים. דלא לשתמיט קרא ולכתוב מן בני התורים או מן היונה, ומדכתב בכולהו תורים ובני יונה, שמע מינה לעכב).

younger years, and others are late bloomers; and then they shine.

Sometimes people get discouraged, if they feel they didn't accomplish that much in their lives. A wine which is a "late harvest" wine is known to be especially sweet. So, a person who wakes up in his later years, and only then does he thrive, after a lifetime of aspirations and *Tefilos*; can be especially *Geshmak* and successful.

Never be *Mya'esh*: There were many *Gedolei Yisroel* who were *Davka Matzliach* only very late in their lives.

### פרשת זכור

#### הָמֶן הָאָגגי The Danger of Inferiority and Looking Down at Yourself

Again and again, Haman is called: הָאֲנָגִי "The Agagi". Perhaps this is to be M'ramez why Mordechai and Esther were so tough with Haman; i.e., in order to be: מְתַקּן repair the weakness of the ancestor Shaul, about whom it says: וַיִּחְמֹל שָׁאוּל וְהָעָם עַל אֲנֶג שׁ"א טוּ ט he had compassion on "Agag". Mordechai and Esther were Zoche to Malchus because of their tough stand against Haman, while Shaul

lost his *Malchus* because of his compassion on *Agag. Shaul's Malchus* was given to: לְרֵעֲךְ "his friend, who was better than him", which was *Dovid*.

When a person doesn't do what he's supposed to do, then someone else gets the reward that was really coming to him. Like the Gemara says<sup>13</sup> that: צַּדִּיק נוֹטֵל חֵלְקוֹ וְחֵלֶק חְבֵּרוֹ the Tzadik who learns Torah gets the Schar of the: בַּטְלְנִים timewasters who could have been like him. Yet, in the end, Hashem repaid Shaul for what he lost, and Vashti's crown was given to: אַרְעוּתָהּ הַטּוֹבָה מִמֶּנָה אַסתר לְרְעוּתָהּ הַטּוֹבָה מִמֶּנָה אַסתר "someone better than her". Chazal point out<sup>14</sup> that these are the same words used when Shaul lost his crown, which was now being returned to his granddaughter, Esther, when she took away Vashti's crown.

Shaul was given an opportunity to be strong and wipe out Amalek, and twice he showed a weakness; when he had Rachmanus on Agag and the: מֵיטֵב הַצֹּאוֹ first-rate sheep, and when he was too much of a Tzaddik by comparing: מְחַיֵּית עַמֶּלֵק "the extermination of Amalek" to Egla Arufa, where the Torah shows so much concern for one dead person; and now he's killing loads of innocent women and children. (Chazal<sup>15</sup>).

In the end we have a Hitler, Y'mach Sh'mo, saying: "Deutschland Ibber Alles" (Germany

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> חגיגה טו א, אמר לו רבי עקיבא, רבך לא אמר כך, אלא ברא צדיקים ברא רשעים, ברא גן עדן ברא גיהנם, כל אחד ואחד יש לו שני חלקים, אחד בגן עדן ואחד בגיהנם, זכה צדיק, נטל חלקו וחלק חברו בגן עדן, נתחייב רשע, נטל חלקו וחלק חברו בגיהנם. אמר רב משרשיא, מאי קראה? גבי צדיקים כתיב (ישעיה סא ז) לָכֵן בְּאַרְצָם מִשְׁנֶה יִירְשׁוּ. גבי רשעים כתיב (ירמיה יז יח) וּמִשְׁנֵה שָׁבָּרוֹן שָׁבָּרֵם.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> אסתר רבה (ד ט) אמר ר' חנינא בריה דר' אבהו כתיב (איוב ה יח) כִּי הוּא יַכְאִיב וְיֶחְבָּשׁ יִמְחַץ וְיָדִיו תִּרְפֶּינָה, בּלשוּן שנטלה <sup>14</sup> מלכות מזקנה שאמר לו שמואל (ש"א טו) וּנְתָנָהּ לְרֵעֲךְ הַטּוֹב מִמֶּרָ, בו בלשון חזרה לו המלכות, הה"ד (אסתר א יט) וּמַלכוּתָהּ הַטּוֹבָה מִמֶּנָה. וּמַלְכוּתָהּ יִתָּן הַמֵּלֶךְ לְרְעוּתַהּ הַטּוֹבָה מִמֶּנָה.

ובמדרש לקח טוב (אסתר שם) וּמַלְכוּתָהּ יִתֵּן הַמֶּלֶךְ לְרְעוּתָהּ הַטּוֹבָה מִמֶּנָּה (אסתר א יט) א"ר חנינא ב"ר אבהו, מאי דכתיב (איוב ה יח) כִּי הוּא יַכְאִיב וְיֶחְבָּשׁ, בלשון שמכאיב בה יחבש, **בלשון שניטלה המלכות משאול זקנו של אסתר, בו בלשון נתן** לה, שנאמר (ש"א טו כח) וּנְתָנָהּ לְרֵעְךְ הַטּוֹב מִמֶּךָ, וכאן נאמר לְרְעוּתָהּ הַטּוֹבָה מִמֶּנָּה.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> יומא כב ב, וַיָּרֶב בַּנָּחַל (ש"א טו ה) אמר רבי מני, על עסקי נחל, בשעה שאמר לו הקדוש ברוך הוא לשאול (ש"א טו ג) לֵךְ וְהִכִּיתָה אֶת עֲמָלֵק, אמר, ומה נפש אחת, אמרה תורה הבא עגלה ערופה, כל הנפשות הללו על אחת כמה וכמה, ואם אדם חטא, בהמה מה חטאה, ואם גדולים חטאו, קטנים מה חטאו? יצאה בת קול ואמרה לו (קהלת ז טז) אַל תְּרָשַע הַרְבָּה ובשעה שאמר לו שאול לדואג (ש"א כב יח) סֹב אַתָּה וּפְגַע בַּכֹּהַנִים, יצאה בת קול ואמרה לו (קהלת ז יז) אַל תִּרְשַע הַרְבֶּה

Every Yid

should have

tremendous

self-esteem

and

above all!). When you are supposed to be on top, do your job: בְּכָל הַתּוֹקֵף full-force, or else the enemy will be on top, Rachmana Litzlan. How dangerous is Anava P'sula misplaced humility and not standing up for your rights, or shying away from responsibility!

וּלָאם מְלָאם יֵאָמֶץ תולדות כה כג When one nation falls, the other will rise (i.e., Eisav and

Yaakov). Step in and take over, without all those feelings of inferiority dominating your life, and causing a lowlife to become in charge! Similarly, we have a beautiful Shmuess from R' Yerucham Levovitz Zatzal<sup>16</sup> about: צַדִּיק מַט לְפַנֵי רֲשַׁע משלי כה כו a *Tzadik* who cowers before a Rasha; when Yaakov bowed down to Eisav, he caused many generations of Edom dominance, Rachmana Litzlan.

R' Yerucham Levovitz Zatzal says that when you look down at yourself, then others agree and consider you lower, and you lose! He adds<sup>17</sup>, how important it is not to feel inferior to the

people you see in the streets.

#### וּמָרְדֵּכַי לֹא קָם וְלֹא זָע אסתר ה ט Don't Make a God Out of a Person

The Gr"a says 18 that Mordechai acted: נְמוֹ שהוּא אֵינוֹ as if *Haman* wasn't there! This takes

> working vears of on Shaar HaBitachon, and Novardokers were involved in loads of Pratim (which build: אַמיצוּת courage) until they became like this. They quoted Shaar HaBitachon: אֵין הַתּוֹעֱלֵת וְהַנְּזֵק מְן ד פרק ד "People" הַנָבָרָא אֱלָא מִן הַבּוֹרֵא פּרק ד cannot help you or harm you; only Hashem can", meaning that you feel as if the people standing before you are non-existent!

> נְבְרָאִים Hashem's creations, without

and important people. It is worth years of Mussar training and general working on the

constantly review to himself that he is You realize that they are all mere: nobility any true Koach; even if they are rich, scary,

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> דעת תורה (לימודי מוסרי התורה מאת רבינו הגאון רבי ירוחם הלוי ליוואוויץ זצ"ל אשר לימד לרבים בישיבה הקדושה דמיר, פרשת וישלח, עמ' ר-רא) בבראשית רבה (עה יא) באותה שעה שקרא יעקב לעשו "אדוני", **אמר לו הקב"ה: אתה השפלת** עצמך וקראת לעשו אדוני ח' פעמים, חייך אני מעמיד מבניו שמנה מלכים קודם לבניך, שנאמר (וישלח לו לא) וְאֶלֵּה הַמְּלָכִים ָאָשֶׁר מָלָכוּ בָּאֶרֶץ אֲדוֹם לָפָנֵי מָלָהְ מֶלֶהְ לָבָנִי יִשְּׁרָאֶל. רואים אנו מזה הערה נוראה בענין "צַדִּיק מָט לְפָנֵי רָשָׁע" (משלי כה כו). ענין צַדִּיק מָט לְפָנֵי רָשָׁע הוא נורא כ"כ שהוא ממש ענין של התהפכות כל הבריאה, וכמו שהקדמנו בדברי רבנו יונה התרפשות המעין והשחתת המקור, ועם כל החשבונות הצודקים שהיה ליעקב בזה, סוף סוף היתה עליו תביעה בעד שפלות יותר מדאי אתה השפלת עצמך" "וְאַתְּ לִמַּדְתְּ אֹתָם עָלַיִּךְ אַלֻּפִים לְראֹשׁ" (ירמיה יג כא). אתה עכרת את המעין, ונתת את הרשע אלוף "אתה השפלת עצמך" "וְאַתְּ לִמַּדְתְּ אֹתָם עָלַיִּךְ אַלֻּפִים לְראֹשׁ" (ירמיה יג כא). לראש, ו"מַה תּאֹמְרִי כִּי יִפָּקֹד עֶלַיִּרְ? (ירמיה שם) אין זה ענין של עונש לבד, אלא מצד עצם המדה כן הוא, אם תשפיל עצמך תחתיו הוא יהיה לך אלוף לראש! והרמב"ן ז"ל כתב: ועל דעתי גם זה ירמוז כי אנחנו התחלנו נפילתנו ביד אדום, כי מלכי בית שני באו בברית עם הרומיים מהם שבאו ברומה, והיא היתה סיבת נפילתם בידם, וזה מוזכר בדברי רבותינו ומפורסם בספרים ע"כ. מבהיל ונורא כי יתכן שכל גלות אדום הוא מתוך "צַדִּיק מָט לְפָנֵי רָשַׁע"! היש לנו ציור בעונש הגדול והנורא הזה, העונש מצד מדה כנגד מדה! וגם מצד עצמה של המדה, אתם עשיתם אותם לאדונים, וממילא נעשיתם עבדים.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> דעת תורה (שם עמ' רב) מתבוננים אנו בכל המשא ומתן שהיה לו לאברהם אבינו ע"ה עם בני חת כשהיה צריך להם, ועם כל ההשתחויות שהיו מצד דרך ארץ ומצד הכרת הטוב, ובכל זאת לא קרא להם אף פעם "אדוני", אלא אדרבא הם אמרו לו (חיי כג ו) שַמְענוּ אַדֹנַי נשִׂיא אַלקִים אַתָּה בּתוֹכֶנוּ, אשרי לאדם שאינו מט לפני רשע, והוא המצליח באמת. ואצלנו בשפלותנו הוא להיפך, כשאדם יוצא לרחוב מרגיש הוא תיכף שכולם אדונים עליו, ונעשה באמת עבד לעולם.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> ביאור הגר"א על מגילת אסתר עה"פ וָלֹא קָם וָלֹא זָע מְמֵנּוּ (ה ט) פירוש, שגם לא נזדעזע ממנו כלל, כי אדם שמתייראים <sup>18</sup> ממנו עומדים לפניו עד שילך, אבל מרדכי לא זע ממנו, **כמו שהוא אינו**. (ובביאור הגר"א השלם והמבואר שיצא לאור על ידי מכון הגר"א, הובא מדרש פנים אחרים נוסח ב פרשה ה ד"ה ויצא המן ביום ההוא שמח וטוב לב, **אמר המן, שמא יזוז מרדכי** מלפני, ולא זז, מיד, וימלא המן על מרדכי חימה).

Midda of: הַּשְׁתַּווּת Hish'tavus (all is equal to me), i.e. "I don't care if they love me or hate me", and Mordechai was known for this. This is true Bitachon in Hashem and not Bitachon in people.

The Gemara says<sup>19</sup> that Esther wanted to point to Achashverosh, since in truth he was the Rasha. But a Malach forced her to point to Haman. The Gr"a explains<sup>20</sup> that Esther's mind and heart were totally with Hashem. No wonder Mordechai and Esther were Zoche to the most Gevaldige Ness of Purim for Klal Yisroel, since they both had Middas HaHish'tavus, and people's opinion didn't matter to them.

And *Mordechai* was a *Rosh Sanhedrin*, and *Sanhedrin* means: שוֹנֵא הַדְרַת פָּנִים בְּדִין רע"ב סוטה ט יא (one who detests playing favorites). And:

לא תָגוּרוּ מִפְּנֵי אִישׁ דברים א יז "Do not fear any man" is an *Ikar Mitzvas Lo Sa'aseh* for Sanhedrin. If you want to get an idea how Mordechai became so great in Hish'tavus, take a look at the Malbim<sup>21</sup> who says that when Esther sent clothes for Mordechai to

wear, she didn't mean for him to take off his sackcloth, rather he should wear them on top, in order to allow him entry into the area before the Shaar HaMelech. But Mordechai refused, and he Davka wore the sackcloth visibly on top for all to see, because he didn't want to stop davening to Hashem for even a moment, which would seem like a departure from his Bitachon and relying instead on the help of Hishtadlus. Look how Mordechai goes out of his way not to impress a king! The Ralbag and Malbim explain<sup>22</sup> the reason why Mordechai refused to bow to Haman, because in those days, if a person had any Ma'ala,

e.g., Chochma, Gevura, or Osher (wealth), they would turn him into a g-d, like

The true
Tzaddik is a
free person,
who doesn't
care what
people think.
He has a super
happy life,
and he does
only what
Hashem wants
him to do

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> מגילה טז א, וַתּאֹמֶר אֶסְתֵּר אִישׁ צַר וְאוֹיֵב הָמָן הָרָע הַזֶּה (ז ו) אמר רבי אלעזר, **מלמד שהיתה מחווה כלפי אחשורוש**, ובא מַלאך וסטר ידה כלפי המן.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> ביאור הגר"א על מגילת אסתר עה"פ וַתּאֹמֶר אֶסְתֵּר אִישׁ צַר וְאוֹיֵב הָמֶן הָרֶע הַזֶּה (ז ו) בגמרא אמרו (מגילה טז א) שמחוי כלפי אחשורוש ובא מלאך וסטר ידה כלפי המן. והנה זה פליאה גדולה לענין מאי מחוי ידה כלפי אחשורוש. ונראה, מפני שאמרו חכמים שכח הדמיון עושה רושם באדם, כמו שראינו שרוצה לקרות שמעון וקורא ראובן, והיינו שבמחשבתו היה ראובן. ודע, שבכל הצדיקים היה דרכם לכשידברו דברים לפני המלך היה לבם ומחשבתם דבוק להקב"ה ית"ש, כמו שנאמר (דניאל ד שבכל הצדיקים היה דרכם לכשידברו דברים לפני המלך היה לבם ומחשבתם דבוק להקב"ה היה להקב"ה, והיה טז) מָרִי חֶלְמָא לְשָׁנְאֶיךְ, וכן בנחמיה (ב ד) עַל מַה זֶּה אַתָּה מְבַקֵּשׁ וָאֶתְפַּלֵּל וגו', וכן היה כאן, שבלבה היה להקב"ה, והיה במחשבתה לאחשורוש, ומחמת הדמיון הזה טעתה ומחוי בידה כלפי אחשורוש, ובא המלאך וסטר ידה כלפי המן.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> ביאור המלבי"ם עה"פ וַתִּשְׁלַח בְּגָדִים לְהַלְבִּישׁ אֶת מְרְדֵּכִי וּלְהָסִיר שַׂקּוֹ מֵעָלָיו וְלֹא קְבֵּל (ד ד) וַתִּשְׁלַח בְּגָדִים, שילבש על השק, באופן שיסיר שקו מעליו שלא יהיה "על" בגדיו, רק תחת בגדיו ויוכל לכנוס בשער המלך, וְלֹא קְבֵּל, **כי לא רצה להפסיק רגע** מתחנונים, שזה כעוזב בטחונו מה' וסומך על עזרת בשר.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> ביאור הרלב"ג עה"פ אַחָר הַדְּבָרִים הָאֵלֶה גַּדַל הַמֶּלֶךְ אֲחַשְׁוֵרוֹשׁ אֶת הָמְן בֶּן הַמְּדָתָּא הָאֲגָגִי וגוֹ (ג א) ידמה שלגודל מעלתו אצל המלך צוה לכל השרים שישתחוו לו ויעשוהו אלוה, כמו שמצאנו בנבוכדנצר כי כששמע דברי דניאל בהודעתו לו חלומו אצל המלך צוה לכל השרים שישתחוו לו ויעשוהו אלוה, כמו שמצאנו בנבוכדנצר כי כשמע דברי דניאל ב מו) ופתרונו, אמר לעשות ממנו אלוה, ולזה קראו בלטשאצר כשם אלהיו, וּלְדָנָיֵאל סְגִד וּמִנְחָה וְנִיחֹחִין אֲמֵר לְנַסֶּכָה לֵה (דניאל ב מו) ולזאת הסבה ברח מרדכי מלכרוע ולהשתחוות להמן, כי לולי זה לא היה ראוי לו שיעבור את מצות המלך בעבור מניעת כבוד שר אחד מן השרים, וזה מבואר מהמאמר (ג ב) כֹּרְעִים וּמִשְׁתַּחָוִם לְהָמֶן כִּי כֵן צַּוְה לוֹ הַמֶּלֶךְ, רוצה לומר כי כן צוה המלך בעצמו. שר אחד מן השרים, וזה מבואר מהמאמר (ג ב) גמר בלבו שלא לכרוע בשום אופן, והטעם שנמנע מרדכי מכרוע לו, בארו ובמלבי"ם עה"פ וּמְרְדֵּכִי לֹא יִּפְתַחוִיה הזאת כענין קבלת אלהות, שכן היה דרך העמים הקדמונים מאמיני ההזיות ליחס אל כל המפרשים מפני שהיתה השתחויה הזאת כענין קבלת אלהות, שכן היה דרך העמים, וש"כוכב" או "כח עליון" שופע עליו, כמ"ש איש שמצאו בו איזו מעלה יתירה בחכמה או גבורה ועושר לאמר שהוא מבני אלים, וש"כוכב" או "כח עליון" שופע עליו, כמ"ש בנבוכדנצר (דניאל ב מו) וּלְדָנַיֵּאל סְגִּד וּמִנְחָה וְנִיחֹחִין אֲמֵר לְנַסֶּכָה לַהּ, וּלכן נמנע מרדכי מזה באשר הוא יהודי.

Don't forget to

eat lots of

Hamen'tashen!

Nevuchadnetzar wanted to do to Daniel. The Ramban says<sup>23</sup> the same idea.

This applies to our own lives, when we become so afraid and gripped with awe and total respect for talents and *Chochma* and *Gevura* and *Osher* (wealth). Don't make a god out of a person! The *Ness* of *Purim* was created by two people who were unafraid of the most dangerous and powerful *Basar V'dam*.

It would be a big Inyan to daven on Purim

for true *Bitachon*, i.e., no more fear of humans! So with Hashem's help, we can emulate *Mordechai* and *Esther* and create our own *Yeshuos*. Otherwise, just enjoy your *Hamantaschen*,

and thank Hashem for whatever *Madrega* you may be, no matter how small.

Give Value to The Tiniest and Easiest

Mitzvos

Shlomo HaMelech said: אִישׁ לְפִי מֵהְלָלוֹ משׁלִי כֹז כֹא a person according to his praise, i.e., you can tell the Madrega of a person by what he praises. R' Avigdor Miller Zatzal gave a Mashal, that there were once three people who came back from a Chasidishe Rebbe's Tisch. One person praised the Divrei Torah that they were great. The next person said that the music was Gevaldig. The third fellow praised the delicious kugel. Each person showed his true colors. Are you into learning Torah, or into fressing good food? Watch what a person praises, and then we know him. Surely we should all aim for the top, and be involved in *Divrei Torah*. But sometimes it's a big *Mitzva* to appreciate even your smallest and easiest *Mitzvos*. For example, if you're depressed, and it's hard for you to learn, and you cheer up with some cakes. *Chazal* say: קָנִי זָהִיר בְּמִצְנָה קַלָּה כְּבַחֲמוּרָה, שֶׁאֵין אַתָּה יוֹדֵע מַתַּן Be careful with the small *Mitzvos*, since you don't know which *Mitzva* has more *Schar*. Sometimes the easiest *Mitzva* can give you the biggest *Olam HaBah*.

The Chofetz Chaim once spent the whole night on Yom Kippur schmoozing and cheering up a depressed Bachur who never got married.

We see the unusual

importance of being *M'chazek* a *Yid!* And what about being *M'chazek* yourself, with a piece of good cake? You don't think that's a big *Mitzva*? It may be one of your biggest *Zechusim*. (But of course a person must try to learn and *Shteig* in *Avodas Hashem*). Nobody knows anything. On *Purim* we have a special *Inyan* of remembering to wipe out *Amalek*.

Amalek is famous for belittling important things, like Kriyas Yam Suf. "It's all nothing." Wiping out Amalek means doing the extreme opposite, and giving value to the tiniest and easiest Mitzvos. You get a special Mitzva with this, since it goes so much against your Tevah (nature). Give loads of value even to your desires to improve yourself, and to the pain of your unwanted sins. If you

<sup>23</sup> הרמב"ן בפרשת יתרו עה"פ לא יִהְיֶה לְךְּ אֱלֹהִים אֲחֵרִים עַל פֶּנִי (כ ג) והנכון גם לפי הפשט, שהוא מלשון וְהָיָה ה' לִי לֵאלֹקִים (כ לֹג), יאמר, שלא יהיה לנו בלתי השם אלהים אחרים מכל מלאכי מעלה ומכל (ויצא כח כא) לְהְיוֹת לָכֶם לֵאלֹקִים (אמור כב לג), יאמר, שלא יהיה לנו בלתי השם אלהים אחרים מכל מלאכי מעלה ומכל צבא השמים הנקראים אלהים, כענין שנאמר (משפטים כב יט) זֹבֵחַ לָאֱלֹהִים יָחֲרָם בִּלְתִּי לָה' לְבַדּוֹ, והיא מניעה שלא יאמין באחד מהם ולא יקבלהו עליו באלוה ולא יאמר לו אלי אתה, וכן דעת אונקלוס שאמר "אֱלָהְּ אָחֲרָן בָּר מִינִּי". ודע, כי בכל המקום שאמר הכתוב "אֱלֹהִים אֲחֵרִים" הכוונה בו אחרים זולתי השם הנכבד, ויתפוס זה הלשון בקבלת האלהות או בעבודה לו, כי יאמר לא תקבלו עליכם אלוה בלתי ה' לבדו וכו', והנה הזהיר בדבור השני תחלה שלא נקבל לנו אדון מכל האלהים זולתי ה'.

really believed in the *Mitzva* of eating *Hamantaschen*, you could probably cause big miracles with every bite!

And if you take a double, maybe that will bring *Moshiach*.

What are baby faced *K'ruvim* doing in *Kodesh HaKodoshim*, the most-holiest of places? Perhaps it's a *Remez* that a zero-baby *Madrega* can sometimes be the holiest of holy, especially if you value your tiny *Avoda*.

## NOVOGRUDOK

(\* this is the spelling in Polish, in honor of *Purim*)

When Purim came, Novardokers were more concerned about becoming a Mordechai!
בּמְרַדְּכִי לֹא יִכְרַע וְלֹא יִשְׁתַּחְוֶה גּ ב "Mordechai would not bow to Haman" was their motto.
Notice how Mordechai is M'vazeh himself screaming in the streets! (Surely a lot of the Novardok Shita of "Pratim" comes from Mordechai, who was a major source of their Shita).

\*\*\*

Novardokers had to work on themselves plenty to get the way they were. R' Galinsky used to come to Lakewood annually, and entertain the Yeshiva when he was there for Purim. He had jokes and songs, and he was always by the microphone. Doing this is a perfect Novardok "Prat", where you break your *Middos* (especially your fear of people) and you do a Mitzva at the same time! Someone asked R' Orlansky Zatzal (the last living Talmid of the Alter) about Purim in Novardok. He said that there was not enough money to buy wine; only the Rosh Yeshiva had some, and he gave "Shirayim". For Mishloach Manos, everyone received a raisin & a nut, along with a little note, on which was written all your Maalos & Chesronos...

If two friends wrote the same *Chisaron* (e.g., Ga'ava), then you were expected to take their observation seriously; and *Novardokers* were experts in dealing with *Middos*. If only one person said a *Chisaron*, then you ignored it. I heard the same thing from a son of one of the Talmidim of R' Gershon Liebman Zatzal. He told me that his father would send a Mussar note along with their Mishloach Manos. He joked: "Everyone else was having a happy Purim, while we had a Tisha B'av!" I saw letters written between Novardokers. They had a tremendous love for each other (like brothers, *Mamash*), and were mainly concerned with each other's Ruchanivus. In the Sefer Mevakesh HaShleimus I saw a letter where one Novardoker reprimands his friend for not getting involved in Zikkui HaRabbim. He is very upset with his friend's Anava P'sula (misplaced humility). Novardokers get very upset with Shiflus, and demand doing what is necessary, with no fear of a Basar V'dam. People have Kin'ah for all those "better people"; e.g., the wealthy, famous, the popular, the personalities, the Menahalim, Roshei Yeshivos, Admorim, those who are famous and respected, etc. In Novardok, they laughed at all these "people who really made it." The world is full of Dimyon and Redifas HaKavod. Halevai we would have such fear and admiration for Hashem as we have for all those "loudmouths" and "noisemakers" who made it into the newspapers. This is exactly Haman's sickness; when you become great like a *Mishneh La'Melech*, then you are really a zero. With wealth, fame, and "incredible" success, comes along a new "incredible" Yetzer Hara that can Chas V'shalom bury the person completely! So many kings and leaders actually lost their Olam HaBah, Rachmana Litzlan, Chazal

Bitachon Weekly פרשת ויקרא זכור תשפ"ד

say<sup>24</sup> "Lay low and be a *Pashuta Yid*", and that way you'll be happier in this world and in the next.

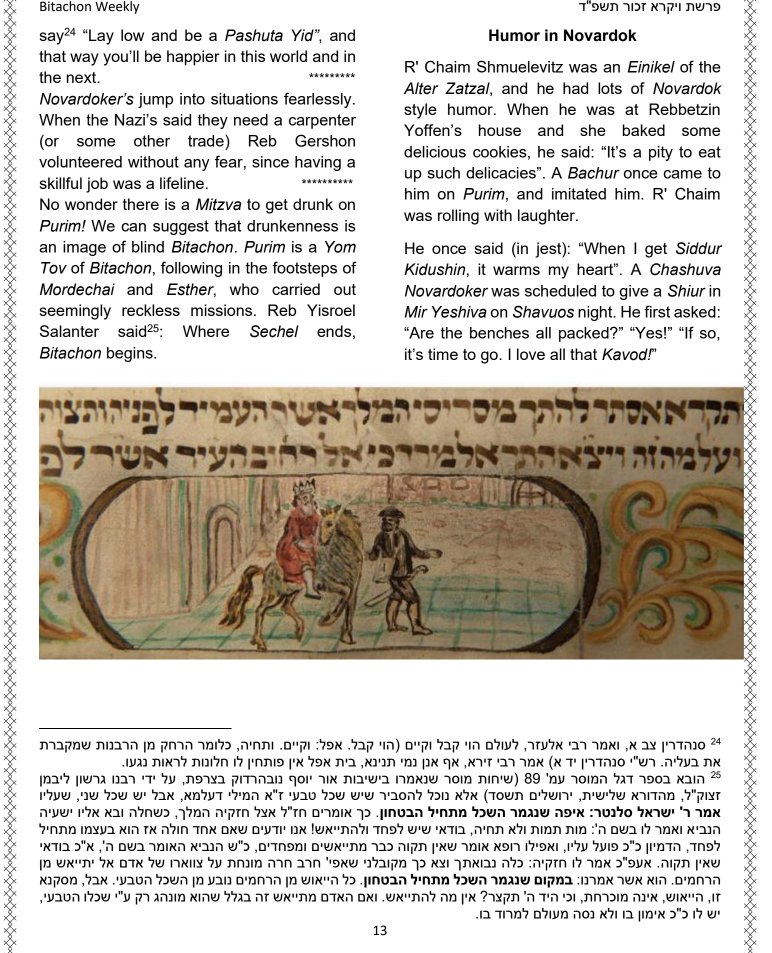
Novardoker's jump into situations fearlessly. When the Nazi's said they need a carpenter (or some other trade) Reb Gershon volunteered without any fear, since having a skillful job was a lifeline.

No wonder there is a *Mitzva* to get drunk on Purim! We can suggest that drunkenness is an image of blind Bitachon. Purim is a Yom Tov of Bitachon, following in the footsteps of Mordechai and Esther, who carried out seemingly reckless missions. Reb Yisroel Salanter said<sup>25</sup>: Where Sechel Bitachon begins.

#### **Humor in Novardok**

R' Chaim Shmuelevitz was an Einikel of the Alter Zatzal, and he had lots of Novardok style humor. When he was at Rebbetzin Yoffen's house and she baked some delicious cookies, he said: "It's a pity to eat up such delicacies". A Bachur once came to him on Purim, and imitated him. R' Chaim was rolling with laughter.

He once said (in jest): "When I get Siddur Kidushin, it warms my heart". A Chashuva Novardoker was scheduled to give a Shiur in Mir Yeshiva on Shavuos night. He first asked: "Are the benches all packed?" "Yes!" "If so, it's time to go. I love all that Kavod!"



זו, הייאוש, אינה מוכרחת, וכי היד ה' תקצר? אין מה להתייאש. ואם האדם מתייאש זה בגלל שהוא מונהג רק ע"י שכלו הטבעי, יש לו כ"כ אימון בו ולא נסה מעולם למרוד בו.

הרחמים. הוא אשר אמרנו: במקום שנגמר השכל מתחיל הבטחון. כל הייאוש מן הרחמים נובע מן השכל הטבעי. אבל, מסקנא

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> סנהדרין צב א, ואמר רבי אלעזר, לעולם הוי קבל וקיים (הוי קבל. אפל: וקיים. ותחיה, כלומר הרחק מן הרבנות שמקברת את בעליה. רש"י סנהדרין יד א) אמר רבי זירא, אף אנן נמי תנינא, בית אפל אין פותחין לו חלונות לראות נגעו. <sup>25</sup> הובא בספר דגל המוסר עמ' 89 (שיחות מוסר שנאמרו בישיבות אור יוסף נובהרדוק בצרפת, על ידי רבנו גרשון ליבמן זצוק"ל, מהדורא שלישית, ירושלים תשסד) אלא נוכל להסביר שיש שכל טבעי ז"א המילי דעלמא, אבל יש שכל שני, שעליו אמר ר' ישראל סלנטר: איפה שנגמר השכל מתחיל הבטחון. כך אומרים חז"ל אצל חזקיה המלך, כשחלה ובא אליו ישעיה הנביא ואמר לו בשם ה': מות תמות ולא תחיה, בודאי שיש לפחד ולהתייאש! אנו יודעים שאם אחד חולה אז הוא בעצמו מתחיל לפחד, הדמיון כ"כ פועל עליו, ואפילו רופא אומר שאין תקוה כבר מתייאשים ומפחדים, כ"ש הנביא האומר בשם ה', א"כ בודאי שאין תקוה. אעפ"כ אמר לו חזקיה: כלה נבואתך וצא כך מקובלני שאפי' חרב חרה מונחת על צווארו של אדם אל יתייאש מן

Have Rabbi
Mandel Daven
for your whole
family each
month.

# BITACHON WEEKLY Nonthly Supporter

# Rabbi Yehudah Mandel will Daven for every monthly supporter each erev Rosh Chodesh

Your Donation will directly help spread Bitachon Weeklys Worldwide

\$10 MO.= 12 Bitachon Weeklys

\$18 MO. = 20 Bitachon Weeklys

\$36 MO. = 40 Bitachon Weeklys

\$52 MO. = 60 Bitachon Weeklys

\$72 MO. = 84 Bitachon Weeklys

\$100 MO. = 120 Bitachon Weeklys

Own the Zechus of Spreading Emunah & Bitachon Worldwide

#### For your donation:

Checks:

Cong. Shaarei Bitachon tax ID 87-4766435

Address: 11 Isabella dr Lakewood NJ 08701

Call/Text:

848-245-4278

Email:

weinberger138@gmail.com

Zelle info:

congshbt@gmail.com

Link:

https://pay.banguest.com/shaareibitachon

Paupal:

PayPal.Me/congshbt

For any questions or comments: 848-245-4278

Send your names to weinberger138@gmail.com
You will get a reply with your monthly supporter number which you
will need if you would want to change or add names in the future.



## **BITACHON WEEKLY**

#### LIVE A LIFE OF MENUCHA AND HAPPINESS

# HUNDRED'S OF YIDDEN TESTIFY THAT BITACHON WEEKLY HAS TRULY ENHANCED THEIR LIVES. YOUR DONATION WILL IMPACT THOUSANDS

#### **DEDICATION OPPORTUNITIES:**

R' MANDEL PARTNERSHIP SEFER SPONSOR PARSHA SPONSOR CITY SPONSOR BW SUPPORTER

\$ 7,500 (\$ 625/M) \$ 3,600 (\$ 300/M)

\$ 1,200 (\$ 100/m)

\$600 (\$50/M)

\$360 (\$30/M)

CORPORATE SPONSORSHIP - CALLUS!

THE PRINTING AND DISTRIBUTION OF HUNDREDS OF COPIES IN LAKEWOOD, BNEI BRAK, BROOKLYN. MONSEY, GREAT NECK, DEAL, BALTIMORE AND MORE.

BRING BITACHON WEEKLY TO YOUR CITY FOR ONLY \$60-\$120/WEEK

CALL/TEXT (848) 245-4278

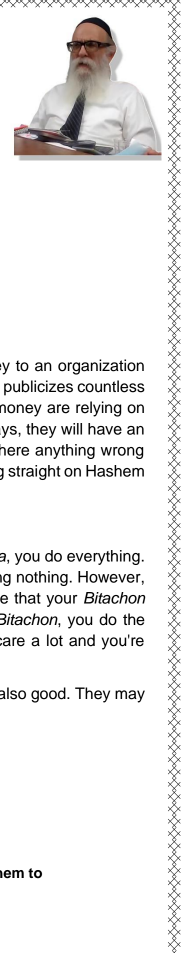
#### **To Donate:**

- Call/Text (848) 245—4278
- Mail: Cong. Shaarei Bitachon Tax ID 87-4766435
   11 Isabella Drive Lakewood, NJ 08701
- Zelle info: congshbt@gmail.com
- Credit Card: <a href="https://pay.banquest.com/shaareibitachon">https://pay.banquest.com/shaareibitachon</a>





## Questions To Rabbi Mandel



#### Segulos and Bitachon

#### Question:

I have a question for the Rav,

When someone does something as a *Zechus*, for example, he gives money to an organization that has people davening for them, or learning for them, and this organization publicizes countless stories of people who saw *Yeshuos* from them, then the people giving the money are relying on that *Zechus* to get their *Yeshua*. Let's say it's for 40 days, so for those 40 days, they will have an increase in their davening, because they feel there is what to "rely" on. Is there anything wrong with this? If not, is it the best way to have *Bitachon*? Or is davening and relying straight on Hashem better?

**Answer:** My *Rebbi*, R' Ozer Schwartz, told me that when you need a *Yeshua*, you do everything. Answer: My *Rebbi*, R' Ozer Schwartz, told me that when you need a *Yeshua*, you do everything. Do whatever you can. But real *Bitachon*, is doing nothing. However, if you need something big, you have *Bitachon*, and believe in it, i.e., believe that your *Bitachon* will work. However, since we are not always on the *Madrega*, along with *Bitachon*, you do the other stuff, and this way you will get things moving. If Hashem sees you care a lot and you're doing, that gives you credibility.

Indeed, *Tzedaka* and doing other things isn't *Bitachon*. But these things are also good. They may not be shpitz *Bitachon*, but they are plenty good.

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com