Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה לזכות ר' מאיר בן לאה



שמיני - החודש

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

# TO RECEIVE BITACHON WEEKLY BY EMAIL SEND A REQUEST TO:

weeklybitachon@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400 Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com

And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898

לזכרון עולם בהיכל ה'

לזכר נשמות

נחמן בן זאב קהת משה
יטלא בת יהודה
אהרן בן יהודה אריה הכהן
טאבא בת ביילא
שרגא פייבל בן משה יוסף
גבריאל בן פנחס
רחל בת נחמן
משה בן פנחס

לזכותן של שרה יהודית בת ביילא חיה פערל בת ביילא

Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur



# BITACHON WEEKLY

פרשת שמיני – החדש תשפ״ד

#### IN THIS ISSUE

- HOW IMPORTANT IT IS TO HAVE HACHNA'A
- A TRUE AYIN TOVA HAS NO ROOM IN HIS HEAD TO GET INVOLVED IN CRITICISM
- DOVID HAMELECH SAID: A GOOD PERSON ALWAYS REPORTS GOOD NEWS
- THOSE CREEPY CREATURES OF THE "EARTH" REMIND US TO "BUG OFF" AND AIM UPWARDS!
- TRUE BEAUTY AND SONG CAN ONLY BE FOUND IN RUCHANIYUS AND CLOSENESS TO HASHEM
- WATCH OUT FOR FAKE SPIRITUALISM
- WITHOUT A MESORA, IT'S NOT KOSHER
- PEOPLE WITH NISYONOS BECOME THE GREATEST
- YOUR WEAKNESS MAKES YOU HUMBLE AND GIVES YOU A LEV NISHBAR
- BEING M'CHAZEK A BROKEN JEW (YOURSELF) CAN BE ONE OF YOUR GREATEST ZECHUSIM
- A PERSON WHO IS L'SHEM SHAMAYIM VALUES EVERY MOVE HE MAKES, EVEN HIS MISTAKES
- FEARLESSLY CONTINUE AND DON'T BE NIS'PAEL FROM YOUR MISTAKES
- HASHEM CAN PURIFY YOUR HEART
- BUT I HATE THIS NASTY FELLOW!
- STORIES OF NOVARDOK

### פרשת שמיני

#### וַתַּצֵא אָשׁ מִּלְפְנֵי ה' וַתּאֹכָל אוֹתָם יבּ How Important It Is to Have *Hachna'a*

Right after the fire burned the *Korbanos*, it says¹ that a fire burned: נְדֶב וַאֲבִיהוּא *Nadav* and *Avihu* also. RSRH explains² that the whole idea of a *Korban* is to be *Mach'nia* to Hashem, and by inventing their **own** *Korban* in their original way, they were doing just the opposite of the whole *Tachlis* of a *Korban*. (By the way, a *Korban* is always a docile: נְרָדָף persecuted animal (*Chazal*³) who takes orders and doesn't have his own ideas). \*\* Indeed, there is a time and place to *Davka* be *M'chadesh*, like when *Moshe Rabeinu* broke the *Luchos* on his own initiative, and Hashem

was pleased. (Rashi<sup>4</sup>). (Maybe: נְדֶב וַאֲבִיהוּא Nadav and Avihu had this Inyan in mind, and were mistaken in this particular case). When a person brings a Korban, he is saying: "This Shechita should have been me, since I'm a nobody. But this animal is instead, and therefore it saves me". Hashem showed from day one how a person can be the Korban itself, Chas V'shalom, when he's missing Hachna'a.

How important it is to be *Mach'nia*, especially with relationships; it saves you a trip to the hospital, *Chas V'shalom*. Be smart! Give in and live long, like it says: וַעְנָוִים יִיִּרְשׁוּ אָבֶץ תַּהֹלִים the humble will inherit the earth (and

<sup>1</sup> וַתַּצֵא אֵשׁ מִלְפְנֵי ה' וַתּאֹכַל עַל הַמִּזְבֵּח אֶת הָעֹלָה וְאֶת הַחְלָבִים וַיַּרְא כָּל הָעָם וַיָּרֹנוּ וַיִּפְּלוּ עַל פְּנֵיהֶם. וַיִּקְחוּ בְנֵי אַהֶרֹן נָדְב וַאָבִיהוּא אִישׁ מַחְתָּתוֹ וַיִּתְּנוּ בָהֵן אֵשׁ וַיִּשִּׁימוּ עָלֶיהָ קְטֹרֶת וַיַּקְרִיבוּ לְפְנֵי ה' אֵשׁ זָרָה אֲשֶׁר לֹא צָוָּה אֹתָם. וַתִּצֵא אֵשׁ מִלְּפְנֵי ה' וַתּאֹכַל אוֹתָם וַיִּמֵתוּ לְפָנֵי ה'. (ט כד – י א-ב).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> פירוש הגאון מוהר"ר רבי שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה, עה"פ וַיִּקְחוּ בְנֵי אַהֶרֹן נָדֶב וַאֲבִיהוּא אִישׁ מַחְתָּתוֹ וַיִּתְּנוּ בָהַן אַשׁ וַיָּשִׁימוּ עָלֶיהָ קְטֹרֶת וַיִּקְרִיבוּ לְפְנֵי ה' אֵשׁ זָרָה אֲשֶׁר לֹא צָוָה אֹתָם (י א, עמ' רכג) בעבודת הקרבנות אין מקום לשרירותיות סובייקטיבית. אפילו קרבנות נדבה חייבים להיעשות בצורות שנקבעו להם. **המביא קרבן מבקש קרבת אלקים, אך ניתן להשיג זאת רק על ידי שמיעה בקול ה' וקבלת עול מצוותיו**. זוהי בדיוק הנקודה המפרידה בין יהדות לבין עבודת אלילים. עובד האלילים מבקש באמצעות קרבנו לשעבד את האל שלו לרצונו, בעוד שהיהודי מעמיד עצמו על ידי קרבנו בעבודתו של ה', ומקבל על עצמו עול מצוותיו. לפיכך כל הקרבנות ביהדות עשויים בצורה של ציווי אלוקי, והמקריב מקבל על עצמו באמצעות קרבנו לעשות את הציווי האלוקי הזה נר לרגליו. **קרבנות שאדם בדה מלבו, יחתרו תחת אותה האמת עצמה שהקרבן אמור לייצג**. קרבנות כאלה יהללו את הרצון האישי השרירותי במקום השמיעה בקול ה' וקבלת עול מצוותיו. עתה אנו מבינים את מות בני אהרן. מיתתם בעת חנוכתו הראשונה של המקדש מהווה אזהרה לכל הכהנים שלעתיד. היא מוציאה כל שרירותיות, כל רצון אישי שרירותי, מתחומי המקדש, אשר כל תכליתו להיות מקדש לתורה! ביהדות תפקיד הכהן אינו להנהיג חידושים בעבודה, אלא לעשות את רצון ה'.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ויקרא רבה (כז ה) וְהָאֱלֹקִים יְבַקֵּשׁ אֶת נְרְדָּף (קהלת ג טו) ר' הונא בשם רב יוסף אמר, לעולם וְהָאֱלֹקִים יְבַקֵּשׁ אֶת נִרְדָּף, רשע רודף צדיק, וְהָאֱלֹקִים יְבַקֵּשׁ אֶת נִרְדַּף, רשע רודף צדיק, וְהָאֱלֹקִים יְבַקֵּשׁ אֶת נִרְדַּף, מכל מקום וְהָאֱלֹקִים יְבַקֵּשׁ אֶת נִרְדַּף, רבי רשע, וְהָאֱלֹקִים יְבַקֵּשׁ אֶת נִרְדַּף, מכל מקום וְהָאֱלֹקִים יְבַקֵּשׁ אֶת נִרְדַּף. רבי רשע, וְהָאֱלֹקִים יְבַקֵּשׁ אֶת נִרְדַּף, אפילו צדיק רודף רשע, וְהָאֱלֹקִים יְבַקֵּשׁ אֶת נִרְדַּף, מכל מקום וְהָאֱלֹקִים יְבַקֵּשׁ אֶת נִרְדָּף. רבי יהודה ב"ר סימון אמר בשם ר"י ב"ר נהוראי, לעולם הקב"ה תובע דמן של נרדפין מן הרודפין, תדע לך שכן הוא, שכן הבל נרדף מפני קין, ובחר הקב"ה בהבל, שנאמר (בראשית ד ד) וַיִּשַׁע ה' אֶל הֶבֶל וְאֶל מִנְחָתוֹ. נח נרדף מפני דורו, ולא בחר הקב"ה באברהם, שנאמר (נחמיה בנח, שנאמר (נח ז א) כִּי אֹתֶךְּ רָאִיתִי צַדִּיק לְפָנֵי בַּדּוֹר הַזָּה. אברהם נרדף מפני נמרוד, ובחר הקב"ה באברהם, שנאמר (תולדות כו כח) רְאוֹ עַתָּה הוֹא ה' הָאֱלֹקִים אֲשֶׁר בָּחַרְתָּ בְּאַבְרְם. יצחק נרדף מפני פלשתים, ובחר הקב"ה ביוסף, שנאמר (תהלים פא ו) עֵדוּת בִּיהוֹסף שָׁמוֹ משה נרדף מפני פרעה, ובחר הקב"ה במשה, שנאמר (תהלים קו כג) לוּלֵי משָׁה בְחִירוֹ. דוד נרדף מפני שאול, ובחר הקב"ה בדוד, שנאמר (תהלים עח ע) וַיִּבְחַר בְּדָוֹד עַבְדּוֹ. שנאמר (תהלים קו כג) לוּלֵי משָׁה בְחִירוֹ. דוד נרדף מפני שאול, ובחר הקב"ה בדוד, שנאמר (תהלים עח ע) וַיִּבְחַר הּלְבִּה בשאול נרדף מפני פלשתים, ובחר הקב"ה בשאול, שנאמר (ראה יד ב) וּבְּךְּ בָּחַר ה' לְהְיוֹת לוֹ לְעַם סְגֵלְה. רבי אליעזר ב"ר יוֹסי בן זמרא אמר, אף בקרבנות כב כז) שׁוֹר אוֹ בְשָׁב אוֹ עֵז כִי דְּוֹלְד.

<sup>4</sup> רש" בפרשת ברכה עה"פ לְעֵינֵי כֶּל יִשְׂרָאֵל (לד יב) **שנשאו לבו לשבור הלוחות לעיניהם**, שנאמר (עקב ט יז) וָאֲשַׁבְּרֵם לְעֵינֵיכֶם, והסכימה דעת הקב"ה לדעתו, שנאמר (תשא לד א) אֲשֶׁר שִׁבַּרְתָּ, יישר כחך ששברת.

delight in abundant peace). *Chazal* say many reasons<sup>5</sup> for the tragedy of: נָדָב וַאֲבִיהוּא *Nadav* 

and *Avihu*. Some say they had drunk wine,

which disqualifies a Cohen from doing Avoda. Some say they were guilty of: מוֹרֶה הַלְּכָה וֹבָּפְנֵי מֹשֵׁה רַבָּן issuing a halachic decision in the presence of their Rebbe, Moshe, which is Chayav Missa. Some say6 they wanted to take over Moshe and Ahron's positions, hoping they would die. (Of course. have no understanding of these

giants). \*\*\*\*

Yet, all *Moshe* mentions is:
גּקְרֹבֵי אֶקְדֵשׁ י גּ

Hashem is sanctified (honored and

feared) through those who are closest to Him.

All he sees is their greatness, that they were chosen as a lesson, how careful we must be with the *Mishkan*, and it is a *Simcha* for *Ahron* 

to have had such great sons, who were even greater than *Moshe* and *Ahron.* (*Chazal*?). Notice how *Moshe* sees only positive and goodness, and he ignores all negative! A true *Ayin Tova* has no room in his head to get involved in: בע bad, he is full of love and positivism and *Bitachon.* \*\*\*\*\*\*

פרשת שמיני - החדש תשפ"ד

מָצִינוּ שֶׁכֶּל הַמְלַמֵד סַנְגוֹרְיָא עַל יִשְׂרָאֵל הַקָבָּ"ה מְרוֹמְמוֹ בָּעוֹלָם פּסיקתא דרב כהנא ר"פ וזאת הברכה

A True Ayin Tova Has No Room in His Head to Get Involved in Criticism R' Nosson Wachtfogel Zatzal points out<sup>8</sup> how

The Yetzer Hara

wants to pull us

down, and he always

reminds us of our

Aveiros so we

shouldn't Shteig the

way we can. The

more he pulls you

down, the more you

have to be extreme in

focusing on your

Maalos

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> רש"י עה"פ וַתַּצֶא אֲשׁ (י ב) רבי אליעזר אומר, **לא מתו בני אהרן אלא על ידי שהורו הלכה בפני משה רבן**. רבי ישמעאל אומר, **שתויי יין נכנסו למקדש**, תדע, שאחר מיתתן הזהיר הנותרים שלא יכנסו שתויי יין למקדש, משל למלך שהיה לו בן בית וֳכו', כדאיתא בויקרא רבה.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> סנהדרין נב א, וכבר היו משה ואהרן מהלכין בדרך, ונדב ואביהוא מהלכין אחריהן, וכל ישראל אחריהן, אמר לו נדב לאביהוא, אימתי ימותו שני זקנים הללו, ואני ואתה ננהיג את הדור, אמר להן הקדוש ברוך הוא, הנראה מי קובר את מי. (דבשביל שהיו מבקשים שררה ורבנות מתו. רש"י) אמר רב פפא, היינו דאמרי אינשי "נפישי גמלי סבי דטעיני משכי דהוגני" (הרבה גמלים זקנים שטעונים עורות גמלים יונקין שמתו).

וכתב המאירי: לעולם ישנא אדם מדת הרבנות, ויקדש בה עצמו אף במותר לו, וכל שכן שלא יקנא בראותו כתר מעלה למי שראוי לה, וכל שעושה כן יצפה לנקמת הדיין ולעונשיו. דרך הערה אמרו, כשהיו משה ואהרן מהלכין בדרך, ונדב ואביהוא מהלכים אחריהם, וכל ישראל אחריהם, היו אומרין נדב ואביהוא זה לזה מתי ימותו שני זקנים הללו ואני ואתה ננהיג את הדור, מהלכים אחריהם, וכל ישראל אחריהם, נראה מי קובר את מי. משל הדיוט אומר, נפישי גמלי סבי דטעיני משכי דהוגני.

ובמהרש"א כתב: וכבר היו משה כו' שזה החטא של קנאת הכבוד היה ג"כ בהם, שכבר קודם שחטאו בחטא המפורסם כמ"ש לעיל חטאו בחטא זה, שהיו משה ואהרן מהלכין בדרך כו' דקדק לומר "בדרך", דאפילו בדרך שאין מכבדין עצמן בדרכים, כדאמרינן בפרק שלשה שאכלו, היו נדב ואביהוא מקנאין במשה ואהרן שהלכו לפניהם, ואמרו אימתי ימותו כו' ואני ואתה ננהיג את הדור לילך בראשונה, וע"כ נענשו שנשרפו אף גופן, ע"ש רקב עצמות קנאה.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ויקרא רבא (יב ב) ר' יצחק פתח (ירמיה טו טז) נִמְצְאוּ דְבָרֶיךְ וָאֹכְלֵם וַיְהִי דְבָרְךְ לִי לְשְׁשׁוֹן וּלְשַׁמְחַת לְבָבִי כִּי נִקְרָא שִׁמְךּ עַלֵי ה' אֱלֹקֵי צְבָאוֹת, א"ר שמואל בר נחמן, זה הדבור נאמר למשה בסיני, ולא נודע לו עד שבא מעשה לידו, אמר משה לאהרן: אחי, בסיני נאמר לי שאני עתיד לקדש את הבית הזה, ובאדם גדול אני מקדשו, והייתי סבור שמא או בי או בך הבית הזה מתקדש, בסיני נאמר לי שאני עתיד לקדש את הבית הזה, ובאדם גדול אני מקדשו, והייתי סבור שמא או בי או בך הבית ומנין ששתק, ועכשיו שני בניך גדולים ממני וממך! כיון ששמע אהרן שבניו יראי שמים הן, שתק, וקבל שכר על שתיקתו, ומנין ששתק, שזכה ונתייחד אליו הדיבור, שנאמר (י ח) וַיִדַבֶּר ה' אֵל אַהֵרֹן. שנאמר (י ח) וַיִּדַבֶּר ה' אֵל אַהֵרֹן.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> לקט רשימות (ממרן המשגיח דלייקווד רבנו נתן מאיר וואכטפויגל זצוק"ל, נכתב על ידי תלמידו הר' ראובן הכסטר שליט"א, בעניני חנוכה, שנת תשסז, עמ' יט) בפסוקים בשופטים מפורש אודות גדעון שלא יכל לסבול צער יהודי, והעוולות של האומות. לא כתוב עליו שאר מעלות, רק שדאג לישראל (אנ-גנומען פאר אידין) וכך קיבל רוח גבורה משמים, והציל יהודים ונהיה מנהיג ישראל.

ובלקט רשימות (בעניני תפלה, עמ' פ) לֵךְ בְּכֹחֲךְ זֶה (שופטים ו יד) איתא בחז"ל שהיה לו לנח ללמוד מגדעון בן יואש. ביאר המשגיח, אצל גדעון בן יואש כתוב שהתפלל על דורו, ואמר לו הקב"ה (שופטים ו יד) לֵךְ בְּכֹחַךְ זְה וְהוֹשָּעְתָּ אֶתּ יִשְׂרָאֵל, ויש בחז"ל שהוא היה צועק בקולי קולות, ולא נעצר. הוא הרעיש את הבריאה, וטען "איפה הניסים שנעשו לנו במצרים". וזה תבעו

Gideon was Zoche to save Klal Yisroel because he defended them and saw good.

The Zohar says<sup>9</sup> that Gideon wasn't a Tzaddik or son of a Tzaddik. Look how powerful is Ayin Tova! The Midyanim were torturing the Yidden, and Gideon asked Hashem on the night of Pesach, "Why aren't the Yidden Zoche to Yeshuos, just like the Yidden in Mitzrayim?" And he was told: לֵּךְ זָה שׁופּטים ו יִד Go with this unusual power of Ayin Tova!

Ayin Tova is real power! I know a Yungerman who has seen radical changes in difficult members of his family, when he insisted on writing their Maalos all day. When Gideon destroyed his enemies, Shevet Ephraim came to him to complain why he didn't invite them to help

פרשת שמיני - החדש תשפ"ד him (since they were big *Gibborim*). Instead of being grateful for his saving the whole *Klal* 

*Yisroel*, they complained and acted petty.

But *Gideon* agreed with them<sup>11</sup>, that since they had killed: ערב וּזְאֵב *Orev* and *Ze'ev* (who were great officers of *Midyan*) they were actually superior to him. The *Ayin Tova* person isn't petty. He gives in easily, and doesn't have to be right. He'll happily give credit, even when it's not due; just to make peace. An *Ayin Tova* is relaxed

and not stressed; he *Fargins*.

וַיּאֹמֶר הַמֶּלֶךְ אִישׁ טוֹב זֶה וְאֶל בְּשׂוֹרָה טוֹבָה יָבוֹא ש"ב יח כו Dovid HaMelech Said: A Good Person Always Reports Good News

When Avshalom, the son of Dovid, lost the battle that he waged against his father,

מנח. היה חסר את ה"לך בכחך זה"! היה חסר בהתאמצות! וכן איתא רש"י (בראשית ו ט) אברהם מתחזק והולך בצדקו מאליו, ונח צריך סעד לתמכו, פירוש היה חסר בהתגברות העצמית!

Bítachon

and Ayin

Tova need

lots of

ignorance

and

Temimus

ויש לציין לדברי התנחומא בפרשת שופטים (אות ד) וְשָׁפְטוּ אֶת הֶעֶם מִשְׁפַּט צֶדֶק, שיהיו מטין את העם לכף צדק, אמר רבי יהודה ברבי שלום, שיהיו מטין ומלמדין עליהם זכות לפני הקב"ה. ממי אתה למד, מגדעון בן יואש, שבימיו היו ישראל בצרה, והיה הקב"ה מבקש אדם שילמד עליהם זכות ולא היה מוצא, שהיה הדור דל במצות ובמעשים, כיון שנמצא זכות בגדעון שלמד עליהם זכות ליהם זכות שלמדת עליהם זכות, מיד נגלה עליו המלאך, שנאמר (שופטים ו) וַיָּבֹא אֵלֶיו מַלְאַךְ ה' וַיּאֹמֶר לוֹ לֵךְ בְּכֹחֲךְ זֶה, בכח זכות שלמדת על בני, הוי וְשָׁפְטוּ אֶת הָעֶם מִשְׁפַּט צֶדֶק, שיהיו מלמדין זכות על הדור.

<sup>8</sup> זוהר (ח"א סז ב) אָמַר רַבִּי יְהושֹעַ, מָה רָאָה נֹחַ שֶׁלֹא בִּיקשׁ רַחֲמִים עַל דוֹרוֹ. אָמַר בְּלְבּוֹ אוּלֵי לֹא אַמְלֵט, דְּכְתִּיב (בראשית ז) פּי אוֹתְּךְ רָאִיתִּי צַּדִּיק לְפָנֵי בָּדוֹר הַזֶּה, כְּלוֹמֵר לְפִּי הַדוֹר, וּלְפִּיכָךְ לֹא בִּיקשׁ רַחֲמִים עֲלֵיהֶם. אָמַר רַבִּי אֶלְעָזָר, אֲפִּילוּ (הכי) הַכִּיר בְּי אוֹתְּךְ רָאִיתִּי צַדִּיק לְפָנֵי בָּדוֹר הַזֶּה, כְּלוֹמֵר לְפִּי הַדוֹר, וּלְפִּיכָךְ לֹא בִּיקשׁ רְבִיים עָל בְּנִים אַ לִיהּ לְקוּדְשָׁא בְּרִיךְ הוּא מְאוֹ דְיֵימְר טָבָא עַל בְּנוֹי. מְנָא לָן, מִגִּדְעוֹן בְּר יוֹאֲשׁ, דְּלָא הָנִי וְלָא בָּר זָכָאי, וּמְשׁוּם דְּאָמַר טִיבוּתָּא עַל יִשְּרָאֵל, אָמֵר לֵיהּ קוּדְשָׁא בְּרִיךְ הוּא (שופּטים ו יִד) לֵּךְ בְּכֹחַךְ זָה וְהוֹשְׁעָת, אֶתְּיִי שְׁרָאֵל מְיָּד מְדָיַן. מָהוּ בָּכֹחַךְ זָה, טִיבוּתָּא דְאָמֶרָת עַל בָּנִי.

(תרגום: אָמַר רַבִּי יְהוֹשֵׁעַ, מָה רָאָה נֹחַ שֶׁלֹא בִקֵּשׁ רַחֲמִים עַל דּוֹרוֹ? אָמַר בְּלְבּוֹ, אוּלִי לֹא אֲמַלֵּט, שֶׁכְּתוּב (בראשית ז) כִּי אֹתְךְּ רָאִיתִי צַדִּיק לְפָנִי בַּדּוֹר הַזֶּה, כְּלוֹמַר לְפִי הַדּוֹר, וּלְפִיכָךְ לֹא בִקֵּשׁ רַחֲמִים עֲלֵיהֶם. אָמַר רַבִּי אֶלְעָזָר, אֲפְלּוּ הָכִי הָיָה לוֹ לְבַקֵּשׁ רַחֲמִים עַל הָעוֹלְם, מְשׁוּם שֶׁנּוֹחַ לַקְדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא מִי שִׁיּאׁמֵר טוֹב עַל בְּנִיו, מְנִּין לְנוּ? מִגִּדְעוֹן בֶּן יוֹאָשׁ, שֶׁלֹא הָיָה צַדִּיק וְלֹא בָּן צַדִּיק, וּמְשׁוּם שֶׁצְּמַר טוֹב עַל יִשְׂרָאֵל, אָמַר לוֹ הַקְּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא "לֵךְ בְּכֹחֲךְ זֶה וְהוֹשַׁעְתָּ אֶת יִשְׂרָאֵל מִיַּד מִדְיָן". מַה זֶּה בְּכֹחֲךְ זֶה? הַטוֹב שָׁלִ בָּנִי) שָׁאָמַרְתָּ עַל בָּנִי)

וכתב בספר יסוד ושרש העבודה (שער הגדול פרק שמיני) גם הגמרא הקדושה והזה"ק מלאים על כל גדותם מזו העבודה, שרצון הבורא ית' ויתעלה שילמדו סנגוריא בתמידות על בניו עם קדוש, אף בשעה שאין עושים רצונו של מקום ב"ה, ולמדו מגדעון ומהושע ומאליהו. כדמיון האב שיש לו בן שאינו הולך בדרך טובה, יודה על זה כל בר-שכל, שעם כל זה רצון האב שילמדו בני אדם על בנו זה תמיד סנגוריא ולדון אותו לכף זכות, ובודאי אם ישמע מאיזה אדם שלמד עליו חובה דבר זה הוא על אפו ועל חמתו, כ"ש בהבורא ית"ש שהוא טוב ומטיב לכל ולא ידח ממנו נדח, שרצונו שילמדו על בניו סניגוריא ולדון אותם בתמידות לכף זכות, ושכרו שמן השמים ידונו אותו ג"כ לכף זכות. כמרז"ל בשבת (ד' קכז) ת"ר הדן את חבירו לכף זכות דנין אותו לכף זכות.

<sup>10</sup> וַיּאֹמְרוּ אֵלָיו אִישׁ אֶפְרַיִם מָה הַדָּבָר הַזֶּה עָשִׂיתָ לְּנוּ לְבָלְתִּי קְרֹאות לְנוּ כִּי הָלַכְתָּ לְהַלְּחֵם בְּמִדְיָן וַיְרִיבוּן אָתּוֹ בְּחָזְקָה. שופטים ח

... <sup>11</sup> וַיֹּאמֶר אֲלֵיהֶם מֶה עָשִּׁיתִי עַתָּה כָּכֶם הֲלֹא טוֹב עֹלְלוֹת אֶפְרַיִם מִבְצִיר אֲבִיעֶזֶר. בְּיֶדְכֶם נָתַן אֱלֹקִים אֶת שָׁרֵי מִדְיָן אֶת עֹרֵב וְאֶת זְאֵב וּמָה יָּכֹלְתִּי עֲשׁוֹת כָּכֶם אָז רַפְתָּה רוּחָם מֶעְלִיו בְּדַבְּרוֹ הַדְּבָר הַזֵּה. שופטים ח ב-ג. Achimatz, son of Tzadok, the Cohen Gadol, came to tell him the good news. But he only told him the good news, that Dovid won the war; he left out the bad news that Avshalom was killed. Dovid called him a good person who gives good news, and he was promoted to a higher position. Only his family, Bnei Tzadok, will become Cohanim

Gedolim when Moshiach comes. The family of Evyasar HaCohen, cannot. It is interesting that when Adoniyahu ben Chagis also rebelled against Dovid, Yehonasan ben Evyasar reported the bad news to Adoniyahu.

They had just coronated *Shlomo* to be king, and *Yehonasan* told *Adoniyahu* that he just lost the crown<sup>12</sup>. Notice how a leader is always the *Ayin Tova* person. An *Ayin Tova* type is "above" the pettiness and unending negativity that normal human nature is usually guilty of. **People who work on** *Ayin* 

# *Tova* and positivism are heading for greatness.

Dovid HaMelech is the leader of Klal Yisroel, and our true Moshiach Hashem. Notice how his life is loaded with being Dan L'kaf Zechus, and even after Shaul HaMelech threw a spear at him three times, he still wasn't sure that Shaul was actually out to kill him! Look how he trusted Avshalom who played tricks on him, and how he forgave his worst enemies, like Avner and Shim'i ben Gera. He was Maspid Avner like he was the biggest Tzaddik, and he made Shim'i ben Gera his son Shlomo's Rebbe. This is despite the hatred that Shim'i had for Dovid, and despite the fact that Avner had instigated Shaul to

consider Dovid his enemy!

#### וְכָל הַשֶּׁרֶץ הַשּׁרֵץ עֵל הָאָרֶץ שֶׁקֶץ הוּא יא מא Those Creepy Creatures of the "Earth" Remind Us To "Bug Off" And Aim Upwards!

It is interesting that all those small creatures that creep on the ground are the most disgusting and repulsive creatures in the

> universe. Perhaps this message for mankind to keep away from: אַרצִיוּת earthliness and Ta'avos Olam HaZeh. Although we need Olam HaZeh in manv ways, like eating and sleeping, etc., a person needs to know that basically Olam HaZeh is not the true fun of the: בַּרִיאַה world. Those ugly bugs and "eckl'dik" (repulsive) creatures who live closest to the: אָרֵץ ground remain a symbol of the true nature of the: אָרֵץ ground. A clear message: Don't put your main focus in looking downward in Olam HaZeh,

since its true nature is ugliness. If you need an injection to remind you about the truth of *Olam HaZeh*, look at the bugs and worms and centipedes, the scorpions and cockroaches and caterpillars, and keep getting nauseated.

They are your "Rabbeim" who reveal to you the true colors of Olam HaZeh; the Olam HaZeh which the Yetzer Hara pushes you to focus your energies, e.g., those beautiful unnecessary clothing and homes, all those extra material possessions, and all the Kin'ah, Ta'ava, and Kavod that you love so much. Those ugly ants and creepy creatures that thrive on the earth itself will remind you to "bug off" and aim upwards!

*Iust as Lashon* 

Hara is true

poison, so is

your positive

opinion of

others super

powerful. For

good reason

Gedolei Yisroel
work on Ayin
Tova
overtime!

for since its an injection of since its analysis and injection of since its analysis

עוֹדֶנּוּ מְדַבֶּר וְהַנֵּה יוֹנָתָן בֶּן אֶבְיָתָר הַכּּהֶן בָּא, וַיּאֹמֶר אֲדֹנָיָהוּ בּאֹ כִּי אִישׁ חַיִל אַתָּה וְטוֹב תְּבַשֵּׁר. **וַיַּעַן יוֹנָתָן וַיּאֹמֶר לַאֲדֹנִיָּהוּ אֲבָל** אָדֹנֵינוּ הַמֶּלֶךְ דָּוִד הִמְלִיךְ אֶת שְׁלֹמֹה. מ"א א מב-מג.

פרשת שמיני - החדש תשפ"ד

# True Beauty and Song Can Only Be Found in *Ruchaniyus* and Closeness to Hashem

The Maharal says<sup>13</sup> that Ruchaniyus has to be beautiful, and that is the reason why we have an *Inyan* of "Hiddur" (to beautify a) Mitzva. The world is comprised of four main elements: אָשׁ מֵיָם רוּחַ עָּפָר fire, water, wind,

and earth. Earth is the most *Gashmiyus* (physical), and is the ugliest. Next is water, then wind which is clearer, and fire is the prettiest. The fiery sun is **up** in *Shamayim*.

Birds are considered a higher form of creature, demonstrated from the fact they sing, and singing is a *Ruchaniyus Inyan*. Right by the *Kisei HaKavod* there is loads of unbelievably beautiful song. And some birds can even talk (similar to an *Adam*). Almost all birds are kosher (the *Torah* has to specify the *Treife* ones). Although a bird is more *Ruchaniyus'dik*, notice how the *Torah* mentions so many *Treife* ones (**20** kinds).

#### Watch Out for Fake Spiritualism

Being spiritual can actually be dangerous, like Jihad wars and Crusade *Reshaim*. Notice

how the main *Avoda Zara* are celestial beings, and the Torah warns: לֹא תַעֲשׂוּן אָתִּי יִתרוּ not to replicate these forms (Chazal<sup>14</sup>) i.e., watch out for fake spiritualism. The *Yetzer Hara's* favorite trick is when you feel so good aiming upward with a religious *Shita*. Indeed, the *Treife* birds are basically predators. Although they live in the "spiritual" sky, they

are cruel and they hurt. \*\*\*\*
Without A Mesora It's Not

## Without A *Mesora*, It's Not Kosher

In fact, Avoda Zara was known mainly as Avodas Cochavim; those beautiful lofty stars! And the sun and moon were both Avoda Zara's. If the Torah permits most birds, why are only chicken (duck and turkey and pigeons) kosher? Because to know what's kosher, you need a: naion tradition. All those millions of pretty birds are unknown! And the same with religion; you need a naion tradition, i.e., the holy Torah, and no making up your own religion! And even if you keep the Torah, very often your Frumkeit can

be downright dangerous, like when you're so sure of your own *Derech*, and look down at *Yidden* whom you consider inferior. You think you're the bird in *Shamayim*, and he's the

all" in
Ruchaniyus,
like Shas,
loads of
Chesed, Zikkui
HaRabbim,
etc. is nothing
compared to
the Baal
Bitachon who
is always
LOOKING to
improve

"Having it

<sup>13</sup> חידושי אגדות מהר"ל ב"ק ט א, הידור מצוה עד שליש. פירוש זה כי המצוה אע"ג שהמצוה היא דבר גשמי כמו אתרוג ולולב, וכל המצות הם בדבר גשמי, מ"מ מצד שהיא מצות השי"ת היא מצוה אלקית, ומפני שהיא אלקית ראוי שתהיה מהודרת, כי הדבר שהוא חמרי גשמי כל שהוא גשמי יותר אינו הדור ומפואר, וכבר בארנו זה במקומות (אחרים). כי תראה הארץ אשר יש בה עבות החמרי לגמרי, והמים שהם יותר זכים אין בהם הגשמיות כ"כ ולכך הם זכים יותר, והרוח עוד יותר זך, (והאש) היסודי שקרוב יותר לשמים יותר זכים, עד שאין מונעים הראיה מן הכוכבים (ונראים הכוכבים דרך אש היסודי) וכל אשר הוא למטה יותר יש בו עבות החמרי, ואין צריך לזה ראיה כי החמרי אין בו הדור ונוי. ומפני כי המצוה היא אלקית ראוי שתהיה המצוה מהודרת ומפוארת, וכן אמרו (שבת קלז א) זה קלי ואנוהו התנאה לפניו במצוות, כי כאשר מתנאה לפניו במצוות, וזה מפני כי המצוה האלקית אינה גשמית שהרי היא מצוה אלקית, וכאשר מתנאה לפניו אף במצוות מורה כי הוא יתברך בלתי גשמי לגמרי, ועל זה אמר זה אלי ואנוהו התנאה לפניו במצוות.

ובספרו נצח ישראל (פרק ז) ותדע שכל אשר הוא יותר חמרי - הוא עכור. שתמצא הארץ שהיא יותר גשמית, היא עבה ועכורה לגמרי. והמים יש להם גשם דק, יש בהם בהירות יותר. והרוח יש לו דקות הגשמי יותר, והוא עוד יותר בהיר.

<sup>14</sup> ר"ה כד ב, והתניא, לא תַעֲשׂוּן אָתִּי (יתרו כ כ) לא תעשון כדמות שמשיי המשמשין לפני, כגון חמה ולבנה כוכבים ומזלות. וברמב"ם הלכות ע"ז (ג יא) וכן אסור לצור דמות חמה ולבנה כוכבים מזלות ומלאכים, שנאמר (יתרו כ כ) לא תַעֲשׂוּן אָתִּי, לא תעשון כדמות שמשיי המשמשין לפני במרום ואפילו על הלוח. (עיין שלחן ערוך יו"ד סי' קמא סעי' ד).

Bitachon Weekly nobody ant, *Rachmana Litzlan* (the truth can be the exact opposite).

## People With *Nisyonos* Become the Greatest

It is interesting how all fruits and vegetables are automatically kosher (with the exception of fruits and vegetables grown in *Eretz Yisroel*, which are not kosher until *Terumos* 

and *Ma'asros* are separated). Notice their *Ma'ala*, how they all started off in the ugly ground, and how they "rose above" their background and became edible. And the greatest of all vegetative foods is bread, since so much hard work goes into it (there are 10 steps till bread is produced) and whatever comes with difficulty, always makes you on top. The *Bracha* on bread (הַמּוֹצִיא) covers all other foods eaten in the meal, and the *Mitzva* of *Birchas HaMazon* is said only after bread.

Indeed, people with *Nisyonos* become the greatest.

כֹל מַפְּרֶסֶת פַּרְסָה וְשֹׁסַעַת שֶׁסֶע פְּרָסֹת מַעֲלַת גֵּרָה בַּבְּהָמָה אֹתָהּ תּאֹכֵלוּ יא ג בַּבְּהָמָה אֹתָהּ תּאֹכֵלוּ יא ג Your Weakness Makes You Humble and

# Your Weakness Makes You Humble and Gives You a Lev Nishbar

Have you ever seen those kosher animals who have to stand on split hooves? It looks crazy! It looks like they're all messed up, and can barely stand normally. Every step they take looks precarious! And they are *Davka* the kosher animals that we eat. Those *Treife* animals with closed hooves look solid; yet the *Torah* doesn't want us to eat them.

Why do all people always have difficulties, with *Parnasa*, relationships, health, *Chas V'shalom*, etc.? When a person is frail and lacking somewhere, then he is humbled, and he needs to turn to Hashem and have *Bitachon*. Surely it is a *Ma'ala* to aim for a

פרשת שמיני - החדש תשפ"ד שופיט החדש תשפ"ד // eudardik orderly

smooth and *M'sudardik* orderly life. However, the *Chisaron* of being inadequate is *Min HaShamayim*, and you have to work on appreciating your *Chesronos*, your inabilities, and your weaknesses.

A friend of mine once bought a Germanmade shed, and the company was called

"Stolzfuss", i.e., a solid footing. Indeed, German workmanship is usually done well and solid. They are very *M'sudardik*, orderly people, and very punctual with no nonsense. They are also very bright. This is the *Sakana* (danger) of everything going perfect. They turned out to be the cruelest form of humans that mankind ever produced!

Like *Sedom*, which was: 'כְּגַן ה' a paradise, where everything is A-1. And look how rotten they became!

So it's time to be happy about our weaknesses, or when the weather is not so great. Your being disorganized (which you should try to improve on) can cause you a lifetime of aggravation, sometimes major and sometimes minor. But everything is *L'tovah*, and it also it gives you a certain humility and a *Lev Nishbar*.

Those shaky split-hoof animals have a great Ma'ala because of their inadequacies. Also, a: מַעֵּלֶה גֵּרָה (animal that chews its cud) is a Siman (sign) of being kosher. Although "chewing its cud" means that the digested food comes back up the neck, we can suggest that it is a Remez. An "upward" neck (מַעֶּלָה גַּרָה) can symbolize Shtoltz, when a human raises his neck. He is proud, upright, and confident.

In fact, humans stand straight, unlike animals. A human was meant to have a

Why am I

always late,

or messy, or

forgetful, or

depressive, or

inappropriate,

or weak, or

not "with it"?

There is a

good reason!

measure of *Ga'ava*. וַּתְּחַסְּרֵהוּ מְעֵט מֵאֱלֹקִים תּהֹלִים תּהֹלִים Man is "right under" Hashem. He is like a: מֶלֶךְ בְּתַּחְתּוֹנִים (monarch of the "lower" worlds), and Hashem created him this way, so that he should aim upwards and become great. הָאֱלֹקִים עָשָׂה אֶת הָאָדָם יִשְׁיר קּהֹלֶת ז כִּט Hashem created Man upright. So "split hooves" and "digested food that comes back up the **neck**"

symbolize a combination of being fragile (*Anava*) and being proud ( וַיִּגְבַּהּ 'בּיּה proud ( לְבּוֹ בְּדַרְכִי ה' lifting your heart in the service of Hashem).

Every *Yid* needs both; if you have only *Ga'ava*, or only *Anava*, then you're in trouble. Perhaps this is why the pig

has only: מַפְּרֶסֶת פַּרְסָת פַּרְסָת Shafel'dike (lowly) animal who is total Olam HaZeh; full of fressing, a fragile split hoof. He has no: מַעְלַת גַּרָה food that comes back up the **neck**, i.e., he doesn't raise himself at all, and he remains a lowly Baal Ta'ava'dik creature. All he does all day is looking at his food, food, and food; no greatness or looking upwards at all.

The feet (*Anava*) are the bottom, and the neck (*Ga'ava*) is the top. Every human needs a healthy balance between true *Ga'ava* and real *Anava*.

#### מַדּוּעַ לֹא אֲכַלְתֶּם ייז

# Being *M'chazek* a Broken Jew (Yourself) Can Be One of Your Greatest *Zechusim*

Moshe had Taynos on Ahron; i.e., why he didn't eat the Korban. Moshe was not a Gashmiyus type of person. He fasted 40 days and 40 nights. But in Yiddishkeit, there is a time and place for the most-simple Gashmiyus, like eating a Korban. And eating it gives a Kapara for sins! Next time you eat because you are depressed, don't play down your "lofty" actions. Being M'chazek a broken Jew (yourself) is a phenomenal Mitzva. So many of us need Gashmiyus to help us chill

out from stress.

Bítachon

turns

everything

upwards

Ideally, it would be great to realize how therapeutic a blatt *Gemara* can be for your blood pressure. Or how being involved in *Zikkui HaRabbim* can do wonders for your psyche and your self-esteem. But often you need *Gashmiyus*, like food, or play, or schmoozing, or taking walks, photography,

woodworking, or "joining the *Chevra*"; you are doing this because you **need** to (hopefully with a *Rebbe's* guidance), and it should be viewed as one of your greatest *Zechusim!* In *Shamayim* it could be *Kodesh Kodoshim*, and there would be

Taynos on you for **not** engaging in such activities when necessary!

#### וַיִּשָּׁמַע משֵׁה י כ

# A Person Who Is *L'shem Shamayim*Values Every Move He Makes, Even His Mistakes

Entire holy Pesukim are spent about the

episode of Moshe being upset with Ahron for not eating the Korban. In the end, Ahron explains himself, and Moshe admits his mistake without: בוּשׁה embarrassment. (Rashi). What an important lesson! When you make a fool of yourself, complaining and making scene in public, and later you were proven to be off the wall and completely wrong; how do you feel? You are full of shame and remorse, and loaded with depression. "What a fool I made of myself"? And Moshe is just the opposite. He admits his wrong right away (without arguing) which is tremendous Gevura. And he has no: בּוּשָׁה embarrassment. He moves on as if nothing happened. I would suggest that Moshe valued every move he made. even his mistakes, since he was L'shem Shamayim. No wonder he was so great! \*\*\* Chazal say רָשָׁעִים מְלֱאִים חַרָטוֹת "Reshaim" are

פרשת שמיני - החדש תשפ"ד

full of regret. Although regrets can be a big

Ma'ala, they can also destroy a person and his future productivity. I have heard stories of Baalei Mussar who after making the worst mistakes continued without getting all Tzu'tumult (confused). It might be K'dai (worthwhile) to make up your mind: "I am not a sensitive person". "You can call me the worst names, and I can make the worst mistakes, even terrible sins, Chas V'shalom. I'm not impressed! I just do Teshuva and keep going!"

The Haftorah of this week's Parsha (Shemini, not Parah) has

a story about *Dovid HaMelech* with a similar *Mussar Haskel*...

In other religions, their leaders NEVER sin. By Klal Yisroel we CAN fall, since we pick ourselves up, and forge ahead in our service of Hashem. This is

our greatness

Dovid was very upset and he took the blame<sup>17</sup>. The Malbim

says that as a result, *Dovid* began serving Hashem out of: יְרְאַת הָעוֹנֶשׁ: ( fear of punishment), which was a *Yerida* (fall) from his former *Madrega* of *Avodas Hashem*, which always was out of *Simcha* and *Ahava*. The *Aron* was rerouted, and given to *Oved Edom HaGitti*, who was very respectful to it, and he was *Zoche* to an abundance of children as a reward<sup>18</sup>. *Dovid* saw that just as

## הפטרה לפרשת שמיני

וַיִּחַר לְדָוִד עַל אֲשֶׁר פָּרֵץ ה' פֶּרֶץ בְּעֻזָּה ש"בּוּח Fearlessly Continue and Don't Be *Nis'pael* from Your Mistakes

<sup>15</sup> פירוש המלבי"ם לספר שמואל עה"פ וְדָוִד וְכֶל בֵּית יִשְׂרָאֵל מְשַׂחֲקִים לְפְנֵי ה' בְּכֹל עֲצֵי בְרוֹשִׁים וּבְּכָנַּרוֹת וּבְנְבָלִים וּבְתֻפִּים וּבְתֶפִּים וּבְּנֶלְים וּבְּלֶבְים וּבְּלֶבְים וּבְּלֶבְים וּבְּבֶלְצֶלִים (ש"ב ו ה) וגם בזה לא עשו כראוי בשתים, א) **שהיו משחקים דרך שחוק לא כשמחים ברעדה**, ב) שלא היה ע"י כלי שיר המיוחדים לעבודה ולא ע"י הלוים המיועדים לזה רק כל בית ישראל כלו ובכל עצי ברושים, ר"ל בכל מיני כלי זמר

<sup>16</sup> ש"ב ו ו-ז, וַיָּבֹאוּ עַד גֹּרֶן נָכוֹן וַיִּשְׁלַח עֻזָּה אֶל אֲרוֹן הָאֱלֹקִים וַיּאֹחֶז בּוֹ כִּי שְׁמְטוּ הַבָּקְר. וַיִּחַר אַף ה' בְּעֻזָּה וַיַּכֵּהוּ שָׁם הָאֱלֹקִים עַל הַשָּע ווּיִשְׁלַח עָזָה אָל אֲרוֹן הָאֱלֹקִים (ופירש המלבי"ם: וַיָּבֹאוּ - אחר ששגו בכל אלה, הוסיף עוזא לפשוע במה ששלח ידו לאחוז בארון, בחשבו שצריך סמך בל יתמוטט, והיה לו לדעת כי ה' השוכן בו נושא לא נישא, ואמרו חז"ל נושאיו נשא, את עצמו לא בארון, בחשבו שצריך סמך בל יתמוטט, והיה לו לדעת כי ה' השוכן בו נושא לא נישא ווּכַבה על בארו וַיַּכֵּהוּ עַל הַשַּל - על ששל כ"ש, והסבה לזה היתה כִּי שָׁמְטוּ הַבָּקָר מתחת העגלה, והיה לו להבין שזה היה משאתם ופחדם. וַיַּכֵּהוּ עַל הַשַּל - על ששל ושכח הארון ופחד ה' בעודו עומד לפניו).

<sup>17</sup> ש"ב ו ח-ט, וַיִּחַר לְדָוִד עַל אֲשֶׁר פָּרָץ ה' פֶּרֶץ בְּעֻזָּה וַיִּקְרָא לַמְּקוֹם הַהוּא פֶּרֶץ עֻזָּה עַד הַיּוֹם הַזָּה. וַיִּרָא דְּוִד אֶת ה' בִּיּוֹם הַהוּא וּיַּאְמֶר אֵיךְ יָבוֹא אֵלֵי אֲרוֹן ה'. (ופירש המלבי"ם: וַיִּחַר לְדָוִד - מזה הבין דוד כי לא הזהרו בכבוד הארון כראוי, וחרה לו על עצמו, ויִּאמר אַיְן ויפלו פניו, ואמרו חז"ל שנשתנו פניו כי זה ההבדל בין ויחר אף, שיוצא לזולתו, ובין חרה לו, ששב אל עצמו, כמו ויחר לקין ויפלו פניו, ואמרו חז"ל שנשתנו פניו כחררה. וַיִּרָא דְּוִד אֶת ה' בִּיּוֹם הַהוּא – פירוש, דוד עבד תמיד מאהבה ומשמחה, ועבודה כזאת תריק על בעליה שפע החסד והרחמים טוב ושמחה, ועתה ביום ההוא שחרד מפחד העונש שחל על עוזא, נפל ממדרגת האהבה אל מדרגת יראת העונש שהיא מדרגה פחותה, וע"כ אמר אֵיךְ יָבוֹא אֵלֵי אְרוֹן ה' - אם באשר הרגיש כי נפל ממדרגתו, אם באשר ראה שמתנהג עם הקרב אל ארון עוזו בדין ובפחד, וכל הקרב אל קדושתו ימות).

<sup>18</sup> וְלֹא אָבָה דְּוִד לְהָסִיר אֵלָיו אֶת אָרוֹן ה' עַל עִיר דְּוִד וַיַּטֵּהוּ דְוִד בֵּית עֹבֵד אֶדוֹם הַגֹּתִּי. וַיַּשֶׁב אָרוֹן ה' בֵּית עֹבֵד אֶדם הַגִּתִּי שְׁלֹשָה חֶדְשִׁים וַיְבֶרֶךְ ה' אֶת עֹבֵד אֱדם וְאֶת כָּל בֵּיתוֹ. וַיַּגַּד לִמֶּלֶךְ דָּוִד לֵאמֹר בַּרָךְ ה' אֶת בֵית עֹבֵד אֱדֹם וְאֶת כָּל אֲשֶׁר לוֹ בַּעֲבוּר אְרוֹן הַאֵלֹהִים וַיִּלֶךְ דְּוִד וַיַּעַל אֶת אֵרוֹן הָאֵלֹהִים מִבָּית עֹבֶד אֱדֹם עִיר דָּוִד בִּשְׁמִחָה. ש"ב ו י-יב.

the *Aron* can cause pain and death, great *Brachos* can also come as a result of the *Aron*.

He started dancing and singing all over again and to such an extreme that his wife *Michal* considered it too much<sup>19</sup>. The *Me'am Lo'ez* points out<sup>20</sup> how *Dovid* noticed that *Michal* was looking down at him, yet he didn't care and he continued full blast with his *Derech* of: אַת ה' בְּשִׂמְחָה Serving Hashem with *Simcha* to the extreme. He didn't remain traumatized from the incident with: עַדָּה *Uzza*.

This is so different from so many of us. When we make mistakes and are punished from *Shamayim*, we can lose our former glory very easily. Being impervious takes a *Melech* who isn't *Nis'pael* from his mistakes, despite their seriousness. And especially being *Oved Hashem B'simcha* and *B'ahavah* is something you never give up and you fearlessly continue! A *Dovid* type, who has a

big (*Admoni*) *Yetzer Hara*, needs extreme *Simcha* in *Mitzvos*, and needs to say: וְהַעֲרֵב נָא make the *Torah Geshmak* many times. \*\*\*\*\*\*

Dovid was so *B'simcha*, that he was *M'zalzel* in himself when he danced. He insisted in giving more *Kavod* to *Shamayim* and putting

himself down. This is because he was so crazy in love with Hashem, and he recognized all the goodness going on in his life. This was his line, and he is our model, as we say: וּבְשִׁירֵי דָוִד עַבְדֶּךְ נְהַלֶּלְךְ תפלת שחרית, ברוך

פרשת שמיני - החדש תשפ"ד

שאמר we will praise You with the songs of Your servant, *Dovid*. Every *Yid* who says *P'sukei D'zimra* and says *Tehilim* has to remember to be a *Dovid!* 

When we daven and say *Tehilim*, we should be laughing uncontrollably with the beauty of *Dovid HaMelech's* words! For most of us, we need to privately thank Hashem (preferably with a: סָּדֶר קְבוּעַ regular set time) for all the great things happening daily to us, both in *Ruchaniyus* and in *Gashmiyus*. Nothing stops our never-ending love and *Simcha* for Hashem. Thanking is our essence (*Yehudi* means *Hoda'ah*) and also a ticket to a good *Olam HaZeh* and *Olam HaBah*.

## הפטרה לפרשת פרה

וְזָרַקְתִּי עֲלֵיכֶם מֵיִם טְהוֹרִים וְנָתַתִּי לָכֶם לֵב חָדָשׁ וַהָּסְרֹתִי אֶת לֵב הָאֶבֶן מִבְּשַׂרְכֶם יחזקאל לו כה-כו Hashem Can Purify Your Heart

The Navi says in the name of Hashem that I

will remove your stony heart, and give you a feeling heart. Look how Hashem can change a person! All your *Ruchaniyus* issues can disappear, if you believe in the power of one *Parshas Parah*. Instead of those ice-cold *Tefilos*, now you daven

with feeling, and you can even cry; no more: לֵב אֶבֶן cold heart! I know a person who had major issues with *Shmiras Einayim*, until he told Hashem: אָלְמֶלֵא הַקְבָּ"ה עוֹזְרוֹ לֹא יָכוֹל לוֹ "It is in Your hands to save me from my *Ta'avo*s,

True Malchus is

when you aren't

Nis'pael from

negative

situations

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> וַיְהִי כִּי צָעֲדוּ נִשְׁאֵי אֲרוֹן ה' שִּשֶּׁה צָעָדִים וַיִּזְבָּח שׁוֹר וּמְרִיא. **וְדָּוִד מְכַרְכֵּר בְּכָל עז לְפְנֵי ה'** וְדָוֹד חָגוּר אֵפּוֹד בָּד. וְדְוֹד וְכָל בֵּית יִשְׂרָאֵל מַעֲלִים אֶת אֲרוֹן ה' בִּתְרוּעָה וּבְקוֹל שׁוֹפָר. וְהָיָה אֲרוֹן ה' בָּא עִיר דְּוִד וּמִי**כל בַּת שָׁאוּל נִשְׁקְפָּה בְּעַד הַחַלּוֹן וַתְּרֶא אֶת** הַמֵּלֵךְ דָּוִד מִפְּדֵז וּמִכַרְכֵּר לְפָנֵי ה' וַתְּבֵז לוֹ בִּלְבָּה. ש"ב ו יג-טז.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> מעם לועז על ספר שמואל ב עה"פ וְהָיָה אֲרוֹן ה' בָּא עִיר דָּוִד וּמִיכַל בַּת שָׁאוּל נִשְׁקְפָּה בְּעַד הַחַלּוֹן וַתֵּרֶא אֶת הַמֶּלֶךְ דָּוִד מְפַזַּז וּמְכַרְכֵּר לִפְנֵי ה' וַתִּבֶּז לוֹ בְּלְבָּהּ (ש"ב ו טז, עמ' פג, בשם ספר תנופה חיים לר' חיים פאלאג'י, דהי"א טו) ונאמר בדברי הימים וּמְכַרְכֵּר לִפְנֵי ה' נַּבָּא עַד עִיר דְּוִיד וּמִיכַל בַּת שָׁאוּל נִשְׁקְפָּה בְּעַד הַחַלּוֹן וַתֵּרֶא אֶת הַמֶּלֶךְ דְּוִיד מְרַקֵּד וּמְשַׁחֵק וַתְּבָז לוֹ בְּלְבָּהּ וְיִה טִר בָּוֹת ה' בָּא עַד עִיר דְּוִיד וּמִיכַל בַּת שָׁאוּל נִשְׁקְפָּה בְּעַד הַחַלּוֹן וַתֵּרֶא אֶת הַמֶּלֶךְ דְּוִיד מְרַקְּדְ וּמְשַׁחָק וֹתְּבָז לוֹ בְּלְבָּה (דהוסיף לפזז (דהי"א טו כט) ונאמר כן לספר בשבחו של דוד, שאף על פי שהרגיש בה שהיא בזה לו בלבה, לא נרתע מכך והוסיף לפזז ולכרכר בכל עוז.

and I can't do it without You.

Before *Pesach* used to be a time especially for getting rid of *Ruchaniyus-type Chametz*. It's a time to daven extra hard, and to work on having the main *Bitachon*, i.e., *Bitachon* in

Ruchaniyus. Many who suffered from lifetime bad-habits. like Ka'as. Chanufa flattery. and Sheker, have turned suddenly around. The Parah Aduma ("red" cow) which symbolizes sin and bad habits. can suddenly be channeled in the right direction. The more vou repeat the words of the holy



R' Manis Mandel (left) with R' Shmuel Birnbaum (right)

אמעוֹ: וְזָרֵקְתִּי עֲלֵיכֶם מַיִם טְהוֹרִים וְנָתַתִּי לָכֶם לֵב חָדָשׁ וֹזְרַקְתִּי עֲלֵיכֶם מַיִם טְהוֹרִים וְנָתַתִּי לָכֶם לֵב חָדָשׁ l will purify your heart, the more you believe in their truth; and the more you believe, the more it will happen. R' Shimshon Pincus Zatzal once took me aside into a room privately, and told me that he repeated: לֵב טָהוֹר בְּרָא לִי אֱלֹקִים thousands of times, and "the entire Shimshon Pincus comes from this".

#### **But I Hate This Nasty Fellow!**

A Yungerman was working in an office, and he got the impression that certain co-workers disliked him, with their nasty, negative criticism. He started imagining that everybody loved him, and he loved them. You can't imagine what a radical change took place! It's all up to you.

In Novardok they kept saying: כַּמַיִם הַפָּנִים לַמָּנִים לַּפָּנִים כַּן לֵב הָאָדָם לְאָדָם משלי כז יח לַפָּנִים כֵּן לֵב הָאָדָם לָאָדָם משלי כז יח Just like the water reflects your facial expression, your פרשת שמיני - החדש תשפ"ד

friends heart reflects your feelings towards him. When you force yourself to love the worst anti-Semite, you may even save your life, by working on seeing good and loving your sworn enemy. And talking to them is: לאו

דַוָקא necessarily needed; just your positive thoughts alone can save you. (But there are no: כַּלְלִים rules). \*\*\* My uncle, Manis Mandel Zatzal. once the quoted Vishnitzer Rebbe. and he said: "As far as those who love me. already fine. And with regard to

those who don't love, me I'll love them so much that they'll be forced to love me! R' Manis Zatzal lived such a life, and his children have plenty of pictures with him hugging people.

In general, as we clean for *Pesach* and get rid of our *Chametz* (all kinds), it's a big *Inyan* to get involved in working on *Ahavas Yisroel*. Between *Purim* and *Pesach*, the *Novardokers* would go to a winter resort, and cross examine their behaviors even more than in *Elul*, and they would come home for the *Seder* like new people.

# NOVARDOK

#### A Novardoker "Birur"

A friend of mine had tremendous aggravation

from his son who wasn't doing well with *Shiduchim*. He went to Rav Galinsky to cry his heart out, since he realized that his son would probably remain a broken *Bachur* for the rest of his life. R' Galinsky *Zatzal* told him that his pain was unfounded. He had plenty of *Nachas* from his other children, so why isn't he dancing all day about them?

R' Galinsky Zatzal explained to him that people have weird а Geshmak in being sad, and they feel a certain (sick) importance about being a *Nebach*. Self-pity is a Yetzer Hara! And: עיקר חיוּת הָאָדָם שָׁבִירַת הַמְּדוֹת Our main purpose in life is breaking our *Middos!* (*Gr*"*a*<sup>21</sup>). The Orthodox community was always hurt by all those Anti-Semitic, self-hating Jews, like the N.Y. Times who love putting themselves down! \*\*\*

It's all the same *Midda:* Let's be negative and destroy ourselves! When the Arabs are busy blowing themselves up and hurting everybody, it is unfortunately the same idea. And just like we see the fallacy in their sick behavior, so should we realize that when we are sad, it is often the same idea!

Middos are tricky. Believe it or not, we all had a predisposition to secretly enjoy being a Rachmanus case, way before our actual difficult issue came up! You need to fight this all your life, by being happy to the extreme. I know a true Novardok story where they were happy during a terrible time. You need Mesirus Nefesh in working on Middos.

I know a Yungerman, that whenever he has

פרשת שמיני - החדש תשפ"ד

any kind of difficulty in life (including physical maladies), he yells at himself and says: "You get what you secretly enjoy!" Stop looking for trouble! בְּדֶרֶךְ שָׁאָדָם רוֹצֶה לֵילֵךְ, בָּהּ מוֹלִיכִין אוֹתוֹ! He told me that this works magic! Sometimes he needs to persist until he sees results, and all kinds of problems disappear (including blood clots).

The more
Mussar you
learn, the more
you really
believe: הַכּּל לְטוֹבָה
it's all good,
and the more
Simcha you will
have

# The Power of Mussar B'hispa'alus

#### TRUE STORY

About 10 years ago, I was preparing a *Dvar Torah* for my Bitachon Weekly, and I was looking for a *Sefer*. Somebody smiled and passed me a *Madregas HaAdam* (knowing that I'm a *Novardoker*). It was truly *Hashgacha*. A few minutes later, I was fighting cats and dogs with a

major *Talmid Chochom* who I prefer discussing my *Vorts* with, since his greatness in *Torah* combined with his uncompromising criticism, helps me to be *Zoche* to a *Vort* that is true.

But this time, he really got carried away criticizing my *Vort* and screaming at me. (I also got carried away). I really had to tone down, so there was the *Madregas HaAdam* just when I needed it. I read a few paragraphs (with *Hispa'alus*) about working on *Middos*, and instantly I was in a different world. What magic! And it's so calming! There's nothing sweeter than *Mussar B'hispa'alus* (and a soft niggun).

Later, we met, and we were best friends as if nothing happened.

<sup>21</sup> הגר"א בפירושו למשלי עה"פ הַחֲזֵק בַּמּוּסָר אַל תָּרֶף נִצְּרֶהָ כִּי הִיא חַיֶּיךְ (משלי ד יג) כי היא חייך, **כי מה שהאדם חי הוא כדי** לשבור מה שלא שבר עד הנה אותו המדה, לכן צריך תמיד להתחזק, ואם לא יתחזק למה לו חיים.

Have Rabbi
Mandel Daven
for your whole
family each
month.

# BITACHON WEEKLY Nonthly Supporter

# Rabbi Yehudah Mandel will Daven for every monthly supporter each erev Rosh Chodesh

Your Donation will directly help spread Bitachon Weeklys Worldwide

\$10 MO.= 12 Bitachon Weeklys

\$18 MO. = 20 Bitachon Weeklys

\$36 MO. = 40 Bitachon Weeklys

\$52 MO. = 60 Bitachon Weeklys

\$72 MO. = 84 Bitachon Weeklys

\$100 MO. = 120 Bitachon Weeklys

Own the Zechus of Spreading Emunah & Bitachon Worldwide

#### For your donation:

Checks:

Cong. Shaarei Bitachon tax ID 87-4766435

Address: 11 Isabella dr Lakewood NJ 08701

Call/Text:

848-245-4278

Email:

weinberger138@gmail.com

Zelle info:

congshbt@gmail.com

Link:

https://pay.banguest.com/shaareibitachon

Paupal:

PayPal.Me/congshbt

For any questions or comments: 848-245-4278

Send your names to weinberger138@gmail.com
You will get a reply with your monthly supporter number which you
will need if you would want to change or add names in the future.



# **BITACHON WEEKLY**

#### LIVE A LIFE OF MENUCHA AND HAPPINESS

# HUNDRED'S OF YIDDEN TESTIFY THAT BITACHON WEEKLY HAS TRULY ENHANCED THEIR LIVES. YOUR DONATION WILL IMPACT THOUSANDS

#### **DEDICATION OPPORTUNITIES:**

R' MANDEL PARTNERSHIP SEFER SPONSOR PARSHA SPONSOR CITY SPONSOR BW SUPPORTER

\$ 7,500 (\$ 625/M) \$ 3,600 (\$ 300/M)

\$ 1,200 (\$ 100/m)

\$600 (\$50/M)

\$360 (\$30/M)

CORPORATE SPONSORSHIP - CALLUS!

THE PRINTING AND DISTRIBUTION OF HUNDREDS OF COPIES IN LAKEWOOD, BNEI BRAK, BROOKLYN. MONSEY, GREAT NECK, DEAL, BALTIMORE AND MORE.

BRING BITACHON WEEKLY TO YOUR CITY FOR ONLY \$60-\$120/WEEK

CALL/TEXT (848) 245-4278

#### **To Donate:**

- Call/Text (848) 245—4278
- Mail: Cong. Shaarei Bitachon Tax ID 87-4766435
   11 Isabella Drive Lakewood, NJ 08701
- Zelle info: congshbt@gmail.com
- Credit Card: <a href="https://pay.banquest.com/shaareibitachon">https://pay.banquest.com/shaareibitachon</a>





#### **Questions To Rabbi Mandel**

(continued from last page)

It's a *Goyishe* mentality, that the only world you're in, is here. I asked R' Matisyahu, how do you deal with *Yissurim*. He told me: There's two worlds! If you only have one world, it's a *Rachmanus* on you. It's a *Rachmanus* that you aren't involved in the next world. You are not going to be here forever. How will you deal with death? You will both disappear one day! So if you are so angry now, how will you deal with death? You have to learn: "It's tough!" And deep down, the complaints can have a lot of *Kavod* involved, the drive to succeed, and to get everything you want, etc.

SOME PEOPLE LOVE NOT GETTING EVERYTHING THEY WANT! Like *Esther*. Do you want to be an *Esther* and *Mordechai*, who gave up everything for the *Klal*? Or do you want to be someone who is "tancing (dancing) along" through life? Do you want to be the REAL thing? Or to be *Bedi'eved*? I know. I know that you don't want to be the real thing. But Hashem thinks highly of you; that's why he gave you such a *Nisayon*. He considers you people to be *Ahron HaCohen* material.

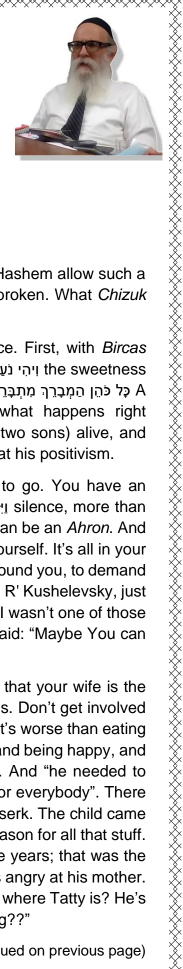
And IF you brainwash yourself long enough in this way of thinking, it simply won't mean a thing to you. You will walk around as it nothing happened, nothing at all. But it has to do with the way you think. The problem is that you were taught to thing negatively, and when things happen, to get worse, and to kvetch. People say: Oh, they're not the same. Look at what they went through, it's because of that! I knew a *Yid* who went through the Nazi Holocaust (we should never know of it). His name was R' Gershon Liebman; I never saw a happier person. They say that during the Holocaust he was even happier, since he had to learn even more *Mussar!* Brainwash yourself in the right ways of thinking, and avoid all the people who tell you NEBACH!!! NEBACH!!! Avoid all the "nebach-nebach" people; they'll destroy you. They'll teach you: Oy, that's terrible! How can Hashem do that! Be angry at Hashem! Wait! And the fact that you were born, means nothing to you?? YOU NEED A WHOLE NEW BRAINWASHING. And then you'll be happier than people with a hundred kids.

It's all in your head. *Avrohom Avinu* had no kids for a hundred years. R' Kushelevsky had no kids for 87 years. You have who to learn from. Now there's no excuses. The problems come from not learning *Mussar*. You're still busy finishing *Shas*, with no *Mussar*. And if you are already learning *Mussar*, you are not learning the RIGHT *Mussar*, i.e., the Mussar that YOU need, the *Mussar* that makes you happy, and laugh at the world who are all kvetching and going to war. Everyone's killing each other, everyone's reading horrible news... Want to be one of them? Join the world! It's not so much fun. Be like R' Matisyahu said. He accepted his *Tzaros* because he knew there's another world.

Then you will say: "Who cares?" You just lost all your *Gehinom!* You should be dancing! *Gehinom* is not an issue for you? Do you know what *Gehinom* is? It's worse than a hundred Hamas's. And you just lost it! Because of him! You should thank that child for the rest of your life! He took away our *Gehinom!* He should be the star of the family.

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com

# Questions To Rabbi Mandel



#### Broken from Yissurim

Question: Me and my wife just found that we had a miscarriage. How can Hashem allow such a thing to happen in Mazal Adar? Can it be because of Aveiros? We are so broken. What Chizuk can Rabbi Mandel provide for us?

**Answer:** In this week's *Parsha*, *Ahron HaCohen* blessed *Klal Yisroel* twice. First, with *Bircas* Cohanim, the most beautiful Bracha. And second, with: יָהָי נֹעֲם ה' אֱלֹקֶיכֶם עָלֶיכֶם וכו' the sweetness of Hashem should be on you, i.e., the Shechina. And Chazal say: בַּל כַּהָן הַמְבַרֶךְ מִתְבַּרֶךְ סוטה לח ב A Cohen who blesses, becomes blessed. Two beautiful Brachos. And what happens right afterwards? A fire comes down, and burns his two prize possessions (his two sons) alive, and destroyed them on the spot. What did he do? וַיִּדֹם אַהֶּרֹן He was silent. Look at his positivism.

Now, all you who like to kvetch, continue doing so. But it's not the way to go. You have an opportunity to become an Ahron. Ahron is sitting in a Gan Eden for his: יַּדֹם silence, more than (almost) anything else he did in his life. He is so high and so big. YOU too, can be an Ahron. And you can do it happily. וַיִּדֹם means that he really didn't care. You can teach yourself. It's all in your head. If you want to go kvetching, it's because it's the "style" of the people around you, to demand things from HaKadosh Baruch Hu, to want things. Give me this, give me that. R' Kushelevsky, just had a baby at 87. There's a reason why he had a child at that age. He said: I wasn't one of those kvetches, that felt like the *Eibishter* owes me anything. When I davened, I said: "Maybe You can do me a favor? You owe me nothing".

Sit down, and thank Hashem; for your wife, that you have each other, and that your wife is the best lady, your wife has the best husband, etc. And you may have other kids. Don't get involved in the filthy world, in the *Treife* world of having complaints against Hashem. It's worse than eating pork chops. You don't know how unhealthy it is. The way to go is accepting and being happy, and saving: "that Neshama was a holy Neshama, and I accomplished worlds". And "he needed to expire just at that moment. That was the best thing for him and for us and for everybody". There is a true story of a five-year-old boy that was killed, and his mother went berserk. The child came to his mother in a dream, and said: "Ma, why are you crying? There was a reason for all that stuff. And if you would know how good-off I am, because I HAD to leave after five years; that was the plan Le'chatchila (from the beginning). You're crying for no reason!". He was angry at his mother. And this woman had lost her husband, and the child said: "And do you know where Tatty is? He's giving shiurim in Gan Eden... we're having a blast up here, and you're crying??"

(continued on previous page)