Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה לזכות ר' מאיר בן לאה



אחרי מות

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

Bitachon Weekly

# TO RECEIVE BITACHON WEEKLY BY EMAIL SEND A REQUEST TO:

#### thenewbitachonweekly@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400

Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com

And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898

לזכרון עולם בהיכל ה'

לזכר נשמות

נחמן בן זאב קהת משה
יטלא בת יהודה
אהרן בן יהודה אריה הכהן
טאבא בת ביילא
שרגא פייבל בן משה יוסף
גבריאל בן פנחס
רחל בת נחמן
משה בן פנחס

לזכותן של שרה יהודית בת ביילא חיה פערל בת ביילא

Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur



# BITACHON WEEKLY אחרי מות תשפ"ד

#### IN THIS ISSUE

- THE TRUE OVED HASHEM IS A HAPPY AND CONTENT PERSON WHO IS MISSING NOTHING
- DIFFICULTIES ARE OPPORTUNITIES FOR GROWTH, WHICH IS THE REAL "HAVING"
- TO REJOICE WITH ANOTHER PERSON'S SUCCESS, YOU MUST FEEL FULFILLED AND HAPPY WITH YOURSELF
- SAMEACH B'CHELKO COMES
   BEFORE ANY OTHER AREA IN
   AVODAS HASHEM
- YOUR SIN IS JUST A STEPPING STONE TO FURTHER IMPROVE YOURSELF AND CONTINUE HEADING FOR GREATNESS
- FOR A PERSON TO BE TRULY #1, HE NEEDS TO BE A BAAL TESHUVA, WHO IS TRULY ON TOP
- GETTING TOO CLOSE TO YOUR LOVED ONES CAN BE DETRIMENTAL
- STORIES OF NOVARDOK

#### פרשת אחרי מות

#### יְלָקָח מְּלֹא הַמַּחְתָּה גַּחֲלֵי אֵשׁ טז יב The True *Oved Hashem* Is a Happy and Content Person Who Is Missing Nothing

Upon his first entry into the Kodesh HaKodoshim on Yom Kippur, the Cohen Gadol would scoop a full shovel of burning coals from the top of the Mizbeach. He would also take: ומלא חַפניו קטרת his hands full of Ketores. We can suggest that a "full" handful symbolizes a person who is full, like Yaakov Avinu who said: יַשׁ לִי כֹל וישלח לג יא l have EVERYTHING (my hands are full, and I'm a happy and content person); not like Eisav who said: יַשׁ לִי רָב וישלח לג ט I have plenty (i.e., "I have a lot, but not enough"). Me'am Lo'ez says¹ that the two: שָּׁעִירִים goats on Yom Kippur symbolize Yaakov and Eisav. Yom Kippur is a Yom HaDin, and the two goats symbolize that a person's entire Avoda on this holiest of days is to choose his path (goat) in life. You have: בַּחִירָה חָפָשִׁית the freedom to choose the right thing (and be a Yaakov), or the wrong thing (and be an Eisav).

#### Difficulties Are Opportunities for Growth, And Opportunities for Growth Are the Real "Having"

Dovid HaMelech said: ה' רעי לא אַחָסֶר תהלים כג א Hashem is my Shepard (so) I will never be lacking. The true Oved Hashem is missing nothing (despite all Dovid's horrific Yaakov also had Nisyonos). unusual Nisyonos, yet he said: יַשׁ לִי כֹל וישלח לג יא I have EVERYTHING. RSRH Zatzal says<sup>2</sup> that this is because by Yaakov, "having" means the opportunity to grow, and therefore he even welcomed his difficulties, since they are all opportunities of growth.

# To Rejoice with Another Person's Success, You Must Feel Fulfilled and Happy with Yourself

The: מַחְתָּה shovel was also full (of burning coals), and *Chazal* say³ that the *Kodesh HaKodoshim* became "full" with smoke (of the *Ketores*). And *Ketores* is: מַּעְשֶׁרֶת a major *Segula* to become rich! (*Chazal*⁴). *Ketores* symbolizes having everything, and: אֵיזֶהוּ בַּחַלֹּהוֹ Who is truly "rich"? One who

<sup>1</sup> מעם לועז (ויקרא, עמ' קסו) וכן אותם שני השעירים שמטילים עליהם גורלות האחד לה' והאחד לעזאזל רומזים ליעקב ולעשו, שכן מצינו בעשו שנקרא "שעיר" שפירושו גם "עז". וגם ביעקב אומר הכתוב (תולדות כז כג) כִּי הָיוּ יָדְיו כִּידִי עֵשָׂו אָחִיו שְּעִירוֹת. וכשם ששניהם שלני בבטן אחת, אף השעירים היו צריכים להיות שוים בכל הדברים. והשעיר שעלה עליו הגורל לה' רומז ליעקב, שנפל בגורלו של הקב"ה, כמו שאומר הכתוב (האזינו לב ט) כִּי חֻלֶּק ה' עַמּוֹ יַשְלֶּב חֶבֶל נַחְלָתוֹ. וכשם שאותו שעיר לה' נשחט ודמו נזרק בבית קדש הקדשים, כך זרע יעקב מקומם שמור להם במדור הקדוש בעוה"ב, ויהנו מזיו השכינה. והשעיר לעזאזל רומז לעשו, כשם ששעיר זה נשלח למדבר צחיח ונדחף מצוק למטה ונעשה אברים אברים, אף עשו ימחה מן העולם ויפול מגדולתו, כפי שאומר הכתוב (עובדיה א יח) וְלֹא יִהְיֶה שְּרִיד לְבֵית עֲשָׁוֹ כִּי הֹ' דְּבֵּר, ולא תהא לו שום תקומה בעולם הבא. ביפול מגדולתו, כפי שאומר הכתוב (עובדיה א יח) וְלֹא יִהְיֶה שְּרִיד לְבֵית עֵשָׁוֹ כִּי הֹ' דְּבֵּרְ אֶת אַבְרָהֶם בָּכֹּל (כד א) הרי אושרו של אברהם מתבטא בכך, שהוא נתברך בָּכַּל. יש הרואה ברכה בכל אשר יעשה, נכסיו מצליחים בידיו, אך הוא עצמו נשאר של אברהם מתבטא בכך, שהוא נתברך בָּכַּל. יש הרואה ברכה בכל אשר יעשה, נכסיו מצליחים בידיו, אך הוא עצמו נשאר אומלל בתוך כל אותה ברכה; כל קנינו פורח ומשגשג, אך בלבו אין "שמחה", אין "צמיחה" ופריחה רוחנית. אולם אברהם חש עצמו מבורך, ופרח בכל ברכותיו. הדרגה העליונה, היכולה עם זה להיות נחלת כל אדם בכל מצב שהוא, הרי זו מעלת יעקב: "יָשׁ לִי כֹל", הוא לעולם לא יחסר דבר, שכן לא ישאף לקחת, אלא לתת ולפעול, וגם בשפל המדרגה, כיעקב, ימצא סיפוק עליון לנפטו

<sup>3</sup> משנה יומא (ה א) נוֹתֵן אֶת הַמַּחְתָּה בֵּין שְׁנֵי הַבַּדִּים. צְבַר אֶת הַקְּטֹרֶת עַל גַּבֵּי גָחָלִים, וְנְתְּמַלֵּא כָּל הַבּיִת כֻּלוֹ עַשְׁן. 4 מתניתין יומא (כו א) הפייס השלישי, חדשים **לקטרת** באו והפיסו (כהנים שלא הקטירו קטרת מימיהם יתקבצו כולן לכאן לגורל הקטרת, אבל לא ישנים. רש"י לעיל יד ב). ובגמרא: תנא, מעולם לא שנה אדם בה, מאי טעמא? אמר רבי חנינא, מפני שָׁמַעַשֶּרֶת (שנאמר (ברכה לג י) יָשִׁימוּ קְטוֹרָה בְּאַפֶּרְ, וכתיב בתריה בָּרֵךְ ה' חֵילוֹ).

is Sameach B'chelko, i.e., content with what

he has. Who is the only person who may enter the Kodesh HaKodoshim on Yom Kippur? Only the Cohen Gadol (Ahron). How did Ahron become Cohen Gadol? לב שַׁשַּׁמַח בָּגִדוּלַת אָחִיו Because his "heart" rejoiced with his brother's greatness, so he received the Choshen on his "heart", which had 12 אַבנֵי מִלּוּאִים Avnei **Milu'im** (stones that **filled** their boxes). \*\*\*\*

In order to really be a Sameach B'chelko, you need to scream how happy

you are with what you have

Each Shevet filled his golden box with his

person feel fulfilled with his unique Avodas Hashem without having any Kin'ah of others. How does a person become happy (Ahron) when his younger brother (Moshe) gets a higher position then himself? When he is himself a fulfilled happy person! Chazal say that Ketores also symbolizes Simcha (Zohar5) and Bitachon (Medrash<sup>6</sup>). The Gr"a

explains<sup>7</sup> that when the Gemara says<sup>8</sup> that

unique precious stone; so too should every

ַל זוהר פרשת ויחי (רכט ב, סוף הדף) פתח רבי חזקיה ואמר, תִּכּוֹן תִּפְלַתִי קטרֶת לְפָנֵיךְ מַשְּאַת כַּפַּי מִנְחַת עָרָב (תהלים קמא 5 ב) אמאי מנחת ערב, ולא צלותא דצפרא, דלא כתיב "תִּכּוֹן תְּפָלֶתִי בַּבֹּקֶר"? אלא הכי אתמר, תִּכּוֹן תְּפָלֶתִי קְטֹרֶת לְפָנֶיךּ, **דקטרת** לא אתיא אלא על חדוה, הדא הוא דכתיב (משלי כז ט) שֶׁמֵן וּקְטֹרֶת יִשְׁמַח לֶב, ועל דא כהנא כד אדליק בוצינין הוה מקריב קטרת, כמה דאת אמר (תצוה ל ז-ח) בָּהֵיטִיבוֹ אָת הַנֶּרֹת יַקטִירֶנָּה, וּבָהַעֵּלֹת אָהַרֹן אָת הַנֵּרֹת בַּין הַעַרְבַּיִם יַקטִירֶנָּה, בצפרא על חדוה, דשעתא גרים, ברמשא למחדי סטר שמאלא, והכי אתחזי, ולעלם לא אתי אלא על חדוה. (פַּתַח רַבִּי חָזְקיָּה וְאָמַר, (תהלים קמא ב) תִּכּוֹן תִּפְלָתִי קטֹרֶת לְפָנֵיךְ מַשְאַת כַּפִּי מִנְחַת עָרֵב. לָמָה מִנְחַת עָרֵב וְלֹא תִּפְלֵת הַבּקֵר, שֵׁלֹא כְתוּב "תִּכּוֹן תִּפְלָתִי בַּבֹּקֵר"? אַלָא כָּךְ נַתַבָּאַר, תַּכּוֹן תַּפַלְתִי קטֹרֶת לְפָנִיךְ. קטרֶת לֹא בָאָה אַלָּא רָק עַל חָדוָה. זהוּ שַׁכַּתוֹב (משלי כז ט) שַׁמַן וּקטרֶת ישַׁמַח לָב. וּלָכָן הַכֹּהַן כּשׁמַדליק נָרוֹת, הַיָּה מָקָריב קטרת, כֹּמוֹ שׁנָאמָר (תצוה ל ז-ח) בהיטיבו את הַנַּרת יָקטִירנָה וּבהַעלת אָהַרן את ָהַנָּרֹת בַּיִן הַעַרַבִּיָם יַקְטִירָנָה. בַּבַּקָר עַל חֲדָוָה, שֶׁהַשָּׁעָה גּוֹרֶמֶת, בְּעַרֶב לְשַׁמֶּח צַד שָׂמֹאל, וְכָךְ רָאוּי, וּלְעוֹלֶם לֹא בָא אֶלָא עַל חֲדָוָה). ותא חזי, קטרת מקשר קשרין, ואחיד לעילא ותתא, ודא אעבר מותא וקטרוגא ורוגזא דלא יכיל לשלטאה בעלמא, כמה דכתיב (קרח יז יא) וַיּאמֶר משֶׁה אֶל אַהֶרֹן קָח אֶת הַמֶּחָתָּה וְתָן עֶלֵיהָ אֶשׁ מֶעל הַמְּזָבֶּחַ וְשִׁים קְטֹרָת וְהוֹלֶךְ מְהֶרָה וגו', לבתר דא כתיב וַיַּרץ וגו', וַיַּכַּפֶּר עַל הַעָם, וכתיב וַיַּעמֹד בַּין הַמַּתים וּבֵין הַחַיִּים וַתָּעצֵר הַמַּגַּפָה, בגין דלא יכלין כל סטרין בישין וכל מקטרגין למיקם ָקמי קטרת. (וּבֹא רָאֵה, קטֹרֵת מִקַשֶּׁרֵת קשָׁרִים וְאוֹחֶזֶת לְמַעָלָה וּלְמַטָּה, וְזֵה מַעֲבִיר מָוֵת וְקְטָרוּג וְרֹגֵז, שֵׁלֹּא יוּכְלוּ לִשְׁלֹט בָּעוֹלָם, פמוֹ שׁכַּתוֹב (קרח יז יא) וַיֹּאמר משה אל אָהַרֹן קח את הַמַּחתּה ותן עליהַ אַשׁ מעל הַמַזבַּח ושִׁים קטרת והוֹלָךְ מהַרָה וגוֹ'. אַחַר זַה כָּתוּב וַיָּרַץ וְגוֹ', וַיִּכַפֶּר עַל הָעָם, וְכָתוּב וַיַּעֲמֹד בֵּין הַמֶּתִים וּבֵין הַחַיִּים וַתַּעַצַר הַמַּגַפָה. מְשׁוּם שֵׁלֹא יָכוֹלִים כָּל הַצְּדָדִים הָרָעִים וֹכָל הַמְקַטְרְגִים לַעֲמֹד לְפְנֵי הַקְּטֹרֵת).

'תנחומא (תצוה יד) וְעָשִׂיתַ מִזְבֶּחַ מִקְטַר קְטֹרֶת (תצוה ל א) מהו "קָטֹרֶת"? **ק'** קדושה **ט'** טהרה **ר'** רחמים **ת' תקוה**. הגר"א (בביאורו לאגדות דסבא דבי אתונא) ובגמל וארנבת ושפן סימן טהרה שלהם מעלה גרה, וסימן טומאה שאינו מפריס  $^7$ פרסה, ובחזיר להיפך, והענין כמ"ש במדרש (ויקרא רבה יג ה) גמל זו מלכות בבל, ארנבת זו מלכות יון, חזיר זו מלכות אדום. ואמרו (יומא ט ב) ראשונים עדיפי או אחרונים עדיפי, ואמרו ראשונים עדיפי, אדרבה אחרונים עדיפי דעסקי בתורה, תנו עיניכם בבירה. והענין כי ראשונים שנתגלה עוונם נתגלה קיצם אחרונים שלא נתגלה עוונם לא נתגלה קיצם, **והטעם כי הראשונים היו** מעשיהם הטובים טמונים ועוונותיהם גלוים כי לבם היה טוב, ואחרונים להיפך, ורחמנא ליבא בעי כמ"ש (סנהדרין קו ב) רבותא למיבעי בעי, בשני דרב יהודה (כולי תנויי בנזיקין וכו' ורב יהודה שליף מסאני ואתא מיטרא, ואנן צווחינן וליכא דמשגח בן, אלא הקב"ה ליבא בעי, דכתיב וה' יראה ללבב) ואמרו ראשונים שהיה בהם עבודה זרה גילוי עריות שפיכות דמים, אלא שתלו בטחונם בהקב"ה, נמצא כי מעשיהם רע מאד שכולן ביהרג ואל יעבור עבירות חמורות שבתורה, ולבם היה טוב מאד שמעלת הבטחון על כולם, ואחרונים עסקו בתורה ובגמילות חסדים ומפני מה חרבה? מפני שנאת חינם, ללמדך ששקולה שנאת חינם וכו, **והוא מחוסר הבטחון, שכל הקנאה והשנאה ממנו**, ולכן ראשונים הוגלו בשלש מלכויות שסימן טהרה שלהם מבפנים וסימן טומאה שלהם מבחוץ, ואחרונים בגלות אדום שנמשלה לחזיר שהוא בהיפך, והוא פושט טלפיו להראות סימני 'טהרה שלו ושבע תועבות בליבו, וכן הוא בגלות זו מדתן של הערב רב 'ונעשה לנו שם' כנ"ל, וז"ש 'טובה צפרנן של ראשונים סימן טומאה שלהם, 'מכריסן של אחרונים', והבן.

<sup>8</sup> יומא ט ב, מקדש ראשון מפני מה חרב, מפני שלשה דברים שהיו בו, עבודה זרה וגלוי עריות ושפיכות דמים וכו', **אבל מקדש** שני שהיו עוסקין בתורה ובמצות וגמילות חסדים מפני מה חרב, מפני שהיתה בו שנאת חנם, ללמדך ששקולה שנאת חנם כנגד שלש עבירות, עבודה זרה גלוי עריות ושפיכות דמים, רשעים היו אלא שתלו בטחונם בהקדוש ברוך הוא, אתאן למקדש ראשון. רבי יוחנן ורבי אלעזר דאמרי תרווייהו, ראשונים שנתגלה עונם נתגלה קצם, אחרונים שלא נתגלה עונם לא נתגלה קצם. אמר רבי יוחנן, טובה צפורנן של ראשונים מכריסו של אחרונים, אמר ליה ריש לקיש, אדרבה, אחרונים עדיפי, אף על גב דאיכא

הנותן

Whenever

we help

another

person, we

receive

much more

than we

give.

- The

Alter of

Novardok 11

during Bayis Sheini they were Osek in Torah

and Chesed, and despite this there was a Churban because of Sin'as Chinam and lack of Sameach B'chelko (Bitachon), so we understand how the finest Bnei Torah and Y'rei Shamayim can suffer physically and mentally, and their lives can be ruined since they never had time for working on the #1 issue; i.e., Bitachon!

לאֹ עֶלֶיךְ הַמְּלָאכָה לִגְמוֹר אבּות בּטּד You are not responsible to get it all done! אֵיזֶהוּ עָשִׁיר הַשָּׁמֵחַ בְּחֶלְקוֹ Who is truly rich? One who is content with what he has. Before the Cohen Gadol starts shechting an ox and a goat, etc. he takes care of Ketores: which makes him (truly) rich; i.e., first comes the Sameach B'chelko issue! If Gedolei Yisroel

like the Shomer Emunim<sup>12</sup> and Chofetz

the Churban Bais Hamikdash happened

because of Sin'as Chinam, the Gemara really means that they did not have Bitachon, which is the root of Sin'as Chinam! And cause Bitachon means being a Sameach B'chelko. (*Gr*"a<sup>9</sup>). The Kiyum (support) of the Bais Hamikdash is having an Ahron type of Cohen Gadol. whom everyone emulate. The first Avoda of Kodesh HaKodoshim on Yom Kippur is filling the Kodesh HaKodoshim with Ketores.

#### Sameach B'chelko Comes BEFORE Any Other Area in Avodas Hashem

You don't start any Avodas Kapara (i.e., the blood of the Korban) until you first take care of Ketores. So many people suffer throughout their lives despite their greatness in Torah

and Chesed. And like Chazal say10 that

שעבוד מלכיות קא עסקי בתורה, אמר ליה, בירה תוכיח, שחזרה לראשונים ולא חזרה לאחרונים. שאלו את רבי אלעזר, ראשונים גדולים או אחרונים גדולים, אמר להם, תנו עיניכם בבירה, איכא דאמרי, אמר להם, עידיכם בירה. <sup>11</sup> ספר מדרגת האדם (מאמרי הסבא מנובהרדוק, רבי יוסף יוזל הורביץ זצלל"ה, הוצאה חדשה ירושלים תשסב. מאמר בתקופות העולם, עמ' לב) האדם חושש למסור את עצמו אל התורה, שתנחהו בכל אשר ילך, משום שרואה הוא, שהוא רק נותן ונותן, מוותר על ממונו וגופו וכלום אינו מקבל מן התורה. אבל התורה כבר גלתה לנו שהדבר להפך: שהמקבל הוא הנותן והנותן הוא המקבל. וזה נראה בהרבה ענינים: האדם מפחד לוותר על כבודו, ולהפקירו במקום שנוגע לחילול השם, משום שצריך לוותר על דבר מה, ודעת התורה אומרת להפך: כל הבורח מן הגדולה, הגדולה מחזרת אחריו (ערובין יג א) כשיברח יקבל. וכן בענין שוֹמֵר מִצְּוָה לֹא יֵדַע דָּבָר רְע (קהלת ח ה) על פי שכל התורה, אם ישמור התורה, מלבד שלא יפסיד, עוד ירויח, ושכל הדמיוני של האדם מפחד תמיד פן יפסיד.

וכן בענין הבטחון, נדמה לו שמוסר הוא את עצמו אל גזירת השם, ואמנם האמת הוא שהוא מקבל את הכל, כמו שאומר הכתוב (ירמיה יז ז) בָּרוּךְ הַגֶּבֶר אֲשֶׁר יִבְטַח בַּה', ברוך במצבו הגשמי וכו', וכן בענין הצדקה, עשר בשביל שתתעשר (תענית ט א) הנותן לוקח, והלוקח נותן. ושכל האדם מהופך הוא, רואה הוא את הנתינה, ואינו רואה כי הנתינה היא הקבלה. ומפני מה הוא הדבר כך? משום שמעולם לא ניסה האדם לחיות על פי בחירת התורה, מבלי שום חפץ לדעת מראש מה יהיה באחרית הדבר. וללכת בתמימות אחרי רצון ה' בלי שום התחכמות מצדו.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> הגר"א (בביאורו לאגדות סבי דבי אתונא, ד"ה אייתי בודיא, הובא באבן שלמה פרק ג אות ב) כי ענין סימני טהרה שני סימנים מעלה גרה ומפרסת פרסה, והענין כמ"ש הקדמונים כי בעוף אמרו כל עוף הדורס טמא, והענין כי מאכילת הדבר כפי מזג מעלה גרה ומפרסת פרסה, והענין כמ"ש הקדמונים כי בעוף אמרו כל עוף הדורס טמא, והענין כי אבר מחזיק אבר, וזה סוד נפש הבהמית שבאדם ונפש החוטאת וסוד הקרבנות כידוע, וכל העבירות והחטאים הכל מחמדה כמ"ש, כי לא תחמוד כולל כל הדברות וכל התורה, כמו שהאריכו בזה ועיין בדבריהם. וכל העוף הטורף טרף הוא סימן שאין בו מדת ההסתפקות. וכמ"ש סוף מכות בא חבקוק והעמידן על אחת וצדיק באמונתו יחיה, והוא ההסתפקות. וכן הוא בבהמה סימן מעלה גרה שמסתפק במאכל שבקרבו. וכן מפרסת פרסה הוא סימן שאינו דורס וטורף טרף אלא גדל על אבוסו.

<sup>.8</sup> יומא ט ב, הובא לעיל הערה <sup>10</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> שומר אמונים השלם (מאת כבוד קדושת מורינו ורבנו קדוש ישראל ותפארתו צדיק יסוד עולם מרן אהרן ראטה זצוקללה"ה,

Ι'n

working on

appreciating

myself more

and

thanking

Hashem for

my Maalos

Chaim<sup>13</sup> believed that's it's K'dai to lose lots of Torah and Avoda to cheer and be M'chazek a Yid, כָּל שָׁכֵּן וְקַל וְחוֹמֶר surely you are obligated to be M'chazek yourself! וְחַיֶּיך And you come first! If you don't address

this part of your life, by learning Shaar HaBitachon more seriously, or other Eitzos for Menuchas HaNefesh and Simcha and Bitachon, by at least trying to work on it, then all kinds of Ruchaniyus and/or Gashmiyus issues are up and coming, Chas V'shalom.

#### TRUE STORY

A Yungerman who is a major Masmid, Talmid Chochom, and Rosh Chabura would come home full

of stress, since he had a difficult childhood. He now learns *Shaar HaBitachon* and other *Inyanei Bitachon* for over an hour daily. **As he learns** *Mussar*, he gets happier and happier, and his wife and children are

overjoyed. I was asked: תּוֹרָה מַה תְּהֵא עָלֶיהָ "But what will be with all the learning he is losing out? He is wasting so much precious time by working on *Simcha* and learning *Inyanei Bitachon!* Do you know how much

Torah he could have learned instead?? Such a major Ben Torah should lose so much Torah on a regular basis??

Do I need to decide such a Shayla? Take your pick: Do you want to be a bigger Talmid Chochom and keep hurting your wife and kids (and yourself) and quite possibly end up in the hospital, with physical or mental issues, and be Nichshal in either Kin'ah, Ta'ava, Kavod,

Ga'ava, שַׁפְלוּת הַבְּהַמִּי lowliness like a loser, and all kinds of unhealthy complexes and depressions (or all of the above, Rachmana Litzlan) ... or not?!

It is obvious that Hashem wants this

מהדורא חדשה ומתוקנת תשס"ה עם הוספות מכתב יד קדשו, מאמר צהלי ורוני סוף פרק יא, עמ' אלף-לא) והיא (בכת"י וכן) מצוה גדולה ורמה בלי שיעור וחקר, לשמח חבירים שהם בצער, וכן כל אדם המצוער מכל צער ואתה תחזק לבבו, אין לך מצוה גדולה מזה, וקבלת שכר יותר מזה (ראה בבא בתרא ט ב) וכדאי לבטל בשביל זה הרבה תורה ותפלה, וכמה עבודות לפעמים לעת מצוא, שצריך לחזק לב ישראל, בפרט כשמחזק לבבו בעבודת ה', ונתחזק על ידי דבוריו, אז אשרי חלקו וגורלו. <sup>13</sup> מעשה על החפץ חיים שסיפר הגאון רבי אלעזר מנחם שך זצ"ל, הובא בספר לילות כימים, שבסדרת אוצרות האגדה (לר' אהרן זכאי, ירושלים תשסו, פרק ט עמ' 45, רינון לב נדכה במשך כל ליל כיפור) בראדין היה בחור מבוגר כבן ששים, ר' הרשל קאמניצ"ר שמו, שעקב מחלת ריאה בה לקה, לא יכול היה להנשא. וסיפר לי הבחור, שבליל יום הכפורים לאחר אמירת שיר היחוד, עלו כל בני הישיבה על יצועם, והרשל זה נשאר בבית המדרש לבדו בהיכל הישיבה האפלולי והנטוש. אך, הנה הוברר לו כי לא לבדו היה. לפתע ניגש אליו רבן של ישראל החפץ חיימ זצ"ל, והתיישב לצידו. במתק לשונו, החל החפץ חיים להעלות זכרונות מימי קדם, ולשוחח עמו על ימי ילדותו ועברו. סיפר החפץ חיים כיצד התייתם מאביו בגיל עשר, וכיצד גלה לבדו, נער יתום צעיר למקום תורה לוילנא. סיפר כמה נסיונות עברו עליו, הן בגשמיות, נסיון עוני ומחסור, והן בהתמודדות כנגד משכילי וילנא, שביקשו למשכו ברישתם. בהמשך השיחה, סיפר לו החפץ חיים כיצד הסכים לשידוך עם בתו של אביו חורגו, שהיתה גדולה ממנו בשנים, כדי לשמור על שלום הבית בין אמו לבעלה, ואילו בחור אחר מאותם ימים שהיה נחשב לעילוי, זכה לשידוך מאושר ולנדוניה בת עשרת אלפים זהובים.

בסופו של דבר, הוברר כי מחשבות אדם המה הבל. כספו של חברו ועסקיו הרחיקוהו מן התורה, ולבסוף הפסיד את כל כספו בענין רע, ונותר קרח מכאן ומכאן, אבוד משני העולמות. ואילו הרבנית של החפץ חיים, עזרה על ידו להקדיש את חייו ללימוד תורה ולהתעלות. הנה כי כן, רואים בעליל כיצד הקדוש ברוך הוא הוא המנווט את האדם, ואין אדם יודע מה טוב עבורו. הנה כל חיי ייחלתי, אמר החפץ חיים, לעזרת הקדוש ברוך הוא, ונוכחתי שהוא אוחו ביד ימיני ומנחני לטוב לי...

כך שוחח החפץ חיים לילה שלם עם הבחור העצוב והממורמר, במשך כל ליל היום הקדוש, מבלי שהשמיע באזניו ולו מלה אחת של דברי תורה או חרדת הדין, שיחה שכל כולה ניחומים. אכן כן, **החפץ חיים**, שבחשבון הנפש שהיה עורך היה סוקר כל אחת של דברי תורה או חרדת הדין, שיחה שכל כולה ניחומים. אכן כן, **החפץ חיים**, שבחשבון מוילנא זצ"ל, שבכל מלה של תלמוד מחשבה, וחרד כל כך לכל רגע שיצא לבטלה, החפץ חיים שמזכיר בכתביו את דברי הגאון מוילנא זצ"ל, שבכל מלה של תורה מקיימים מצוה השווה יותר מכל מצוותיה של תורה, ואשר נטל בידו שעון והראה לדעת שניתן לזמר מאתיים מלים בדקה, ים של מצוות בשעה, עולם שלם בלילה, **העביר כך את הלילה של יום הדין יום הכפורים לחזק ברכיים כושלות, ולהרנין לב נדכה**. נוראים הדברים. (שימושה של תורה).

The

worst

part of

a sin is

the

stigma

you give

yourself

as a

result of

your

sin

Yungerman to take care of: עִיקֶר חִיוּת הָאֶדֶם his main purpose in life; i.e., שְׁבִירַת הַמִּדוֹת Shviras HaMiddos. (Gr"a<sup>14</sup>). And if a person does Ratzon Hashem, there is no doubt that he will come out ahead, even in his learning. (Gemara<sup>15</sup>).

**P.S.** I have many more stories where *Mussar* saved marriages and other relationships,

including stories of *Yungerleit* whose anxieties made them stop learning (sometimes more and sometimes less). After learning lots of *Mussar* for an extended period of time, they can finally learn *Gemara* with *Tosafos* full-time again.

#### וְכָפֶּר בַּעֶדוֹ וּבְעַד בֵּיתוֹ טּז יא Your Sin Is Just a Stepping Stone to Further Improve Yourself and Continue Heading for Greatness

The *Cohen Gadol* is not like (*L'havdil*) the Pope "who never sins". Before he comes to be *M'chaper* on *Klal Yisroel*, he has to be *M'chaper* on his own sins, and the sins of his wife. He also has to be

M'chaper on the Aveiros of the elite part of Klal Yisroel; i.e., the Cohanim (who may have inadvertently eaten Korbanos or entered the Bais Hamikdash while in a state of Tum'ah). It's a totally different world when you realize that you are doing Teshuva together with our most holy Cohanim, including the #1 Cohen Gadol himself!

You no longer look at yourself like you're a lowly bum, *Chas V'shalom*, and a sin doesn't make you automatically a loser. It is just a stepping stone to further improve yourself and continue heading for greatness. Do you know why accepting *Tochacha* (rebuke) is so difficult? Because the other person looks to you like he's "Mr. Good-guy" and you're the

"nobody"; and that hurts! \*\*\*
RSRH Zatzal says¹6 that giving Tochacha shouldn't be done in a condescending way, rather we are all in this together and we all make mistakes. The: מַּבִיחַ one who gives Tochacha should tell the person he is: nochacha should tell the person he is: also give back Tochacha to, that he can also give back Tochacha when the: מַבְּרָיִין one who gives Tochacha does something wrong. There is no official Tzaddik Gamur and Rasha עַבְרָיִין sinner, all are the same. All are always making mistakes. \*\*\*\*

ּ נִי אָדֶם אֵין צַדִּיק בָּאָרֶץ אֲשֶׁר יַעֲשֶׂה טוֹב וְלֹא יֵחֱטָא קּהלת ז כ There does not exist a person who never sinned even once during

person who never sinned even once during his entire life. It is interesting that the greatest of all our leaders, *Dovid Melech Yisroel*, should be *Nichshal* in a grave sin. And the lowest of the low; what appeared like sinning with an: אֵשֶׁת אִישׁ a married woman and killing her husband. Of course, it's not: כְּפְשׁוּטוֹ literally (*Chazal*<sup>17</sup>), but it was still a supremely

<sup>15</sup> ברכות לב ב, תנו רבנן, חסידים הראשונים היו שוהין שעה אחת, ומתפללין שעה אחת, וחוזרין ושוהין שעה אחת. וכי מאחר ששוהין תשע שעות ביום בתפלה, תורתן היאך משתמרת, ומלאכתן היאך נעשית? אלא מתוך שחסידים הם, **תורתם משתמרת** ומלאכתו מתבכבת

ן מתברכח:

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> פירוש הגאון מוהר"ר רבי שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה בפרשת קדושים עה"פ הוֹכֵחַ תּוֹכִיחַ אֶת עֲמִיתֶךּ וְלֹא תִשָּׁא עֶלִיו חֵטְא (יט יז, עמ' תעו) ואכן, מקבל התוכחה קרוי בכתוב "עֲמִיתֶךּ". הדבר מלמדנו, שכאשר אנו באים להוכיח אותו, **אַל לנו** להראות אף לא שמץ של עליונות. עלינו לתת לו להרגיש שאנו רואים אותו כ"עמיתנו", כשוה-ערך לנו לכל דבר. הן, סוף להראות אף לא שמץ של להוכיח אותנו, ורק החובה המצווה מחייבת אותנו להוכיחו.

If you view

yourself as a

embarrassing episode.

# For a Person to Be Truly #1, He Needs to Be a *Baal Teshuva*, Who Is Truly on Top

How is it possible that the *Melech*, the leader

of leaders, and Dovid, who was an unusual Tzaddik, should fall into such a cesspool, Rachmana Litzlan? We can suggest that since: בָּמָקוֹם שַׁבַּעֲלֵי תִּשׁוּבָה עוֹמְדִים אַין צַדִיקִים גִמוּרִים יָכוֹלִין לַעֲמוֹד ברכות לד ב Baalei Teshuva are GREATER than pure *Tzaddikim*; and therefore in order to be truly #1, you need to be a Baal Teshuva who is truly on top; nobody can stand in his place since he's higher.

Without a sin you're always second best, and a *Melech* who is on top has to be the BEST! גְּדוֹלָה תְשׁוּבָה 'שְׁיְדוֹנוֹת נַעֲשׁוֹת לוֹ כִיְּכֵיּוֹת יוֹמא פּוּ ב *Teshuva* transforms your *Aveiros* into *Mitzvos*, and the worse the sin, the greater is the *Zechus* of doing *Teshuva!* Such a lowly sin, by doing *Teshuva* becomes an unusually beautiful *Mitzva*. The very same wicked: מְקִטְרֵג accusing angel which your sin created, has become a: סְנֵיגוֹר defending angel,

i.e., your friend who is constantly sticking up for you.

So the next time you're depressed about

something you shouldn't have done, suspect that you're destined for greatness, and Hashem wants you to do *Teshuva* which will make you much

greater than you ever were. And always realize how we are all doing Teshuva, including greatest Jews like the Cohen Gadol himself, and doing sins are a normal situation. (Editor's note: This is your attitude to Aveiros done in the past; i.e., never let the Yetzer Hara get you down for what you did, Chas V'shalom. However, in regards to staying away from Aveiros in the first place, a person has to know that an Aveira is worse than cancer, and one may not even expose himself to a situation where he may Nichshal; i.e., the exposure itself is an Aveira, Kal Va'chomer from our Chiyuv to protect our physical wellbeing. Chazon Ish18).

# אַישׁ אָישׁ אֶל כָּל שְׁאֵר בְּשָׁרוֹ לֹא תִקְרְבוּ יחוּ Getting Too Close to Your Loved Ones Can Be Detrimental

שְׁאֵר בְּשָׁרוֹ means you are one flesh; i.e., a blood relative whom you love and you are especially close.

And what does the *Torah* say? לא תִקְרְבוּ Don't come near! The very person that you are so close, you have to run far away from, and

big Tzaddik, like Dovid who said: כי חסיד אני ם פו ב תהלים פו ב I am aChasid, then being conscious of your sins won't hurt you, like he said: וַחַטַאתִי נֵגָדִי תַמִיד תהלים נא ה my sin is before me always. But most of us will only hurt ourselves when reminded of our sins

<sup>18</sup> חזון איש (על עניני אמונה ובטחון, פרק ד אות ט, עמ' מט) וקרוב הדבר לומר כי דקדוק הדין היא הדרך היחידה לתיקון המדות, כי בבחינות אחרות המצוה להתרחק מנסיונות, ואין שוה לאדם לחפש נסיונות כדי להתרגל בתיקון המדות, ואדרבה חובות המוסריות שלא להכנס למקום שעלול לבוא לידי נסיון, כמו שאדם נזהר שלא לעמוד במקום סכנה, וכמו שאמרו שבת (לב א) לא יעמוד אדם במקום סכנה, ואם בסכנת הגוף כן, כל שכן בסכנת הנפש. וגם במדת דרך ארץ כן, שאין נכנסין לעסק בספק השקול של ריוח והפסד בזמן שההפסד הפסד עולם, אף שהריוח ריוח עולם, והדבר מבואר בתוס' (ע"ז יז ב, ד"ה ניזיל) שכתבו וכו', אלא שפשוט להם לרבותנו בעלי התוספות, דלולא האיסור לילך על פתח ע"ז, אין היתר לילך על בית זונה ולעמוד בנסיון, ואף שסומכין על זכות התורה. ואין הנזיר רשאי ליכנס לכרם לעורר תאותו לענבים האסורים עליו כדי למקום ליצרו ולהשתלם במדה המתוקנה במבחן התאוה, וכמו שאמרו סחור סחור אמרינן לנזירא לכרמא לא תקרב, וקירוב למקום התורף הקירוב עצמו עבירה, וכמו שאמרו עשו משמרת למשמרתי. וכל זה בכלל מה שאמרו (סנהדרין קז א) לעולם אל יביא אדם עצמו לידי נסיון כו', ור"ל אפילו בשביל להתרגל לנסיונות ולעלות בעבודתו ית'.

7

\_

also make *Gedarim* (extra boundaries) just to make sure. *Middos* are tricky. Getting too close, even without the danger of *Arayos*, can be detrimental.

הוֹקַר רַגְלְךְ מִבֵּית רֵעֶךְ משלי כה יז Don't get too close, or else you'll become overkill and ruin

everything. Don't be a nudge; and be sure to hold your distance. When a person is too warm and loving, it can become unpleasant and even nauseating. So many people need to "Love from the distance" and have a balanced situation. So many parents can ruin their children with overindulgence.

People who are too friendly lose their respect, and they become cheap and like shmattes! I am a 4<sup>th</sup> grade *Rebbe*, and many of my *Talmidim* 

need physical closeness. Yet, I won't touch them, ever! No matter how cute and sweet they may be. I ask them point blank: Do you appreciate being "eaten up" (i.e., a hug)? It is

actually a cruelty to hug a person who doesn't like hugs. \*\*\*\*

# A Beautiful Story

R' Sharshevsky Zatzal was one of the Gedolei Torah from the Alter Mirer's. Before his Mir days, while still a young teenager, he went to

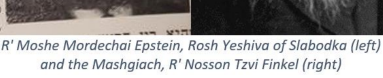
Slabodka for a Far'her (entrance exam). He was alone in a room, and R' Moshe Mordechai Epstein Zatzal was Far'hering him on the entire Maseches Kiddushin. Being a big: עִילוּי (genius), he was flawless, and he answered every question with a breeze. \*\*\*\*\*

When the Far'her was over, he Always waited for the obvious answer... make sure "You're accepted in the Yeshiva". The Alter of Slabodka Zatzal was that the sitting there the whole time, and he main part said nothing for a very long time. R' of your life Sharshevsky waited and waited, is your until he was Mya'esh. He packed his relationship bags to go back home, and he headed for the train station. with Suddenly, two Slabodka Bachurim Hashem approached him, and said in the name of the Alter Zatzal "So quick

you leave *Slabodka*??" He was indeed accepted. However, the *Alter* wanted to teach him not to have *Ga'ava*. Despite his brilliance, he was only a young *Bachur*. A person needs

to know his place. and not get carried away with his Maalos. \*\*\*\*\*\* The Alter was loaded with kinds of: אהבה ויִרְאָה shtick (i.e., tricks to instill Ahava and Yir'ah in the hearts of the Bachurim). Chazal say<sup>19</sup>: אַל תַּרְשַּע הַרְבֵּה Don't be such a Rasha,





<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> יומא כב ב, וַיֶּרֶב בַּנָּחַל (ש"א טו ה) אמר רבי מני, על עסקי נחל, בשעה שאמר לו הקדוש ברוך הוא לשאול (שם פסוק ג) לֵךְ וְהָכִּיתָה אֶת עֲמָלֵק, אמר, ומה נפש אחת אמרה תורה הבא עגלה ערופה, כל הנפשות הללו על אחת כמה וכמה, ואם אדם חטא בהמה מה חטאה, ואם גדולים חטאו קטנים מה חטאו? יצאה בת קול ואמרה לו (קהלת ז טז) אַל תְּרָשִׁע הַּרְבֵּה. ובשעה שאמר לו שאול לדואג (ש"א כב יח) סֹב אַתָּה וּפְגַע בַּכֹּהֲנִים, יצאה בת קול ואמרה לו (קהלת ז יז) אַל תִּרְשַׁע הַּרְבֵּה.

and: אַל תִּצְדַק הַרְבֵּה Don't be such a *Tzadik*; both are dangerous. R' Yehuda Jacobs *Zatzal* once gave me advice on how to be a good *Rebbe*. He said that it should be a happy atmosphere, yet: וְגִילוּ בִּרְעָדָה Rejoice with **trembling**; i.e., you need to instill fear at the same time.

#### TRUE STORY

A woman was worried about getting a cleaning lady to clean for Pesach, since her own had suddenly quit on her just when she was most needed! Her husband davened hard that she should get another one (mainly because he knew that if his wife didn't get a good replacement, then he would have to be the "cleaning lady"!) He finally got one, who promised to come the next day at 8:00am. His wife was very apprehensive... "Will she come? ..." "Is she really good?" ... etc. She never stopped worrying (וַהָּגִיתַ בּוֹ יוֹמָם וַלַיֵלָה). Sure enough, the next day the cleaning lady didn't show up. Her husband told her:

הֶרְדַּת אָדָם יִתֵּן מוֹקֵשׁ משלי כט כה those who worry invite problems.

He davened hard, and she finally showed up at 11:00! הָאֱלֹקִים עָשָׂה אֶת הָאָדָם יָשָׁר וְהַמָּה בִקְשׁוּ Hashem created Man straight and simple, but their Yetzer Hara enticed them to seek complications. People don't realize how many problems they create for themselves by their worries. However, if

you're the type that can't control your worrisome nature, don't feel bad. You may be getting tremendous: תִּיקוּנִים refinements for your pain, and it's all L'tovah.

I heard in the name of R' Elya Weintraub Zatzal that people should not expect to get

everything they want in this world; it's not happening! And most people do expect, and therefore so many people suffer. A *Goy* once said: "Most of us are in a constant state of quiet desperation". אֵין אָדָם מַת וַחָצִי תַּאֲנְתוֹ בְּיָדוֹ קְהַלֹת רבה א לב A person does not get even half of his desires during his lifetime.

This is all very true. However, a person who works hard on *Bitachon*, and spends extra time and *Kochos* to acquire this *Midda* (and he even is *Moser Nefesh* for *Bitachon*, by taking away time from his work, and even being: מְמֵעֵט cutting down in his basic learning) can expect a totally different *Hashqacha*. ה' צלך תהלים קכא ה

Hashem is (like) your shadow. The more you are involved with Him, the more He shows you His involvement. (R' Zundel of Salant<sup>20</sup>). The true *Baalei Bitachon* don't go by the general rules.

During the Corona hysteria, someone called me up. He could barely talk, and his wife needed to bring him to the phone. I gave him lots of *Simcha* and *Bitachon*, and forbade him

Baalei
Bitachon are
"higher"
people; similar
to kings. They
see through
the simple
Tevah before
them, and
they "think
big", never
having Yi'ush
even in the
most difficult
moments

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> הגאון החסיד קדוש ה' מכובד מרנא יוסף זונדל מסלאנט זצוק"ל (במכתב אשר שלח מעיה"ק ירושלם תוב"ב, לבנו יחידו אשר נסע בשליחות מצוה של בקור חולים ופקוח נפש בעד אחותו אשר היתה עצורה בעיר ווין, נדפס בספר אור ישראל לרבי יצחק נסע בשליחות מצוה של בקור חולים ופקוח נפש בעד אחותו אשר היתה עצורה בעיר ווין, נדפס בספר אור ישראל לרבי יצחק בלאזר, מכתב כד, דף לה א) ותחזור תמיד פסוקי ההשגחה ובטחון וישועה, כמו קוה אל ה', חזקו ואמצו כו', עיני תמיד ש משגיח כי הוא יוציא מרשת רגלי וכדומה, עזרה בצרות נמצא מאוד, ואז תלך לבטח ותשועת ה' כהרף עין. כידוע שהבורא ית"ש משגיח בכל רגע על כל אדם בפרטיות עניניו, וכמו שהאדם פונה לבו לה', כן ה' פונה להשגיח עליו כמ"ש ה' צלך, ואם פונה יותר גם ה' משגיח עליו יותר, כמ"ש במדרש ה' צלך, מה הצל הזה כשאתה מראה אותו אצבע אחד הוא מראה אותך אצבע אחד, ואם כל היד מראה כנגדך כל היד, כן הקב"ה כדרך שבא האדם לראות כך בא ליראות עי' נפש החיים.

from listening to any negative reports, and he became a new person. Not long afterwards this person went through a personal disaster, and he held himself beautifully. I asked him how he was able to do this, and he replied: Since you said not to listen to any negative news, I became a happier and stronger person.

In my life, I personally could have been in "hot soup" many times, but mγ

involvement in Bitachon saved me, many, many times! (It cost me а aood amount of my blatt Gemara, but it was well worth it). I was also able to help thousands of other people because of this.

I know two people (Chasidish Litvish) who sacrificed their learning, to be: משַמשׁ an assistant to a Gadol B'yisroel; it was well worth it, and they came out ahead. Again, there are no rules; everybody is different. For many of us, the answer to all your problems is: Just learn!

things start blossoming. This is a *Siman* for us; i.e., we can actually become new people. Really believe this (even though you will be tested, and you may even feel worse than usual! Always say "Aderaba!")

All those sudden appearances of beautiful flowers and leaves are like a Ness; look how a dead world suddenly wakes up! These are Nissim. Think all day of Nissim, and talk about them a lot (especially your own

> Hashqacha **Pratis** stories and answered Tefilos) and watch more and more Nissim enter your life!

#### **Want To Get Much Further in Life? Start** Believing in **Compliments with Temimus**

DO YOU HATE COMPLIMENTS?

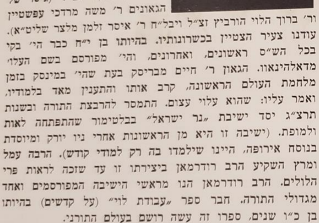
I once complimented a Melamed substitute that I felt he'd be a great Rebbe someday. Afterwards, someone told him that I'm full of baloney, since I say that to everybody. The truth is that nobody can help a person except himself. Every human is loaded with all kinds of Maalos. But

if he believes that he has those *Maalos*, and he takes compliments seriously, then indeed he will live up to himself.

R' Ruderman Zatzal was told by the Alter of Slabodka that he can become a future Rabbi Akiva Eiger, and he believed him! Try to believe compliments with *Temimus*; you'll get

הרב ר׳ יצחק יעקב רודרמאן שלימ״א

נולד בעיר דאלהינאוו בשושן פורים שנת תרס״א, לאביו הרב ר׳ יהודא ליב הלוי שהיי דאלהינאוו, ולאמו שינא בת ר׳ יעקב פוטרפס. למד בישיבת כנסת ישראל בסלבודקה אצל הגאון ר׳ מ"מ עפשטיין ז"ל ונסמך ממנו להוראה בשנת תרפ״ו. בו בזמן נסמך ג"כ מהגאונים ר׳ אטלס ור׳ אברהם דובער כהנא שפירא, הגאב״ד קאוונא ז״ל. בשנת תרפ״ד התחתן עם בת הגאון ר׳ שפטל קרעמער זצ"ל (גיסו של



Article in Toldos Anshei Shem about the young Rosh Yeshiva, R' Ruderman (N.Y. 5710 – 1950, pp 129)

#### חג האביב

#### Believe That You Can Become a New Person, Even Though You May Be **Feeling Worse Than Usual**

ADERABA!

Pesach is in the spring, when the world renews itself; the dead trees wake up, and

much further in life. *Chazal* say: מַ**עֲשֶׂיך** יְקְרְבוּךְ it's up to you!

### How to Talk to Hashem and Succeed BE A *TAMIM!*

Chaim had been very chutzpadik to authority,

and as the years rolled by, he wasn't succeeding in many vital areas of his life, despite the many *Tefilos* of his family and friends. One day, a friend said to Hashem: "In this generation, people do not mature until much later, and shouldn't be held accountable for their base actions".

Right afterwards, the world opened up for Chaim, and things started moving. Rochel was an older single, who redd others many *Shiduchim* successfully; but she herself was redd almost nothing. One day, she mentioned this to Hashem: "Shouldn't there be a *Midda K'neged Midda* for me, and I should be *Zoche* to a *Shidduch*?" Right afterwards, things started happening.

Berel helped many people, including mothers giving birth. One day, his wife had given birth. The baby needed oxygen, and things were scary. He told Hashem: "Doesn't it say: כָּל הַמְרַחֵם עַל הַבְּרִיוֹת, מְרַחֲמִין עָלָיו

על הַבְּרִיוֹת, מְרַחֲמִין עָלָיו

Whoever has

Rachmanus on Hashem's creatures, is given Rachmanus from Shamayim? Right afterwards, his baby had a complete recovery.

### The More You Rely on Hashem, The More You Will Have a Good Life

When I speak in public for *Zikkui HaRabbim*, sometimes I feel that I didn't do a good job. So I daven that it should be a great speech. Almost every time, I start getting compliments how great my not-so-good speech was!

Everything is up to Hashem! The more you rely on Him, the more you will have a good life (like *Yosef HaTzaddik*).

\*\*\*\*\*

I went to the print shop, and I noticed the

I went to the print shop, and I noticed the repair man busy fixing. I asked him what

happens to the machines when nervous people get involved. Sure enough, he told me that whenever people come with a last-minute pressure, the machine always breaks down; as if it is taking revenge at those people!

We see how *Bitachon* and *Menucha* is a: מְצִיאוּת reality in the *Tevah* (nature) of the world, and חֶרְדַּת אָדָם being nervous invites problems. When you are calm (about a medical, financial, or relationship situation) you actually control it and cause *Yeshuos!* 

You can daven that you should have more love and/or respect or a better feeling towards certain people! Hashem can do anything. Always run to Hashem for all

your needs!

# NOVARDOK

# The Power of *Bitachon* Can Give You Exactly What You Want!

TRUE STORY TOLD BY R' YAAKOV BERMAN *SHLITA*, IN THE NAME OF R' BEN-TZION BRUK

A group of *Talmidim* were learning in a shul with *Bitachon* that Hashem

would provide them with stuffed duck and old wine, because they wanted to work on the *Midda* of *Bitachon*. In the morning, a woman brought them bread, which they refused. Towards evening, an old lady came in requesting they come to her house since she needed a *Minyan* for her *Seuda* in honor of her husband's *Yahrzeit*. She would be serving good food, including stuffed duck and old wine! Again, they refused because they were *M'kabel* to remain in shul. A half hour

later she returned with all the food, since she couldn't find a *Minyan*. The power of *Bitachon* can give you exactly what you want!

#### Yesod of Novardok: Repetition

In *Bialystok*, they taught you again and again that the current era is: שְׁעַת הַשְּׁמַד a time of religious persecution, which means that you don't surrender an inch of *Yiddishkeit*.

(Gemara<sup>21</sup>). By constantly hearing these fiery words during their Mussar Vaadim, the Novardokers were able to hold strong throughout the worst Nisyonos. Getting used to being Moser Nefesh was their Derech, and by constantly hammering in these concepts, they became more and more real.

This is a #1 Yesod of Novardok: Repetition, repetition, repetition, is what it takes. If you have some weakness (like Ka'as), don't just hear a nice Vort about this issue; when you constantly talk about it, it sinks in, and you become a new person. I personally witnessed how

the *Tzaddik*, R' Pinchos Menachem Malach *Zatzal* was reading a *Novardok* song about being a tough soldier and becoming like *Rabbi Akiva*, who was ready to have iron rakes destroy his body.

Novardokers never make Cheshbonos and plans, like the Gemara warns: אַל תָּצֵר צָרַת On't worry about tomorrow's problems. Their situations were so difficult, they would not have been able to last even one day, if not for the fact that they threw all their Cheshbonos and worries on Hashem.

They weren't involved in *Protec'tzia* (i.e., flattering the rich) and trying to get on the good side of important people. תָּמִים תִּהְיֶה עִם "Have *Temimus* with Hashem" was a favorite *Mussar* refrain.

There is a picture of all the *Gedolei Novardok* together; but R' Gershon Liebman *Zatzal*, although he was sitting up front, you don't see his full face; he was facing to the side.

Despite the fact that all those giants of his own *Shita* were posing normally, he made sure to do what he felt was good for him, and he wasn't impressed. No *Hispa'alus* in *Novardok!* 

He probably felt that normal posing for a picture is a form of *Redifas HaKavod* and trying to impress others, and he didn't care if he would look slightly weird. Those days, the youth of *Klal Yisroel* were going off the *Derech* left and right; becoming Communists and Zionists. For example, a mother once gave her son, a Bolshevik, a box of *Matzos* for *Pesach* (when he was sitting in a Polish jail for his

anti-government activities). Instead of thanking his mother, he kicked the *Matzos* & broke them, saying: "I don't need this!" \*\*\*\*\*\* Yankel from Warsaw was a Jewish Bolshevik, and despite his utmost devotion to the cause, they betrayed him, and he ended up in a Russian "forced labor" camp. A *Novardoker* met him there and told him: "You deserve what you're getting." This was *Novardok Hashkafa* vis. all those who are involved in *Olam HaZeh*, with *Kin'ah*, *Ta'ava*, and *Kavod*, etc. "In the end your lifestyle will

In Novardok, their #1 Yesod no have have hispa'alus over fo anything (especially of humans), and no difficult situation, Nisayon, or issue in life scares them

12

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> סנהדרין עד א, כי אתא רב דימי אמר רבי יוחנן, לא שנו אלא שלא בשעת השמד, **אבל בשעת השמד אפילו מצוה קלה** י**הרג ואל יעבור** וכו' מאי מצוה קלה אמר רבא בר רב יצחק אמר רב, אפילו לשנויי ערקתא דמסאנא.

Bitachon Weekly

betray you". They believed that the only practical option is to become a *Novardoker*, who always makes fun of *Olam HaZeh* and its fake lures.

Novardokers would spend years in Yeshiva without ever going home. The Bachurim were captivated by the tremendous Ruach of the Yeshiva. The Torah and Tefilla were full of His'lahavus (passion), with loads of Cheshek and energy. They were given a Chinuch to be like this. They were animated and on fire. Truth is, a person who is always working on Bitachon and has no worries in his head, keeps himself young and fresh.

#### **Bialystok**

R' Binyamin Grodkeh described the

Novardok branch in Bialystok as a place with two types; those who were mainly into learning, and those who were Baalei Mussar. When asked: "Which type were you?" he answered: "I was just a Bat'lan" (loafer). This typical *Novardok* humor, and: ביטוּל עַצְמִי making nothing of yourself. He remembered an American Bachur who was wearing a fancy suit. The Bachur was once in middle of a fiery Mussar Seder, when he suddenly got up and tore off his fancy golden buttons, and folded over his luxurious

collar.

Mussar Seder was serious business, and changing yourself completely was always on the agenda. Many Novardokers would always be writing down every move they

made throughout the day, and analyzing themselves. They were in touch with the truth of their actions. There was a super happy Bachur. named Chaim Radiner. Bachurim once brought the Chofetz Chaim to Yeshiva to give a Shmuess on Motzei Shabbos. The horse was progressing very slowly, so Chaim untied it and fastened himself to the wagon. His friend was the wagon driver, who continued whipping Chaim so the Chofetz Chaim shouldn't "Chap". Only a Novardoker would do such things. During Elul, many Bachurim from other Yeshivos would come to Novardok, including R' Chaim Shmuelevitz, who considered Novardok to be more on fire than the greatest

> Baalei Mussar of the times. When the Bachurim would cram together to hear a Shiur or Shmuess, the son-in-law of the Alter, R' Yisroel Yaakov Lubchansky Zatzal, walk slowly between the rows, and very, very gently would tell them to be careful not to push each other. Being gentle and Eidel was a major Novardok issue. despite their fire. No heavy Kana'us-type "Mussaring-out" people; just Eidelkeit, which is the Jewish way, as is says: the הַקּוֹל קוֹל יַעֲקֹב תולדות כז כב "voice" is the voice of Yaakov.



המשגיח רבי ישראל יעקב לובצ'אנסקי

R' Yisroel Yaakov Lubchansky

They say that whoever heard a *Shmuess* from R' Yisroel Yaakov **had** to become a new person. Both *Slabodka* and *Novardok* had an ongoing agenda of people changing themselves completely.

Have Rabbi
Mandel Daven
for your whole
family each
month.

# BITACHON WEEKLY Nonthly Supporter

# Rabbi Yehudah Mandel will Daven for every monthly supporter each erev Rosh Chodesh

Your Donation will directly help spread Bitachon Weeklys Worldwide

\$10 MO.= 12 Bitachon Weeklys

\$18 MO. = 20 Bitachon Weeklys

\$36 MO. = 40 Bitachon Weeklys

\$52 MO. = 60 Bitachon Weeklys

\$72 MO. = 84 Bitachon Weeklys

\$100 MO. = 120 Bitachon Weeklys

Own the Zechus of Spreading Emunah & Bitachon Worldwide

#### For your donation:

Checks:

Cong. Shaarei Bitachon tax ID 87-4766435

Address: 11 Isabella dr Lakewood NJ 08701

Call/Text:

848-245-4278

Email:

weinberger138@gmail.com

Zelle info:

congshbt@gmail.com

Link:

https://pay.banguest.com/shaareibitachon

Paupal:

PayPal.Me/congshbt

For any questions or comments: 848-245-4278

Send your names to weinberger138@gmail.com
You will get a reply with your monthly supporter number which you
will need if you would want to change or add names in the future.



## **BITACHON WEEKLY**

#### LIVE A LIFE OF MENUCHA AND HAPPINESS

# HUNDRED'S OF YIDDEN TESTIFY THAT BITACHON WEEKLY HAS TRULY ENHANCED THEIR LIVES. YOUR DONATION WILL IMPACT THOUSANDS

#### **DEDICATION OPPORTUNITIES:**

R' MANDEL PARTNERSHIP SEFER SPONSOR PARSHA SPONSOR CITY SPONSOR BW SUPPORTER

\$ 7,500 (\$ 625/M) \$ 3,600 (\$ 300/M)

\$ 1,200 (\$ 100/m)

\$600 (\$50/M)

\$360 (\$30/M)

CORPORATE SPONSORSHIP - CALLUS!

THE PRINTING AND DISTRIBUTION OF HUNDREDS OF COPIES IN LAKEWOOD, BNEI BRAK, BROOKLYN. MONSEY, GREAT NECK, DEAL, BALTIMORE AND MORE.

BRING BITACHON WEEKLY TO YOUR CITY FOR ONLY \$60-\$120/WEEK

CALL/TEXT (848) 245-4278

#### **To Donate:**

- Call/Text (848) 245—4278
- Mail: Cong. Shaarei Bitachon Tax ID 87-4766435
   11 Isabella Drive Lakewood, NJ 08701
- Zelle info: congshbt@gmail.com
- Credit Card: <a href="https://pay.banquest.com/shaareibitachon">https://pay.banquest.com/shaareibitachon</a>





## Questions To Rabbi Mandel

**Question:** I think I have heard Rabbi Mandel say that if we are **happy** for someone else's *Mitzva*, we also get *Schar* for it... and also if we **want** to do a *Mitzva* but can't do it, we get *Schar* as if we actually did it. Does this apply



to giving *Tzedaka* as well? For example, if we are genuinely **happy** that someone else donated a building for a *Yeshiva*, do we actually get *Schar* as if we donated the building? And if we **want** to donate a building; although we don't have the funds, but are wishing we could; does that also work? If yes, is there a source for this?

**Answer:** There are open *Chazal's* that say¹ that if you wanted to do a *Mitzva* but you had a *Ones* (something beyond your control that got in the way), it's as if you did it. R' Avigdor Miller *Zatzal* was heavily involved in these things. He used to thank for other people's *Mitzvos*. You will get such a gold mine for this.

This needs exercise. You need to constantly vocalize "How lucky I am that I wanted this". It's a lot of work, and the *Yetzer Hara* doesn't like this. He says: "But you didn't really do anything!" Don't fall for that. Be happy with what you did, and also be happy for what you didn't do. Say VERBALLLY, MANY TIMES: "I like good thoughts and good *Retzonos*". "I like being sad over my sins". "I love that stuff". "That will take away all my problems".

Of course, just do the best you can. And when you can't, it's great! Get into the habit of appreciating. Even when you do things, you don't really appreciate yourself enough. So now the Yetzer Hara can really get you! Nobody appreciates anything. Just keep saying it verbally, many, many times, until it becomes a habit, until you're swooning with pleasure. "Look what he did! Wow!" And keep repeating the details. "They got this, they got that". And then you'll be an Ahron, a: יַבְּגְדוּלָת אָחִיו heart that rejoiced with his brother's greatness, and you should get ready to get an Urim v'Tumim just like he did. My Rebbe, R' Ozer Schwartz Zatzal told me this. That's where you're heading; Urim v'Tumim country, you'll be the happiest person in the world. Someone whose heart is happy with his brother's greatness is getting a Choshen, with all the twelve Shevotim on his heart, which had the answers to all the problems in the world (which the Urim v'Tumim revealed), you have the Eibishter Himself all over you. You should be dancing for the rest of your life.

And the fact that it's difficult to do, gives you the added: לְפוּם צַעֶרָא אַגְרָא reward, which increases according to the difficulty, and: טוֹב פַּעָם אַחַת בְּצַעַר מִמֵּאָה שֶּׁלֹא בְּצַעַר מִמֶּאָה שֶּׁלֹא cone difficult *Mitzva* is more valuable than a hundred easy *Mitzvos*. So for that *Tza'ar* that you weren't able to do it, you are getting 100 times more *Schar* than the guys that actually do it! So I would advise you to sit back and do nothing for the rest of your life; just watch the "shows" that go on, and you'll be ahead of everybody... That's just a joke. You're allowed to do things; it won't kill you.

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com