Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה לזכות ר' מאיר בן לאה



חקת

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

Bitachon Weekly פרשת חקת תשפ"ד

# TO RECEIVE BITACHON WEEKLY BY EMAIL SEND A REQUEST TO:

#### weeklybitachon@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400

Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com



And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898



Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur



# BITACHON WEEKLY פרשת חקת תשפ"ד

#### IN THIS ISSUE

- A PERSON CAN HAVE THE MOST SUPERIOR SITUATION AND YET BE DISSATISFIED
- YOUR INBORN NATURE TO COMPLAIN CAN BE AN ASSET
- SINGING AND THANKFULNESS ARE THE OPPOSITE OF COMPLAINING
- IF YOU ARE IN SINGING MODE TO HASHEM, YOU HAVE EVERYTHING
- STICK TO YOUR PERSONAL AVODA IN MIDDOS, EVEN WHEN PEOPLE MAY NOT UNDERSTAND YOU
- THE YETZER HARA OF ANAVA P'SULA (MISPLACED HUMILITY) IS RAMPANT
- BE SATISFIED NO MATTER WHAT!
- DO YOU RESPECT PEOPLE WHO HAVE HUMILITY?
- PARENTS SHOULD GLORIFY HACHNA'A AND ANAVA AND TRY TO MODEL IT
- ONE WHO SUFFERED REJECTION AND FEELS LOW NEEDS TO DAVKA ASSERT HIMSELF
- STORIES OF NOVARDOK

There was a

lot of

complaining

in the

Midbar

### פרשת חקת

#### ּוְנַפְשֵׁנוּ קָצָה בַּלֶּחֶם הַקְּלֹקֵל - וִיְשַׁלַּח ה' בָּעָם אֵת הַנָּחָשִׁים הַשְּׁרַפִּים כא ה-ו

#### A Person Can Have the Most Superior Situation and Yet Be Dissatisfied

Why were the *Yidden* punished *Davka* by: נְחָשִׁים הַשְּׂרָפִּים poisonous snakes for kvetching over the *Mon*? We can suggest that the: נָחָשׁ הַקַּדְמוֹנִי original snake was a superior creature; it was similar to humans, and it originally had hands and feet. Yet, he

was dissatisfied, and he desired *Chava*. Similarly, the *Yidden* had the *Gevaldige* superior miracle food, *Mon*, yet they complained. As they acted in the same way as the: בָּחָשׁים snake, they were punished by being bitten by: נְחָשִׁים snakes. *Moshe* davened to Hashem, and Hashem told him to make a copper

snake and raise it up on a *Ness* (high pole). Whoever was bitten would look up at the *Ness* and be healed. Why did they have to "look up" to the snake?

\*\*

### Your Inborn Nature to Complain Can Be an Asset

Perhaps Hashem was telling them to look "upwards" and channel their weakness of always complaining into an asset. The kvetching type is also a person who is: אָסוּגָל inclined to want to grow and become great, like when the Yidden said: "Why should we be left out"

of Korban Pesach?" which was a Chashuva Mitzva, and this complaining caused Pesach Sheini. And their: נְחַשׁ נְחשׁ בְּסְשׁ בְּסְשׁ בְּסְשׁ בְּסְשׁ בְּסְשׁ בְּעְלֵי הְּשׁוּבָה copper snake which symbolizes their sin, is on a high place, just like Chazal say: בְּמָקוֹם שֶׁבַּעֲלֵי הְּשׁוּבָה לֹד בּבְּמְקוֹם שֶׁבַּעֲלֵי הְיִשׁוּבָה גְּחִים גְמוּרִים יְכוֹלִין לַעְמוֹד בּרִכּוּת לֹד בּ Baalei Teshuva are even GREATER than pure Tzaddikim!

When a person does *Teshuva*, he takes that very sin and it becomes the biggest *Mitzva*.

And the *Gr"a* says¹ that the: מְקַטְרֵג accusing angel you created turns into a: סֵנֵיגוֹר advocating angel that *Davka* defends you. (Their sin was not having *Bitachon*, and looking upwards at the: נְחַשׁ נְחשׁר copper snake symbolizes doing *Teshuva* by looking upwards and having *Bitachon* in Hashem. *Chazaf*). \*\*\*\*

It is interesting that they complained about the *Mon* right after: מִיתֵת אַהְרֹן *Ahron's Petira*. Perhaps because *Ahron* was known for being a *Sameach B'chelko* (which is why he was: a heart that rejoiced with his brother's greatness). The *Petira* of *Ahron* probably weakened their own *Madrega* of *Sameach B'chelko*, and now for the first time, they complained about the *Mon*.

Notice how after: נְחַשׁ נְחשׁת the copper snake, until the end of the *Parsha*, there are no complaints. We can suggest that they all did *Teshuva*. They were inspired by the: נְחַשׁ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> הגר"א בביאורו למשלי עה"פ כִּי אֹרֶךְ יָמִים וּשְׁנוֹת חַיִּים וְשָׁלוֹם יוֹסִיפוּ לָךְ (ג ב) כִּי אֹרֶךְ יָמִים הוא נגד מ"ע, כמ"ש אשר יעשה אותם האדם וחי בהם. וּשְׁנוֹת חַיִּים הוא נגד ל"ת, כי העושה עבירה מריעין לו, וכאשר אינו עושה עבירה או ששב בתשובה נתהפכו לו מרעה לטובה, כי המקטריגין עצמם נהפכו לו לאוהבים, וז"ש בגמרא, ושנות חיים וכי יש שנות שאינן של חיים, אלא אלו ימי אדם שנתהפכו לו מרעה לטובה.

² משנה ר"ה (ג ח) עֲשֵׁה לְךָּ שָׁרָף וְשִׁים אֹתוֹ עַל נֵס, וְהָיָה כֶּל הַנָּשוּךְ וְרָאָה אֹתוֹ וְחָי. וְכִי נָחָשׁ מֵמִית, אוֹ נָחָשׁ מְחַיֶּה. אֶלָא, בִּזְּמַן שָׁיִּשְׂרָאֵל מִסְתַּכְּלִין כְּלַפֵּי מִעְלָה וּמְשִׁעְבְּדִין אֶת לִבָּם לַאֲבִיהָן שָׁבַּשָּׁמִיִם, הָיוּ מִתְרַפְּאִים, וְאִם לָאו, הָיוּ נִמּוֹקִים.

Bitachon Weekly פרשת חקת תשפ"ד

נְחשֶׁת copper snake which was on a tall *Ness*, which makes you think big and appreciate as

you look up towards Hashem and learn to have *Bitachon* (including thankfulness). Sure enough, soon afterwards they **sang**: עָלִי בְאֵר עֲנוּ לָהַ כּא יִז Rise, O well, sing to it. For good reason *Dovid* was: נְעִים זְמְרוֹת יִשְׂרָאֵל שִ"ב the sweet singer of Israel. He was a *Melech*.

# Singing And Thankfulness Are the Opposite of Complaining

And the Gadlus of a Melech is that he is thankful, like Yehuda whose very name is *Hoda'ah*<sup>3</sup>. Singing and thankfulness (*Dovid* and Yehuda) are Malchus'dik, and the opposite are complaining. And the name Rus means the mother of Dovid: שֶׁרְוָהוּ (מלשון רות) לְהַקָּדוֹשׁ בַּרוּךְ הוּא who בָּשִּׁירוֹת וְתְשָׁבָּחוֹת ברכות ז ב satiated Hashem with song and praise - Dovid satiated with song! An extreme satisfaction. This is the key to all success, to thank and to sing. And soon afterwards they were super successful by wiping out two powerful giants (Sichon and Og Melech HaBashan). Those

who are always singing and thanking take over the world, and they are more

powerful than the biggest giants. They are truly close to Hashem (*Rashi*<sup>4</sup>). They only

look upwards to Hashem. They look up at the banner of greatness, and their inborn nature to complain turns into an asset by doing *Teshuva*. \*\*\*\*\*\*\*\*

# If You Are in Singing Mode to Hashem, You Have Everything

The Melech is anointed with Shemen HaMishcha since oil rises on top, and it is fitting that he be a: משובר singer since song lifts you out of the foolishness of complaining, and of Kin'ah, Ta'ava, and Kavod, etc. It is interesting that Rashi in Parshas Korach when Moshe told Bnei Levi that they should be satisfied with what they have, he said: יַלַעמֹד לְפְנֵי הָעֶדָה טז ט Hashem has chosen you to stand before the congregation, and Rashi explains only one thing, that this means: לְשִׁיר עַל הַדוּכָן to sing on the platform. You Levi'im have the Mitzva of Shira, and if you have that then vou have everything! Singing means thankfulness and not worrying with the low-life of

especially the Levi'im who sang every day a Kapit'el (chapter) from Dovid HaMelech's

Ta'ava,

and

Kavod:

For good reason

Dovid was:

נעים זמרות ש"ב כג א

a sweet singer, sínce a Melech always aims upwards, and music makes you higher. It makes you forget the Tzaros of Olam HaZeh, and it gives you Bitachon. The Me'am Lo'ez says<sup>5</sup> that this is why Dovid sang and played music for Shaul; to give him Bitachon and Símcha

Kin'ah.

<sup>ַ</sup> וַתַּאמֵר **הַפַּעַם אוֹדֵה אֵת ה' עַל כֵּן קָרְאָה שָׁמוֹ יִהוּדָה**. ויצא כט לה.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> רש"י במסכת ברכות ד ב (ד"ה זה הסומך) ואמרינן בברכות ירושלמי, מי שאינו סומך גאולה לתפלה למה הוא דומה, לאוהבו של מלך שבא ודפק על פתחו של מלך, יצא המלך ומצאו שהפליג, אף הוא הפליג, אלא יהיה אדם מקרב להקדוש ברוך הוא אַליו, ומרצהו בתשבחות וקלוסין של יציאת מצרים, והוא מתקרב אליו, ובעודו קרוב אליו יש לו לתבוע צרכיו.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> מעם לועז (על שמואל א, עמ' רג ד"ה וזה) עה"פּ וְהָיָה בָּהְיוֹת רוּחַ אֱלֹקִים אֶל שְׁאוּל וְלָקַח דָּוִד אֶת הַכְּנּוֹר וְנְגֵּן בְּיָדוֹ וְרְוַח לְשְׁאוּל וְסָרָה מֵעָלָיו רוּחַ הָּרָעָה (ש"א טז כג) **ולא הכינור בלבד הטיב את רוח שאול, אלא גם דוד עצמו, בְּחַן מעלותיו וּבְאוֹר** נְטוֹב לוֹ וְסָרָה מֵעָלָיו רוּחַ הָּרָעָה (ש"א טז כג) **ולא הכינור בלבד הטיב את רוח שאול, אלא גם דוד עצמו, בְּחַן מעלותיו וּבְאוֹר** נפשו, שהיה מנעים זמירות ה' לפני שאול, שאין לו לאדם להתייאש אלא להשען על קונהו ורועו, כמו שאמר בספר תהלים (כג א) ה' רֹעִי לֹא אֶחָסָר וּגוֹי.

The Anava of

previous

generations was

perfect for them,

and when used

appropriately it

is correct to say:

"I'm not fit", and

"I sinned" is

beautiful. But

many people in

our generation

need to work on

Ga'ava, and go

extreme (even to

lie) like in all

areas of Shviras

**HaMiddos** 

Tehilim which is full of thankfulness. Moshe

was telling the *Levi'im* that they are expected to be the opposite of being complainers. Singing means *Bitachon*, *Hoda'ah*, and *Simcha*; total positive!

זאֹת חֻקּת הַתּוֹרָה וגו' וְלָקַח הַכֹּהֵן עֵץ אֶרֶז וְאֵזוֹב וּשְׁנִי תּוֹלָעַת וְהִשְׁלִיךְ אֶל תּוֹךְ שְׁרֵפַת הַפָּרָה יִט בּ-ו Stick to Your Personal *Avoda* in *Middos*, Even When People May Not Understand You

A Chok means a law without a reason. We can suggest that besides the simple Pshat that Parah Aduma is a puzzle which we don't understand, we can say that it's a Remez to the Yesod of Shviras HaMiddos. The Seforno says<sup>6</sup> that: עֵץ אֶרֶז cedar wood symbolizes Ga'ava, and: אֵזוֹב cedar wood symbolizes Ga'ava, and: אֵזוֹב Aizov grass symbolizes Anava, and for people who are feeble in nature it is a Mitzva to be a Baal Ga'ava and vice versa.

looks like he's a big shot or a super Anav. The

*Gr*"a says<sup>7</sup> that people may not understand your actions, but you need to stick to the opposite of your nature, like a Chok (law without an apparent reason) which makes no sense to others. That's why the Parah Aduma is: מְטַהֶּר אֶת הַטְמֵאִים וּמְטַמֵא אֶת הַטָהוֹרִים makes a person who is Tamei, Tahor, and a person who is Tahor, Tamei. What is a Mitzva to Chaim, can be an Aveira to Berel. Seforno Notice how the

elaborates in how important it is to be like a *Baal Ga'ava* (which *Shaul HaMelech* unfortunately didn't do, and therefore he lost his *Malchus*) and he doesn't elaborate on trying to be an extreme *Anav* when your nature is to be a *Baal Ga'ava*. It appears that lots of *Anava* can be understood by others, but acting

Indeed, it sounds like a Chok when a Yid

"like you own the world" is super hard, and

להתבונן מה שאמרו ז"ל שעץ ארז יורה על הגאוה והאזוב יורה על הפכה, ובהיות שני התולעת עם שניהם, יורה ששניהם חטא, כאמרם (סוטה ה א) בשמתא דאית ביה, ובשמתא דלית ביה, ובפרט למי שיצטרך לנהוג נשיאות לתועלת הרבים. וכבר אמרו ז"ל (יומא כב ב) שנענש שאול על שלא הקפיד על כבודו, כאמרו (ש"א י כז) וַיִּבְזָהוּ וְלֹא הָבִיאוּ לוֹ מִנְּסָה וַיְהִי כְּמַחֲרִישׁ, וכן תפש עליו הנביא באמרו (ש"א טו יז) הֲלוֹא אִם קְטֹן אַתָּה בְּעֵינֶיךְ רֹאשׁ שִׁבְטִי יִשְׂרָאֵל אָתָּה. נאמר אם כן, שעם היות המצוה חוקה ואין להרהר אחריה, ולא להיות מסופק אם היא הגונה ואם לאו, כי כָּל אִמְרַת אֱלוֹהַ צְרוּפָה (משלי ל ה) ולה טעם נשגב בלי ספק, נודע למלך שצוה אותה, ואולי גם למשה רבינו והדומים לו, הנה יש בה איזה רמז לדרך התשובה הצריכה לכל

ביאור על התורה אשר חבר אזן וחקר הגאון השלם האלקי כמהר"ר עובדיה ספורנו זלה"ה (בתחלת הפרשה) ששית, ראוי  $^6$ 

בי ספק, נוו ע *ינו*ין שצוור אוונוז, ואולי גם ינושר רבינו ווחומים לו, חנור יש בוו איחר דמד ידרך המיצוע ויטהר. וזה הדרך, עם חוטא, שהיא אמנם שֹיֶּיטֶה אל קצה היפך מעשיו, המטמאים כל לב טהור, למען ישיג דרך המיצוע ויטהר. וזה הדרך, עם היותו טוב ומטהר לחוטא, הוא אמנם מגונה ורע ומטמא כל לב טהור, כאמרם (תענית יא א, נדרים י א) וכי באיזה נפש חטא זה, אלא שציער עצמו מן היין. אמנם מי חטאת המורכבים מעפר שרפה וממים, שהם שני קצוות אשר מהם יתחדש מיצוע, יורה שבמיצוע תהיה תקנת החוטא הנקראת טהרה, כאמרו (אחרי טז ל) מָכֹּל חַטאֹתִיכֶם לְפַנֵי ה' תַּטָהֶרוּ.

<sup>7</sup> הגר"א בביאורו למשלי עה"פ הוֹלֵךְ בְּיָשְׁרוֹ יְרֵא ה' וּנְלוֹז דְּרָכִיו בּוֹזֵהוּ (יִד ב) הוֹלֵךְ בְּיָשְׁרוֹ יְרֵא ה', כי כל אדם צריך לילך בדרכו הצריך לו, כי אין מידת בני אדם שוים זה לזה, ומחמת זה הוא רגיל בעבירה הבא באותו מידה, וצריך לגדור עצמו מאוד בזה מה שאין חבירו צריך לזו השמירה, וחבירו צריך לדבר אחר, ולכן הוֹלֵךְ בְּיָשְׁרוֹ בדרך היושר שלו, אע"פ שבעיני הבריות הוא מה שאין חבירו צריך לזו השמירה, וחבירו צריך לדבר אחר, ולכן הוֹלֵךְ בְּיָשְׁרוֹ בדרך היושר שלו, אע"פ שבעיני הבריות סבעו רע, כי אינן יודעין מה שהוא צריך, ואעפ"כ הוא הוֹלֵךְ בְּיָשְׁרוֹ, הוא יְרֵא ה', כי מתיירא הוא שלא יבא לידי עבירה מחמת טבעו הרגיל בו. וּנְלוֹז דְּרָכִיו, אבל מי שמעקם דרכיו הצריכין לו בשביל להתגאות בעיני הבריות לעשות דבר שישר בעיניהם אע"פ שאליו הוא רע ובא מחמת זה לידי עבירה, בּוֹזֵהוּ הקב"ה יודע מה שהוא צריך והוא אינו עושה הצריך לו ועושה הישר בעיני הבריות, הרי עליו יראת בשר ודם ואין עליו יראת ה', והוא כמ"ש למה החמירה בגנב יותר מגזלן כי זה השוה וכו' וזה לא השוה כו', ועוד מי שהולך בדרך הישר יבא לידי יראה ומי שמעקם דרכיו יבא לבזות ה' כי הכל תלוי במדות, והבן.

Bitachon Weekly פרשת חקת תשפ"ד

misunderstood by most of us.

## The Yetzer Hara of Anava P'sula (Misplaced Humility) is Rampant

I was told in *Novardok* that you'll get plenty of *Schar* for your: 'וַיְגְבָּהּ לָבּוֹ בְּדַרְכִי ה' kosher *Ga'ava*, and it's true *Shviras HaMiddos*. Ari Mandelbaum had spent lots of time with self-

aggrandizement, and he decided that he'll spend more time praising his competitors.

Believe it or not, he found it much easier to praise others than praising himself. The Yetzer Hara is ruthless in this area, and Anava P'sula (misplaced humility) is rampant. Now in our Dor, we don't all have a Novardoker Chinuch where they monitored all your actions constantly, and people were Zoche to Ruach HaKodesh. So we end up having plenty of Anava P'sula and the wrong Ga'ava, etc.

The: עץ אֶרֶז וְאֵזוֹב cedar wood and Aizov grass were tied with a: שְׁנִי "red" string, and red symbolizes Chet, as it says: אָם יִהְיוּ הֹא יִח If your sins are (deep red) like "Shani", they will turn white as snow! I would

venture to say that even if your *Ga'ava/Anava* situation is all wrong, like the: יַשְׁנֵי תוֹלְעַת red string, you can still be *Zoche* since you're trying to work on yourself. The *Parah* went:

קֹג' מַחְנוֹת outside *Yerushalayim*, and after *Shechting* it, the blood was spritzed towards the *Heichal*. As long as you're trying and aiming in the right direction, you are already okay. (*Divrei Chaim*<sup>8</sup>).

\*\*\*\*\*\*\*\*
Hashem wants our intentions.

It is interesting that the *Parah* has to be taken

out: מְחֲנוֹת לְג' מַחְנוֹת outside Yerushalayim, like it says: וְהוֹצִיא he shall take it outside the camp. It sounds like the cow started off in the Heichal?! We can suggest that a person should realize that his Shoresh is a Tzelem Elokim, and he is full of Kedusha and Tahara.

Yet, Hashem Davka puts us in a Treife Olam HaZeh environment to test us, וּאָדָם אֵין צַדִּיק בָּאָרֶץ אֲשֶׁר יַעֲשֶׂה טוֹב וָלֹא יֵחֱטָא קהלת ז כ and there does not exist a person who never sinned, and you are similar to Yehuda who sinned because a Malach pushed him to sin. This is the way everyone should look at himself after he sins (not before, Chas V'shalom!) And now that you're out of the Kodesh HaKodoshim (ג' מַחֲנוֹת!) and it's hard

to do *Teshuva*, all you have to do is try your best and **aim** in the right direction.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

The main thing is no *Yi'ush!* The *Alter* of

The main thing is no Yi'ush! The Alter of Novardok Zatzal says<sup>9</sup> that as long as you do

People with super low self-esteem, need to Davka get carried away with relentless. unending, extreme Ga'ava about themselves, and ridiculing all those "gods" in their lives

<sup>8</sup> ספר דברי חיים (לרבי חיים האלברשטאם אבד"ק צאנז, פרשת שמיני על הפסוק זֶה הַדְּבָר אֲשֶׁר צַוְּה ה', ט ו) ויש לרמז שעל דרך זה בא פרה אדומה, שהנה מצינו בכמה קרבנות הקדושה והזהירות בטהרה יתירה כמבואר, ולהיפך אצל פרה אדומה מטמא כל העוסקין בה, והיתה מעשיה חוץ לירושלים, ומטמאין הכהן השורף הפרה, והלא כל זה בודאי טעמא רבא איכא במילתא, ואם כי ידוע אשר טעם הפרה נעלמה, אך עם כל זה קצת יש לרמז שאפילו מי שהוא בתחתית שפל המצב בעונו במילתא, ואם כי ידוע אשר טעם הפרה נעלמה, אך עם כל זה למועד ומזה דמו בשבירת לב, ורואה ההיכל כמו שהיה המצוה והוא חוץ לקדושה וטמא, עם כל זה אם עיניו נוכח פני אהל מועד ומזה דמו בשבירת לב, ורואה ההיכל כמו שהיה המדמו בתשובה חוץ לירושלים לטמא הכהן, רק שיזה דמה ורואה ההיכל מרחוק. כמו כן אפילו מי שנתרחק ביותר, אם מזה מדמו בתשובה ובשברון לב, ורואה מרחוק הקדושה, מקבלו ה' ובא אחר כך אל המחנה וטהר. אדרבא, לחד מאן דאמר בעל תשובה עדיף מצדיק מעיקרא.

5

<sup>9</sup> ספר מדרגת האדם (מאמרי הסבא מנובהרדוק, רבי יוסף יוזל הורביץ זצלל"ה, הוצאה חדשה ירושלים תשסב. מאמר נקודת פרל מדרגת האדם (מאמרי הסבא מנובהרדוק, רבי יוסף יוזל הורביץ זצלל"ה, הוצאה חדשה ירושלים תשסב. מאמר נקודת האמת פרק ז, עמ' קעד-ה) וזהו מה ששאלו להנביא (יחזקאל לג י) כִּי פְּשָׁעֵינוּ וְחַטּאֹתֵינוּ עַלֵּינוּ וּבָם אֲנַחְנוּ נְמַקְּים וְאֵיךְ נָחְיֶה, כיון

Bitachon Weekly erשת חקת תשפ"ד

Basics - Basics

"I'm happy

I'm alive,

although I

don't always

feel so good"

"I'm happy

I'm married

although it's

not always

easy with my

spouse"

what you can, then Hashem will give you *Si'ata D'shmaya*. A normal *Oved Hashem* has three parts to him. There is a *Chelek* of yourself that you dislike, but it's too difficult to

overcome. You probably get *Schar* for not being *Mya'esh* despite your shortcoming.

Then there is the *Chelek* that you overcame; this is probably your main accomplishment in this world. You actually changed! What a *Zechus!* You transformed yourself from *Bat'lan* to *Masmid*, from grouchy to being a happy person, from being a "cool cat" to being a serious *Y'rei Shamayim*, etc. from being angry to softening up.

From being insecure to becoming self-confident, etc. This is true *Gan Eden*, and you deserve unending respect. And then there is that

 sprinkling of blood which was aimed at the *Bais Hamikdash*, even though the *Cohen* stood: קֹג' מַחְנוֹת outside *Yerushalayim*.

#### Be Satisfied No Matter What!

וַתִּקצַר נֵפֶשׁ הַעָם כא ד

RSRH Zatzal calls<sup>10</sup>: ותּקצר "impatience". An old problem: וַלֹא שַמעוּ אַל משָה מִקּצֵר רוּחַ וארא ו ט they could not listen to Moshe as a result of their impatience. Impatience and discontent go together, and are the keys to so manv sins: especially Da'agos and lack of Bitachon that people have. This is a lifetime job; to be satisfied no matter what! \*\* One day I made a Kabala (resolution) B'li Neder (during Bain HaZemanim - the summer break) that I would spend more time in Bais Medrash. Although I was happy that I was M'kayem my

Kabala, I was still sad that my Chidushei Torah weren't accepted as well as I wanted. Guess what occupied my mind the most? \*\*\* The dissatisfaction, and not the Simcha. This is human nature, and especially in Ruchaniyus people feel self-righteous about their Ruchaniyus'dik woes. But it's wrong!

שאתן לכם סייעתא דשמיא אחר שתעשו כל מה שבידכם.

שאנו ברשות לבנו ומצודה פרוסה על כל החיים, ואיך נשוב, כי קשה לפרוש אחר שהעבירות כבר עברו למעלה ראש? ולהסיר הטענה זאת אמר הנביא (שם פסוק יט) וּבְשוּב רֶשָׁע מֶרְשְׁעָתוֹ וְעָשָׂה מִשְׁפֶּט וּצְדָקָה עֲלֵיהֶם הוּא יִחְיֶה, אם אתם תשובו ותשתדלו בכל יכלתכם לעשות כל מה שבידכם, אז יערה עליכם רוח ממרום שתתקיים אצלכם "עֲלֵיהֶם הוּא יִחְיֶה", ומאמר הכתוב (ירמיה ג כב) "אֶרְפָּה מְשׁוּבֹתֵיכֶם" היינו, שאני בעצמי ארפא לכם, וכמו שאמר הגר"א (קול אליהו, סוכה נב א) על מה שאמרו חז"ל (שם) יצרו של אדם מתגבר עליו בכל יום ומבקש להמיתו, ואלמלא הקדוש ברוך הוא עוזרו לא היה יכול לו, שאימתי הקדוש ברוך הוא עוזרו, בשעה שאלמלא הקדוש ברוך הוא עוזרו לא היה יכול לו, היינו שכבר עשה מה שבידו, אבל אם הקדוש ברוך הוא עזר ה' יש בידו אם ירצה, אז אין הקדוש ברוך הוא עוזרו, כי אם הוא אינו חס על עצמו, מי יחוס עליו, וזה יש בידו להתרחק ממקום עבירה, שלא להתחבר עם חברים רעים, ולבקש מקום של יראת שמים, וילמוד מוסר לחזק הסכמתו וישגיח על כל חוט השערה. ואם אחר כל המעשים, יפעם רוחו ויתהפך בדעתו, ע"ז אמר הנביא (ירמיה ג כב) "אַרְפָּה מְשׁוּבֹתֵיכֶם",

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> פירוש הגאון מוהר"ר רבי שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה, עה"פ וַתִּקְצֵר נֶפֶשׁ הָעֶם בַּדְּרֶךְ (כא ד) השווה מִקֹצֶר רוּחַ (וארא ו ט). כפי שביארנו שם "קּצֶר רוּחַ" וכן כאן "קֹצֶר נֶפֶשׁ" שהם כנראה ההיפך של "ארך אפים", מציינים חוסר סבלנות. לרוח ולנפש אין די כוח סבל בכדי להמתין בסבלנות למטרה הנכספת. כאן בייחוד, ה"נפש" היינו נפש החיים, אצה קדימה ואינה מסוגלת לשאת בסבלנות את תלאות הדרך הארוכה, מתוך השתוקקות לתכלית הנרצית. לא היתה כל סיבה ממשית אמיתית לחוסר שביעות רצון, כל צרכיהם מולאו.

**Basics** is the Yesod of the Midda of Hoda'ah, which is life itself. And if people aren't appreciative, then very earth gets upset, and can swallow people like by Korach.

#### Do You Respect People Who Have **Humility?**

I was once driving my car and was stopped

by the police in front of Satmar Bais Medrash in Lakewood for doing something wrong. The cop walked away for a minute, and a Yungerman ran over to me to tell me to give in and to plead for a chance. Do you want to get a sure ticket? Tell the cop that he's wrong and he doesn't see straight and you know you're right! The tougher you are, the angrier he gets, and the more trouble you're asking for. Nobody likes a Baal Ga'ava, and everyone loves a soft person who isn't obstinate and who knows how to be M'vater and to give in. "I'm so sorry, officer. I'll try never to do that again." Do you know why: דָּוִד מֱלֶךְ יִשְׂרָאֵל חֵי וְקַיַּם and *Dovid* is known to be the most everlasting Koach in this world. Because Dovid always said, "I'm wrong." He was always:

מוֹדֵה עַל הָאֶמֶת admitting to the truth, and even: admitting although he did no מוֹדָה עַל הַשָּׁקַר wrong. (Baalei Mussar<sup>11</sup>). He knew how to give in! Such a person has a Kiyum (continued existence) in this world. Such a person has a marriage also.

A Baal Ga'ava is impossible to work with. He has to be right! People call me up about their children who aren't wanted in camps and good *Mosdos*, because of their obstinacy. They can't give in to the rules. They always know better.

#### Parents Should Glorify Hachna'a and Anava and Try to Model It

Very often, the families' Hashkafos (opinions) are "be confident in yourself and don't be a

wimp!" "Stick up for your rights!". At the Shabbos table, parents should glorify Hachna'a and Anava and try to model it. Believing in the Ma'ala of Anava is a Hashkafa of paramount importance. Novardok you got Kavod and were praised for being a *M'vater!* Although we don't understand Korach, or L'havdil, Bilam, one thing is clear: These Parshiyos are a message for us to be *Machshiv* Anava since all these people who complain and kvetch and curse etc. are all lacking in K'niya. A who person has Hachna'a people understands who are different than him, different Shitos, Talmidim who are younger and from a different generation. *Novardokers* sure to understand the mentality of their students.

I know a Yungerman who finishes Shaar HaK'niya and it relaxes him and cheers him up. Many people who spend loads of time Shaar HaBitachon learning who frustrated since they aren't getting what they want, may need to add Shaar HaK'niya to their Mussar Seder since it gives Menucha and acceptance, and it is a "first cousin" to Bitachon.

A Lev Nishbar is a gold-mine. When a person is broken, he is warm and caring, and loves others. He is understanding, humble, and pleasant, and in the end, he wins. Nobody líkes a big shot Baal Ga'ava, and they have no Chen (charm)

7

<sup>11</sup> דרך נובהרדוק (לקט שיחות מוסר בדרכם של הסבא ורבינו זצוק"ל, נדפס בבוסייר שבצרפת תשס"ה, עמ' 32 ד"ה מי) ע"י קצת הכנעה, ע"י קצת ויתור, **אפילו מודה על השקר** כו'. (ומצאתי מקור לזה בפסקי תוספות תענית (אות ח) ת"ח כל אחד מודה לחבירו, בין על האמת בין על השקר).

Bitachon Weekly

#### הפטרת יפתח

Amon did they suddenly soften and ask him to be a leader just for this battle itself. But he insisted to be a total leader right from the start.

They had been cruel to him, and in order to avoid *Machlokes*, he ran away from them. But now he put them in their place, telling them: "Only when you need me you come to me?" Especially *Yiftach* who was an *Am HaAretz* and a: קלים lowest of the low, needs to assert himself or else he won't be successful. (R' Chaim Shmuelevitz *Zatzal*<sup>13</sup>).

If your nature is
sunk in lowly
Shiflus, with: "I'm a
zero" repeated in
your head overtime,
you need overtime of
the opposite: "I'm
Gevaldig!"

ויּאמֶר יִפְתָּח אֶל זְקְנֵי גֵּלְעָד אָנֹכִי אָהְיָה לָכָם לְרֹאשׁ שוּפּטים יא ט One Who Suffered Rejection and Feels Low Needs to *Davka* Assert Himself

Yiftach refused to be a leader for Klal Yisroel unless his was a permanent leader even before he went to war against Amon. (Malbim<sup>12</sup>). His brothers were Rodef him and disowned

him and only when they needed h

him, and only when they needed him to fight

The Seforno in last week's Parsha says14 that

<sup>12</sup> מלבי"ם בספר שוטים עה"פ וַיּאמֶר יִפְתָּח אֶל זְקְנֵי גִלְעָד אִם מְשִׁיבִים אַתֶּם אוֹתִי לְהָלֶּחֵם בִּבְנֵי עַמּוֹן וְנָתַן ה' אוֹתָם לְפָנִי אָנֹכִי אָהְיֶה לְכֶם לְרֹאשׁ (יא ט) כי מה שהבטחתם שאחר המלחמה והנצחון תשימוני לראש, זה דבר שאינו תלוי בהסכמתכם שזה יהיה ממילא שאם משיבים אתם אותי וכו' ונתן ה' אותם לפני אנכי אהיה לכם לראש - מעצמי על כרחכם, כדין הנוצח, ומה תבטיחו לי אתם? וכוונתו מבוארת שהיה חפץ שישימו אותו לראש תיכף, עד שתיכף בלכתו לא ילך כקצין רק כראש.

<sup>13</sup> שיחות מוסר (מאת אדוננו מורנו ורבנו הגאון החסיד מרן רבי חיים ליב שמואלביץ זצוקללה"ה ראש ישיבת מיר, שלימד לרבים בישיבה הקדושה עיה"ק ירושלים תובב"א, נדפס שנת תש"מ, מאמר כ"ו משנת תשלב, כמה גדולים בעלי אמנה, עמ' צג) וכמו כן במנהיג העם, לא יהא בו כח להנהיג את העם אם לא יאמינו בו ולא יבטחו בכחו, כמו שמצינו אצל יפתח הגלעדי שאמר לזקני גלעד בפנותם אליו שילך בראשם להלחם עם בני עמון, וכך ענה להם (שופטים יא ט-יא) אם מְשִׁיבִים אַתֶּם אוֹתִי שׁאמר לזקני גלעד בפנותם אליו שילך בראשם להלחם עם בני עמון, וכך ענה להם (שופטים יא ט-יא) אם מְשִׁיבִים אַתֶּם אוֹתִי לְּהֶלְחֵם בְּבְנֵי עַמוֹן וְנָתַן ה' אוֹתָם לְפָנֶי אָנֹכִי אֶהְיֶה לְכֶם לְרֹאשׁ וגו' וַיְדבֵּר יִפְתָּח אֶת כֶּל דְּבָרְיו לְפְנֵי ה' בַּמִּצְפָּה. ומה דבר יפתח לפני ה'? האם זאת שדורש לרוד לעצמו?

אלא כך אמר יפתח, <mark>אם מאמינים אתם בי וראש שבטי ישראל אני בעיניכם, יש בי הכח לנצח ולהכות את בני עמון, אבל</mark> אם איני אלא הדיוט, ואינכם צריכים לי אלא בשעת מלחמה, למען אלך עם הריקים והפוחזים אשר עמדי, כי אז לא אוכל לבני עמון, כי רב ועצום הוא ממני. (ועיין במלבי"ם שם מש"כ בזה, והובא לשונו לעיל).

ובשיחות מוסר (שם מאמר יט של שנת תשלג, עמ' סו) הבה נתבונן בפרשת יפתח הגלעדי, בשעה שנלחמו בני עמון בבני ישראל, הלכו זקני גלעד (שופטים יא ו-ט) וַיּאמְרוּ לְיִפְתָּח לְכָה וְהָיִיתָה לְנוּ לְקְצִין וְנִלְּחָמָה בָּבְנֵי עַמּוֹן. וַיּאמֶר יִפְתָּח אֶל זְקְנֵי גִלְעָד אָמָר יִפְתָּח אָל זִקְנֵי גִלְעָד אָמָר יִפְתָּח אָל זִקְנֵי גִלְּכָן אָלְכָי אָנְכִי אָהָיָה לְכֶם לְראֹש. ואח"כ כתוב (פסוק יא) וַיְדבּר יִפְתָּח אֶת כֶּל דְּבָרִיו לְפָנִי אַנֹּכִי אָהְיָה לְכֶם לְראֹש. ואח"כ כתוב (פסוק יא) וַיְדבּר יִפְתָּח אֶת כֶּל דְּבָרִיו – התנאי שביניהם", כלומר מה שהתנה עמהם שישימוהו לראש עליהם, ואז ילחם להם עם בני עמון.

ולכאורה לפנינו ענין של בקשת הכבוד, "אָנֹכִי אֶהְיֶה לַכֶם לְרֹאשׁ", אבל נראה שהמפרש כן אינו אלא טועה, שהרי אפילו פחות שבפחותים יכלם ויבוש מתבוע כבוד בפה ולעיני הכל, לא כל שכן שופט ישראל, ולא עוד אלא שדיבר את דבריו לפני ה', שהעמיד את הקב"ה כביכול לעד בינותם על הדבר הזה. ודאי לא בקשת כבוד היתה כאן, ולא רדיפה אחר השררה, אלא יודע היה יפתח, שלא יעלה בידו לנצח את בני עמון, אלא אם כן יאמינו בו ישראל וישימוהו עליהם לראש, שהאימון שמאמינים העם שלא יעלה בידו לנצח את בני עמון, אלא אם כן יאמינו בו ישראל וישימוהו עליהם לראש, שהאימון שמאמינים העם במנהיגם הוא הנותן בידו כח לנהלם וללחום את מלחמותיהם (עי' במאמר המובא לעיל) ומאחר שבקשת הכבוד היתה מתוך כונה טהורה ולמטרת הצלת ישראל מלוחציהם, יכול היה לדבר את דבריו לפני ה', כאילו אינו נוגע בדבר כלל וכמדבר למען זולתו, ואילו הוא עצמו שוה בעיניו הגנות והשבח, ונתעלה יפתח ועמד ממעל למדות האדם הנטועות בטבעו.

<sup>14</sup> ביאור על התורה אשר חבר אזן וחקר הגאון השלם האלקי כמהר"ר עובדיה ספורנו זלה"ה עה"פ הַמְעַט מִּכֶּם כִּי הִבְדִּיל אֱלֹקֵי יִשְׂרָאֵל אֶתְכֶם מֵעֲדַת יִשְׂרָאֵל לְהַקְרִיב אֶתְכֶם אֵלִיו לַעֲבֹד אֶת עֲבֹדַת מִשְׁכֵּן ה' וְלַעֲמֹד לִפְנֵי הָעֵדָה לְשָׁרְתַם (טז ט) וְלַעֲמֹד לִפְנֵי הַעֵּדָה לְשָׁרָתֵם. לשרת את הא-ל יתעלה בשיר, ואת משכנו בעבודת משא וזולתו, ורצה **שתעשו זה השרות לפני העדה**,

Moshe told the Levi'im that your Avoda in the Mishkan is done Davka in front of Klal Yisroel in order to highlight their Chisaron that you were chosen instead of them. It appears that a Ben Levi can feel Ga'ava since he was chosen over the Bechorim (firstborn). Every Yid needs to know his superiority over others – but there is a limit to this.

The problem of *Bnei Levi* is they wanted still more. *Ahron* was also told by Hashem regarding the *Nesi'im*: שָׁלְרָּם "You have more than them". There is nothing wrong with kosher *Ga'ava* and appreciating your superiority over other Jews. You are giving Hashem credit, and this is not *Ga'ava*.

Especially a person like Yiftach who was so rejected at first, needs to Davka assert himself. It is interesting the Shevet Dan, the: יָרוּד שֶׁבִּשְׁבָטִים

lowest of the *Shevotim*, was the only *Shevet* that named their main city "Dan": פְּשֵׁם דָּן after their ancestor Dan – Davka the: יַרוּד lowly one is proud!

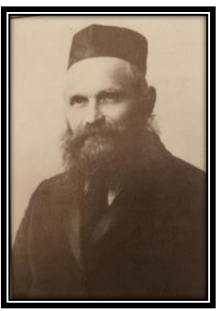
# NOVARDOK

R' Yitzchok Orlansky Zatzal was once walking in the street, and he tripped and almost fell; but he caught himself before he could fall. He made a remark that the falling would have been Gevaldia for him, since it's

Yissurim which has tremendous Kapara-value. People don't live with these thoughts, and it is a severe loss for them.

A Baal Mussar lives with Chazal, who say<sup>15</sup> that every tiny inconvenience is real Yissurim and is a great Kapara. You need to thank Hashem for these ongoing tiny daily Yissurim, and then you Mamash lose your sins, and spare yourself more serious Yissurim, like a trip to the hospital, Chas V'shalom, and even from the worst Gehinom. \*\*\* It is a Bracha to be forgetful, or to be delayed in traffic, or to have a

person in your life who hurts you regularly. Such a person is: אֵינוֹ רוֹאֶה פְּנֵי גֵהְנוֹם not going to suffer in *Gehinom*, providing you always thank for those *Yissurim*. (*Gemara*<sup>16</sup>). Those



R' Yitzchok Orlansky

להודיעם חסרונם שנפסלו הם מן העבודה ואתם נבחרתם תחתם.

<sup>15</sup> ערכין טז ב, **עד היכן תכלית יסורין?** אמר רבי אלעזר, כל שארגו לו בגד ללבוש ואין מתקבל עליו. מתקיף לה רבא זעירא, ואת ואיתימא רבי שמואל בר נחמני, **גדולה מזו אמרו, אפילו נתכוונו למזוג בחמין ומזגו לו בצונן, בצונן ומזגו לו בחמין**, ואת אמרת כולי האי? מר בריה דרבינא אמר **אפילו נהפך לו חלוקו**, רבא ואיתימא רב חסדא ואיתימא רבי יצחק ואמרי לה במתניתא תנא, **אפילו הושיט ידו לכיס ליטול שלש ועלו בידו שתים**. דווקא שלש ועלו בידו שתים, אבל שתים ועלו בידו שלש לא, דליכא טירחא למישדייהו. וכל כך למה? (כלומר **למאי הילכתא הוו יסורין**. רש"י) דתניא דבי רבי ישמעאל, כל שעברו עליו ארבעים יום בלא יסורין, קיבל עולמו (כל מנוחתו לעתיד, ואי עבר עליה חד מהנך, הרי הוא יסורין).

<sup>16</sup> עירובין מא ב, **שלושה אין רואין פני גיהנם** אלו הן, דקדוקי עניות, וחולי מעיין, והרשות (מי שיש לו נושין. רש"י. ורבינו חננאל פי' עבודת השרים והשלטונים), (**כיון שיש להן יסורין בעוה"ז אין רואין פני גיהנם**. רבינו חננאל) ויש אומרים אף מי שיש לו שי' עבודת השרים והשלטונים), (כיון שיש להן יסורין בעוה"ז אין רואין פני גיהנם. רבינו חננאל) ויש אומרים אף מי שיש לו אשה רעה, ואידך אשה רעה מצוה לגרשה, ואידך זימנין דכתובתה מרובה, אי נמי אית ליה בנים מינה ולא מצי מגרש לה, למאי נפקא מינה, לקבולי מאהבה (דמכפרי עליה).

וכתב המהרש"א: ג' אינן רואין פני גיהנם כו'. בהרבה מקומות אמרו שהאדם ניצול מדינה של גיהנם והיינו בקיום המצות והכא חשיב ג' שע"י צערן זוכין שאינן רואין פני גיהנם. ועי"ל דהנהו **גם שניצולין מדינה של גיהנם מ"מ רואין פני גיהנם** וכדאמרי' פ' עושין פסין דאתי אברהם אבינו ומסיק להו כו' **אבל הג' דחשיב הכא לא יבואו לידי כך ואינן רואין פני גיהנם כלל** וק"ל.

who live with *Chazal*, like *Novardokers* did, are truly happy people; especially if they learned the appropriate *Mussar* and they keep repeating how: יַסוּרָים מְמַרְקִים Yissurim cleanse your soul from all your sins. (*Gemara*<sup>17</sup>).

The rest of the world lets everything go over their heads. They lose tons, and they live an empty life compared to the real *Baalei Mussar*.

\*\*\*\*\*\*

הרה"ג ר' אברהם משה בן הרה"ח ר' שניאור זלמן ז"ל גענדל נלב"ע טו אב תשל"ט ונטמן בהר הזיתים HaRav Gendel *Zatzal* 

There was а Rebbe in Bais Shraga of Monsey who was а Novardoker, and his name was R' Gendel Zatzal. He was a short 5'3 person, but he was tough and smart.

tough and smart.

He had *Talmidim* who were double his size and very strong, but he was fearless and he warned them that he would "punch them in their guts". He was much loved but yet, very feared.

He was a Baal Toke'a on Rosh Hashanah in

Bais Medrash Elyon, and he would walk many, many miles for this. People remember how he would say the Pesukim of Tekiyas Shofar – מָן הַמֵּצִר etc. He said them slowly, but with all his heart, as if he was back in Novardok where things were very real and not: מְצָוַת אָנָשִׁים מְלֵּמְדָה done by rote.

They say that his Tekiyos were totally flawless, and he never had to repeat any Tekiya despite the fact that the: מַקְרִיא

Tekiy M'da Chod wash had hous His spottle every like a who shis li and agair.

R' Gendel (top middle) at a Chasuna with R' Yaakov Kamenetzky (bottom middle) and R' Mordechai Schwab (top left)

(director the of Tekiyos) was a big M'dakdek and Talmid Chochom. His wife wasn't well, and he had to run the whole house himself. house was spotless. He did everything B'simcha, like a true Novardoker who sees every part of his life to be perfect and never complains against Hashem. They that he say would learn three hours of Mussar before davening. This

is the secret of success. He was also a big *Talmid Chochom*.

#### R' Yaakov Koppel Pasternak Zatzal

R' Yaakov Koppel Pasternak *Zatzal* was a *Novardoker* who was a *Rav* in Kensington. He was a *Rav* to many modern types of

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> ברכות ה א, אמר להו רבי אבא בריה דרבי חייא בר אבא, הכי אמר רבי חייא בר אבא אמר רבי יוחנן, אלו ואלו יסורין של אהבה הן, שנאמר (משלי ג יב) כָּי אֶת אֲשֶׁר יֶאֶהַב ה' יוֹכִיחַ, אלא מה תלמוד לומר (תהלים צד יב) וּמִתּוֹרְתְּךְ תְלַמְדֶנּוּ, אל תקרי תְלַמְדֶנּוּ אלא תְלַמְּדֶנּוּ, דבר זה מתורתך תלמדנו קל וחומר משן ועין, מה שן ועין שהן אחד מאבריו של אדם, עבד יוצא בהן לחרות, יסורין שממרקין כל גופו של אדם על אחת כמה וכמה, והיינו דרבי שמעון בן לקיש, דאמר רבי שמעון בן לקיש, נאמר ברית ביסורין, דכתיב ברית במלח ונאמר ברית ביסורין, נאמר ברית במלח דכתיב (ויקרא ב יג) וְלֹא תַשְׁבִּית מֶלַח בְּרִית, ונאמר ביסורין יסורין ממרקין (תבא כח סט) אֵלֶה דְבְרֵי הַבְּרִית, מה ברית האמור במלח מלח ממתקת את הבשר, אף ברית האמור ביסורין יסורין ממרקין כל עונותיו של אדם.

Bitachon Weekly פרשת חקת תשפ"ד

Americans, and his *Levaya* was packed with them. He was also very short and was also much loved, yet very strict.

When the boys would get out of hand, he would say: "Don't mess with me, I was in Siberia". A typical fearless Novardoker, he was very smiley and friendly. He had loads of

serious personal Yissurim, yet he was total Simcha, and would dance at Chasuna's like a young Bachur.

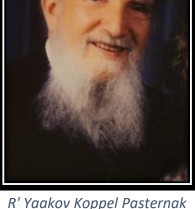
He told me that the long hours of Limud HaMussar that he had, saved his life. He said to me: כַּל זמַן שָׁאַתַּה אוֹחֵז אַתַּה נִיצַל (a person who is drowning in the ocean, while he holds on to the raft, he's saved). While you keep learning *Mussar* you'll be okay. As soon you stop, you're in trouble, Chas V'shalom. Both strong people personalities; nice. but not pushovers.

Like Rebbetzin Bender once described Novardok: "energetic personalities". They were **doers**, who did great Zikkui HaRabbim. When R' Gendel Zatzal tried to get his Talmidim to learn, he would say something very controversial, which would wake up the class, and even those who weren't into learning would join the lively: ריתַסא דאוֹרַייתַא Torah fever.

When they were learning Masechta Gittin 7A he told over the P'sak of R' Moshe Feinstein Zatzal<sup>18</sup> not to listen to music since the Churban, and the Olam (boys) went crazy trying to understand this. There was a top

> Novardok Yeshiva in France that recently closed down. They learn loads of *Mussar*, and are known to turn around the worst addictive boys who belong in jail since they can be dangerous.

> The Derech of Novardok turns them into sweet normal Yeshiva Bachurim. When they moved to Eretz Yisroel, they started a new Yeshiva, but they almost closed down. R' Shraga Steinman Shlita insisted that they make a big parlor meeting, and they raised over \$100,000. He said that Klal Yisroel must have Novardok type



Yeshivos.

It is known that his father, R' Ahron Leib Steinman Zatzal, liked Novardokers, and he appreciated how they all have so much Chi'yus (energy). These boys are not typical Yeshivish, and although they learn hours of Gemara, they still learn an unusual amount of Mussar.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> אגרות משה (או"ח א, סי' קסו עמ' רצ ד"ה היוצא) היוצא מזה דבפומא אין לאסור שלא בבית משתה ולמי שאינו רגיל משום דכמעט כל הראשונים מתירין רק הרמב"ם בתשובתו נגד עצמו בהלכותיו. ולא קשה מזמרא דגרדאי שאסור שהקשה מזה הב"ח, דהוא משום דכיון שלעולם מזמרין בעת מלאכתן לשחוק, הוא כרגיל בכך בשעת שכיבה וקימה שאסור, דמ"ש באיזה זמן הוא הרגילות. אבל ודאי מהראוי לבעל נפש להחמיר כהרמב"ם בתשובתו והב"ח פסק כותיה, אף שראייתו אינה כלום מ"מ ראוי להחמיר. **ובזמרא דמנא אסור בכל מקום** שכן סובר הרמב"ם והמחבר, ולמה שבארתי אפשר שגם רש"י ותוס' לא פליגי, לכן אף שהרמ"א והד"ח סברי שפליגי ומתירין שלא בבית משתה ואינו רגיל, יש להחמיר אף שהוא איסור דרבנן. ואם הוא לדבר מצוה משמע מתוס' ומרמ"א שמותר אף שאינו לשמחת חתן וכלה, דהא נקטו "כגון" בבית חתן וכלה הכל שרי, משמע דחתן וכלה שנקטו הוא רק לציור וה"ה לכל דבר מצוה. אבל הבענקעטס (banquets) שעושין לצורך צדקה מסופקני אם הוא בכלל היתר דבר מצוה מאחר שהסעודה והשמחה אינה מצוה בעצם רק שהוא לאסוף עי"ז הרבה אנשים שיתנדבו, אבל אפשר יש להחשיב שהוא לדבר מצוה כיון שהוא לכבוד מקיימי מצות צדקה, ולכן טוב להחמיר אם אפשר ואין למחות באלו המקילין. וע"י הרדיא (radio) אם נשמע זמרא דפומא מותר ואם בכלי זמר אסור. ובימי ספירה יש לאסור בזמרא דמנא אף להמתירין. ידידו, משה פיינשטיין.

Have Rabbi
Mandel Daven
for your whole
family each
month.

# BITACHON WEEKLY Nonthly Supporter

# Rabbi Yehudah Mandel will Daven for every monthly supporter each erev Rosh Chodesh

Your Donation will directly help spread Bitachon Weeklys Worldwide

\$10 MO.= 12 Bitachon Weeklys

\$18 MO. = 20 Bitachon Weeklys

\$36 MO. = 40 Bitachon Weeklys

\$52 MO. = 60 Bitachon Weeklys

\$72 MO. = 84 Bitachon Weeklys

\$100 MO. = 120 Bitachon Weeklys

Own the Zechus of Spreading Emunah & Bitachon Worldwide

#### For your donation:

Checks:

Cong. Shaarei Bitachon tax ID 87-4766435

Address: 11 Isabella dr Lakewood NJ 08701

Call/Text:

848-245-4278

Email:

weinberger138@gmail.com

Zelle info:

congshbt@gmail.com

Link:

https://pay.banguest.com/shaareibitachon

Paupal:

PayPal.Me/congshbt

For any questions or comments: 848-245-4278

Send your names to weinberger138@gmail.com
You will get a reply with your monthly supporter number which you
will need if you would want to change or add names in the future.



## **BITACHON WEEKLY**

#### LIVE A LIFE OF MENUCHA AND HAPPINESS

# HUNDRED'S OF YIDDEN TESTIFY THAT BITACHON WEEKLY HAS TRULY ENHANCED THEIR LIVES. YOUR DONATION WILL IMPACT THOUSANDS

#### **DEDICATION OPPORTUNITIES:**

R' MANDEL PARTNERSHIP SEFER SPONSOR PARSHA SPONSOR CITY SPONSOR BW SUPPORTER

\$ 7,500 (\$ 625/M) \$ 3,600 (\$ 300/M)

\$ 1,200 (\$ 100/m)

\$600 (\$50/M)

\$360 (\$30/M)

CORPORATE SPONSORSHIP - CALLUS!

THE PRINTING AND DISTRIBUTION OF HUNDREDS OF COPIES IN LAKEWOOD, BNEI BRAK, BROOKLYN. MONSEY, GREAT NECK, DEAL, BALTIMORE AND MORE.

BRING BITACHON WEEKLY TO YOUR CITY FOR ONLY \$60-\$120/WEEK

CALL/TEXT (848) 245-4278

#### **To Donate:**

- Call/Text (848) 245—4278
- Mail: Cong. Shaarei Bitachon Tax ID 87-4766435
   11 Isabella Drive Lakewood, NJ 08701
- Zelle info: congshbt@gmail.com
- Credit Card: <a href="https://pay.banquest.com/shaareibitachon">https://pay.banquest.com/shaareibitachon</a>





#### **Questions To Rabbi Mandel**

**Question:** What is Rebbe's perspective on mental health professionals in our community? What is the difference between the good ones and the ones who aren't as good?

**Answer:** There's all kinds. Some are *Bnei Torah*. Some are high-*Madrega* people, and they are not *Stam*. They came to speak to the *Yungelight* at the Torah U'mesorah convention, and I was extremely impressed with their *Yiras Shamayim*. They were *Oisgehalten*, *Tzadikim G'murim*. However, it's got to fit with the person, and sometimes it's a waste of time. Rav Gisinger told me that there is a very high percentage that are not so good. There's a lot of damage that they can do. They are notorious for breaking up marriages. They are known for that!

The problem arises when they speak to one party and hear only their side. I personally witnessed such a situation. They need money, they sympathize, they become best friends, and they don't even hear the other side! It's not right! (It doesn't have to be a therapist; it could be anybody who doesn't sit with both parties). They are notorious. A lot of them do that, they make a lot of money.

When people talk to me, I'm always a little skeptical. Although I'm totally on that person's side, but I'm not going to *Paskin* if I didn't hear both sides. There is an *Ehrlicher* woman here in Lakewood, and she was speaking to only one party, and she said, "That's *Treife!*" You can't speak to one party if you didn't hear the other person. You have to hear them both! You become best friends with one!

This woman is a professional, and she's recommended by the *Chashuva Rabbonim* here in Lakewood; Reb Matisyahu held a lot from her. I'm not sure how *Yeshivish* she is, but she's a decent person, and she said this, that it's very wrong (and even though she's speaking only to one, because that's the only one who wants to speak to her, she realizes that). That's an *Ehrlicher* person. Most of these guys, what happens to them? They get fired up with the person who they are speaking to, and they become best friends. They hate the other guy, and say: "This calls for divorce!" They are very trigger happy with marriages, *Rachmana Litzlan*. I personally witnessed a lot of this. I witnessed good stuff too. There are therapists out there that can really help people. R' Yaakov Kamenetzky once told me, way back, that there are people who can be helped. Yankel Greenwald was a *Tzadik Yesod Olam*, R' Nosson held from him. There are decent people out there, very decent; but unfortunately, there are many who are not. I don't want to get involved in the dirt, that's not my thing. Rav Gisinger told me to watch out with them; they can wreck a lot of havoc. It's a problem, and you need to be *Mispallel*. And as always, *it goes without saying that a person needs to have a competent Rav or Rebbe who understands him and can guide him*.

I recommend anyone who sees a therapist has to daven very hard, AND NOT HAVE FAITH IN THAT THERAPIST, EVEN IF THEY ARE THE BEST THERAPIST. I know someone who didn't have any *Hatzlacha* with his therapist, until he learned to say on the way to his therapist, *B'kol Ram*: "Eibishter, You are the real therapist, not this person. Please make this person say what I have to hear". THEN he had *Gevaldige Hatzlacha*. When you do it like that, that's the safest way to go.

Then, of course, read Bitachon Weekly. I have so many therapists who are calling me up; therapists who are telling their clients: "You must go to Mandel once a month". A lot of them are my biggest *Chassidim*. A lot of them come to me with their own problems, you know.

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com