Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה לזכות ר' מאיר בן לאה



ואתחנן-נחמו

New program! See back pages

by Rabbi Yehuda Mandel

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

# TO RECEIVE BITACHON WEEKLY BY EMAIL SEND A

REQUEST TO: weeklybitachon@gmail.com

# AND NOW IN SPANISH bitajonsemanal@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400 Option 1,4,93

www.kolhalashon.com



And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898



Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur



# BITACHON WEEKLY ואתחנן-נחמו תשפ"ד

### IN THIS ISSUE

- BEING IMPRESSED BY SCARY OR IMPORTANT OR TALENTED PEOPLE DIMINISHES YOUR SELF-WORTH
- YOUR "BROKEN SOUL" SIDE OF YOU BRINGS YOU CLOSER TO HASHEM
- BEING INADEQUATE IS A BRACHA IN DISGUISE, BUT "HAVING IT ALL" CAN BE A GRAVE DANGER
- EVERYTHING WE DO SHOULD BE WITH A TOGETHERNESS
- IMAGINE YOU ARE THE ONLY PERSON WHO IS COMMANDED TO DO THE MITZVOS
- ONCE YOU HAVE SELF-WORTH THEN YOU CAN HELP OTHERS
- THE GREATNESS OF A COHEN DURING THE TIMES OF THE BAIS HAMIKDASH
- THE COHANIM GAVE THEIR LIVES FOR AVODAS HASHEM
- WE ARE EXPECTED TO REALLY CARE ABOUT YERUSHALAYIM
- YERUSHALAYIM THE TRUE SIMCHA OF THE WHOLE WORLD
- HOW GEVALDIG IT IS TO SERVE AND BE CLOSE TO HASHEM
- THE MORE EMUNA AND BITACHON, THE MORE SPIRITUAL AND PHYSICAL GOODNESS
- WHAT DO YOU DO WHEN YOUR TEFILOS DON'T "WORK"?
- INSIST ON SEEING ONLY POSITIVE, AND THE NEGATIVE CAN DISAPPEAR ON ITS OWN
- HASHEM WILL REWARD YOUR POSITIVE "LIES"
- STORIES OF NOVARDOK
   R' YISROEL MOVSHOVITZ ZATZAL

# פרשת ואתחנן

### פֶּן תַּשְׁחָתוּן וַעֲשִּׁיתֶם פֶּסֶל – וְהִשְׁחַתֶּם וַעֲשִּיתֶם פֶּסֶל ד טז-כה

# Being Impressed by Scary or Important or Talented People Diminishes Your Self-Worth

Twice the *Torah* calls *Avoda Zara:* הַשְּׁחָתָה destruction. When you get carried away by the greatness of certain people and other fascinating creations of Hashem, you are destroying yourself, *Chas V'shalom*. You are a *Tzelem Elokim*, and when you focus your *Hispa'alus* mode on scary or important or

talented people (or the fascinating sun and moon and stars and any creation), then you diminish your self-worth.

אָרוּר הַגֶּבֶר אֲשֶׁר יִבְטַח בָּאָדָם ירמיה יז ה Cursed is the man who has Bitachon in a human. Getting impressed and worshipping anything outside Hashem is a form of Avoda Zara, which pulls you down. It makes a person cheap, since he forgets Hashem who created everything. A person himself is the: נֵזֵר הַבָּרִיאָה crown of creation, and he is M'chuyav to respect himself. Birds, animals, fish, people, celestial bodies; they can all become forms of Avoda Zara. Just because you enjoy "nature" doesn't mean that it's giving you Yiras Shamayim.

The evil Germans were fascinated with "nature" and look what they did to the world! When you see the greatness of Hashem inside all His creations, then you grow. They were meant to give us *Yiras Shamayim*, but if you focus only on them, then you've got symptoms of *Avoda Zara*. This includes

those fascinating trees, those amazing, delicious foods, and everything! Including those wonderous airplanes and skyscrapers, and anything interesting in this universe.

### ּוְאָכַלְתָּ וְשָּׁבָעְתָּ - הָשָּׁמֶּר לְךְּ פֶּן תִּשְׁכַּח אֶת ה' אֱלֹקֶיךְ Your "Broken Soul" Side of You Brings You Closer to Hashem

Coming to *Eretz Yisroel* is loaded with unending goodness; taking over homes and cities and vineyards and all kinds of loads of goodness that we didn't have to produce. The

Canaanim did the work, and we just moved in since it was all ready-made for us. This is a major danger; i.e., when everything is spoon-fed to you and you are loaded with אָרֶץ זָבַת a land flowing with milk and honey. You lose that "broken soul" side of you, which brings you closer to Hashem.

Look how the *Torah* has to warn: וְרֶם לְבָבֶּךְ וְשָׁכַחְתָּ אֶת ה' עקב ח יד you may become a *Baal Ga'ava*, and forget Hashem. *Moshe Rabeinu* was: כְבַד פָּה וּכְבַד לְשׁוֹן וַעְרֵל שְׂפָתִים handicapped in the area of his mouth, tongue, and lips, 3 different major *Chesronos* in speech. *Punkt* in the area that every leader must have! Such a

person is broken, and he relies on Hashem more and more. I once had a talk with R' Yehuda Jacobs Zatzal about how when people are learning Shaar HaBitachon, that's a sign that something in that person's life is not going well.

- You feel like a nebach!
- You're full of anxiety

Fear and worry both show that a person is "under the weather". He's impressed and affected by people and circumstances. He is controlled by his environment, and he doesn't have a mind of his own

- you had bad relationships back home
- You're lacking in *Kishronos* (ability)
- or you have "rough edges" in your personality
- You are weak physically or mentally
- You're suffering with your Parsha of Shalom Bayis
- or aggravation from your kids
- You have a mental block in your learning
- You're too quiet and depressive.
- You have no friends
- People aren't Machshiv you
- You aren't so Ehrlich or honest or Oisgehalten (trustworthy) in your business dealings
- Your family wants you out
- You're that black sheep
- You're forgetful

- You aren't M'sudar
- You have a bad reputation
- You have an issue with Ka'as or Ta'ava or jealousy
- You eat too much
- You aren't "one of the boys"
- You're too frum or too rigid or too modern
- You're in the wrong community
- Your physical appearance makes you self-conscious
- You have no self-esteem
- You never really became what you could have become and all kinds of difficulties

Believe it or not, these are examples of leadership qualities, since they bring you close to Hashem. Look at *Moshe*, *Yosef*, and *Dovid;* all were away from home because they got into trouble.

# Being Inadequate Is a *Bracha* in Disguise, but "Having It All" Can Be a Grave Danger

And Yehoshua was very weak in learning and they called him a *Tipesh* (fool)! (*Chazal*¹). One of the famous shortcomings these days

is not being *M'sudar'dik* (organized). And it can cause havoc on your productivity. People are annoyed with you, and they are right! Do you know who was 100% M'sudar'dik? The cruel, wicked *Amaleki* Germans! By them, everything was done with efficiency and order and professionalism. And Hitler, Y'mach Sh'mo, was a fantastic speaker! \*\*\*\*\* And they were very intelligent and capable, Y'mach Sh'mam! (P.S. This doesn't mean that you shouldn't try to improve!)

Remember how Moshe Rabeinu difficulties. constant like when said: עוד מעט וסקלני בשלח יז ד They are on the verge of stoning me! And: אֵיכָה אַשָּׂא לבַדּי ערחכם וּמַשַּאַכם וַרִיבַכָם דברים א יב How can I deal with the everyone's squabbling all by myself? This is the normal mode, since Moshe is an example for the Klal. So don't think that there is something wrong with you. On the contrary! It is a *Ma'ala* to have those unwanted issues and weaknesses. They save you from becoming an arrogant Amaleki type, Rachmana Litzlan!

I love all my special shortcomings, and I'll get plenty of Schar for my desire to get rid of them

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ילקוט משלי (פרק כא, רמז תתקנט) אוֹצָר נֶחְמָד וָשֶׁמֶן בִּנְוֵה חָכָם (משלי כא כ) זה משה, וּ**כְסִיל אָדָם יְבַלְּעָנּוּ, זה יהושע**, **שלא** היה בן תורה, והיו ישראל קורין אותו כסיל, ובשביל שהיה משרת משה זכה לירושתו, שהיה מכבדו, ופורס הסדין על הספסל, ויושב תחת רגליו, לפיכך אמר הקב"ה "איני מקפח שכרך" ועליו נאמר (משלי כז יח) נֹצֵר תְּאֵנָה יֹאכַל פָּרְיָהּ.

### אָנֹכִי ה' אֱלֹקֶיךְ הּוּ Everything We Do Should Be with A Togetherness

IT'S NOT "YOU" AND "ME", IT'S "US"
Notice that the entire Aseres HaDibros is: דְּלְשׁוֹן יָחִיי in singular form, as if we are all one person. We can suggest that this is a message, that we keep the Torah with Achdus, and without Kin'ah or competition. We Fargin each other, and we are happy with others' Hatzlacha in Avodas Hashem. For good reason it says prior to Matan Torah: וַיִּחַ בּּיִר יִתְּרוִיִּט בּ Klal Yisroel camped before the mountain, in: לְשׁוֹן יָחִיד הֹתָר יִתְּרוִיִּט בּ Klal Yisroel camped before the mountain, in: לְשׁוֹן יָחִיד singular form, and Rashi says² it means Achdus and without Machlokes. Everything we do should be with a togetherness; it's "us", not "you" and "me".

# Imagine You Are the Only Person Who Is Commanded to Do the *Mitzvos*

We can also suggest that the: לָשׁוֹן יַחִיד singular form of Aseres HaDibros teaches the lesson: חַיָּב כָּל אֱחָד וְאֱחָד לוֹמַר בְּשָׁבִילִי סנהדרין לז א that each person is obligated to say: "the entire universe was created just for me!" You imagine that you are the only person who is commanded to do the Mitzva of Kibud Av v'Em, or to keep Shabbos, to not desire what's not yours, etc. This makes you feel super important. There are many other important Pesukim which are in: לְשׁוֹן יָחִיד singular form. For example: אַתָּ לָדַעַת קי ה' הוּא הָאֱלֹקִים אֱין עוֹד מִלְּבַדּוֹ ד לה YOU (singular) have been shown, so that you will know, that Hashem is the only Power, there is none else besides Him. And: וַיַדַעתַּ הַיּוֹם וַהַשֶּבתָ אֵל לְבָבֶךְ כִּי ה' הוּא הָאֱלֹקִים בַּשָּׁמַיִם מִמַעַל עַל הָאָרֵץ מִתָּחַת אֵין עוֹד ד לט YOU (singular) should know this day, and reflect in your heart, that Hashem is the only Power, in the heavens above and on the earth below, there is none else.

\*\*\*

# Once You Have Self-Worth Then You Can Help Others

The first 4 letters of the Aleph-Bais are: אַלֶּף בּית גִּימֶל דְלֶּת בּית גִימֶל דְלֶּת בּית גִימֶל דְלֶת לְעוֹלְם יַעְסֹק אָדָם בַּתּוֹרָה וּבַמִּצְווֹת. A person needs to start off learning Shelo Li'shmah (for selfish reasons) and only later Li'shmah (he can become pure). First comes blowing up selfworth (Aleph), and then comes Bais, which stands for Bitachon, i.e., then you become L'shem Shamayim and a true Baal Bitachon. And only AFTER these first two comes: גִימֶל Cimel and Daled, because once you are worth something you can be: גוֹמֵל דַלִים (help others)!

# תשעה באב

# The Greatness of a *Cohen* During the Times of The *Bais Hamikdash*

Doeg HaEdomi was a Rasha, who told Shaul HaMelech that Achimelech, the Cohen Gadol had rebelled against him, and was Chayav Missa. So Shaul told his two top generals, Avner ben Ner and Amasa ben Yesser to kill them. The Passuk says³ that they both refused to kill Cohanei Hashem (and Avner was Shaul's most trusted person who supported Shaul and his Malchus at all costs). So Shaul told Doeg to kill them, and the Passuk says⁴ that he killed Achimelech

<sup>ַ</sup>רש"י בפרשת יתרו עה"פ וַיִּחַן שָׁם יִשְׂרָאֵל (יט ב) **כאיש אחד בלב אחד**.

³ ש"א כב יז, וַיּאמֶר הַמֶּלֶךְ לָרָצִים הַנִּצָּבִים עָלָיו סֹבּוּ **וְהָמִיתוּ כֹּהֵנֵי ה'** כִּי גֵם יֶדֶם עִם דָּוִד וְכִי יָדְעוּ כִּי בֹרֵחַ הוּא וְלֹא גָלוּ אֶת אָזְנִי, וְלֹא אָבוּ עַבְדֵי הַמֶּלֶךְ לִשְׁלֹחַ אֶת יָדָם לִפְגֹע בְּכֹהֲנֵי ה'.

ש"א כב יח, וַיֹּאמֶר הַמֶּלֶךְ לְדוֹאֵג סֹב אַתָּה וּפְגַע בַּכֹּהֲנִים וַיָּ**סֹב דוֹאֵג הָאֲדֹמִי וַיִּפְגַע הוּא בַּכֹּהֲנִים** וַיָּמֶת בַּיּוֹם הַהוּא שְׁמֹנִים

The person who is

himself the most

respectable person

(the Melech), has

appreciation for

every tiny

creature.

But a lowlife

Amaleiki makes a

joke of even the

greatest, like the

Am Hashem

and 85 Cohanim (but they aren't called "Cohanei Hashem").

The holy *Alshich* points out<sup>5</sup> how *Avner* and *Amasa* were *Tzaddikim* and had *Rachmanus* 

on Cohanei Hashem, and in all probability they were simply in awe of such giants. But Doeg who ended up losing his Olam HaBah didn't view them with the same respect, and by him they were called plain Cohanim.

We see the greatness of a Cohen during the time of the Bais Hamikdash. The Cohanim would kill themselves (literally) to be able to do the most-simple Avoda in the Bais Hamikdash, like Terumas HaDeshen (lifting the ashes). One time, two Cohanim were racing up the Kevesh (ramp) of

the *Mizbeach*, and one *Cohen* was getting ahead, so the other *Cohen* took a dagger and stabbed him.

\*\*\*\*

### The Cohanim Gave Their Lives for Avodas Hashem

And the father of the victim (who was present at the time) noticed that the dagger that killed

his son could still be pulled out before his son died (which would contaminate dagger), so he screamed: Pull it out quickly, so it shouldn't become Tamei! The Gemara criticizes<sup>6</sup> this father, who was more worried about the purity of the Bais Hamikdash than his own son's life. And as soon as the fire of the Churban started burning, the Cohanim fell upon the fire so they should get burned instead of the Bais Hamikdash.

And when *Eli*, the *Cohen Gadol* heard<sup>7</sup> about *Klal* 

Yisroel losing the war against the vicious and cruel *Pelishtim*, and the sad news about his own sons, *Chofni* and *Pinchos*, who were

ַוַחֲמִשָּׁה אִישׁ נֹשֵׂא אֵפּוֹד בָּד.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> מראות הצובאות למוהר"ר משה אלשיך על ספר שמואל (ש"א סוף פרק כב) ואמרו רז"ל כי אבנר ועמשא הם אשר לא רצו לשלוח את ידם בכהני ה' וכו', אז אמר לדואג שהיה בעל ההוראה והעד שיפגע בהם, **ולא אמר בכהני ה' כי אם בכהנים**, לשלוח את ידם בכהני ה' מה שצוה ה' לעשות בעמלק, **לבלתי ירחם כאשר עשו אבנר ועמשא**, ודואג הרשיע להורות ולשפוך דם צדיקים ועשה בכהני ה' מה שצוה ה' לעשות בעמלק, מאיש ועד אשה מעולל ועד יונק ושור וחמור ושה, לפי חרב כעיר הנדחת, על שהחיה אחימלך את דוד מלך ישראל חי וקים משיח ה'.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> יומא כג א, תנו רבנן, מעשה בשני כהנים שהיו שניהן שוין ורצין ועולין בכבש, קדם אחד מהן לתוך ארבע אמות של חבירו, נטל סכין ותקע לו בלבו. עמד רבי צדוק על מעלות האולם ואמר, אחינו בית ישראל, שמעו, הרי הוא אומר (שופטים כא א-ב) כִּי יִמְצֵא חָלֶל בָּאָדְמָה וְיָצְאוּ זְקַנֶיךְ וְשֹׁפְטֶיךְ, אנו על מי להביא עגלה ערופה, על העיר או על העזרות?? געו כל העם בבכיה. בא אביו של תינוק ומצאו כשהוא מפרפר, אמר, הרי הוא כפרתכם ועדיין בני מפרפר ולא נטמאה סכין, ללמדך שקשה עליהם אביו של תינוק ומצאו כשהוא מפרפר, אמר, הרי הוא כפרתכם ועדיין בני מפרפר ולא נטמאה סכין, ללמדך שקשה עליהם טהרת כלים יותר משפיכות דמים, וכן הוא אומר (מ"ב כא טז) וְגָם דָּם נָקִי שָׁפַּךְ מְנַשֶּׁה הַרְבֵּה מְאֹד עַד אֲשֶׁר מִלֵּא אֶת יְרוּשָׁלַם פּה לַפַה.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ש"א ד י-יח, וַיּלְחְמוּ פְּלִשְׁתִּים וַיִּנְגֶף יִשְׂרָאֵל וַיְּנָסוּ אִישׁ לְאֹהָלִיו וַתְּהִי הַמֵּכָּה גְּדוֹלָה מְאֹד וַיִּפֹּל מִיִּשְׁרָאֵל שְׁלִשִׁים אֶלֶף רַגְּלִי. וַאֲרֹוֹן הַמָּמְעֲרָכָה וַיָּבֹא שְׁלֹה בַּיּוֹם הַהוּא וּמַדְּיו קְרֵעִים וַאֲדָמָה עַל רֹאשׁוֹ. אֱלֹקִים נִלְקָח וּשְׁנֵי בְנֵי עַלִי מֵתוּ חָפְנִי וּפִינְחָס. וַיָּרֶץ אִישׁ בְּנְיָמִן מֵהַמּעֲרָכָה וַיָּבֹא שְׁלֹה בַּיּוֹם הַהוּא וּמַדְּיוֹ קְרֵעִים וַאֲדָמָה עַל רֹאשׁוֹ. וַיָּבוֹא וְהַנֵּה עֵלִי ישֵב עַל הַכִּפָּא יַד דֶּרֶךְ מְצַפֶּה כִּי הָיָה לְבּוֹ חָרֶד עַל אֲרוֹן הָאֱלֹקים וְהָאִישׁ בָּא לְהַנִּה וְשִׁנְיוֹ קְמָה וְלֹא עָלִי הָבְּלְ מָתָל הָבָּמְחֹן הַזֶּבְ הְנִיּאִישׁ מָהַר וַיִּבְא וַיַּבְּא וְיַצְּה וְשִׁלִי. וְעַלִי בְּוֹ הַאְשִׁעְה הַּנְּה קוֹל הָצְעָקָה וַיִּאמֶר מָה קוֹל הַבְּעָה וְיִבּעְ הְנִישְׁרְ הָבְּלְ הְמִוֹן הַבְּבְי הְנִילִין הָבְּעְרָה וֹיִשְׁתְ הָבְּלְי הָנְלִי אָלָכִי הַבָּא מִן הַמֵּעְרָכָה וֹאֲנֵי מִן הַמֵּעְרֶכָה וַסְבִּי וֹם וִיּאמֶר מֶה הָיָה הְּדָּב רְ בְּנִי. וַיִּעוֹן הַמְּחֹב וְיִּפֹל לְפְנִי פְלְשְׁתִּים וְנָם מַגֵּפָה גְּדוֹלָה הָיְתָה בְּעָם וְנָם שְׁנֵרְ מְתוּ הַפֶּרְקְתוֹ וַיָּמֹת כִּי זְקְשְׁרִם וְלָּהְחָב וְיִפֹּל מְעֵל הַכְּפָּא אֲחְרְנִית בְּעֵד יַד הַשְּער וַתִּשְּבֵר מִפְּרַקְתוֹ וַיָּמֹת כִּי זְקָן הָאִישׁ וְכָּב דְיְהוּא שָׁפַט אֶת יִשְׁרָאל בִּילְבוֹת וַיְפֹּל מְעָל הַכְּפָּא אֲחְרְנִית בְּעִד יַד הַשַּער וַתְשְּבֵר מִפְּרַקְתוֹ וַיָּמֹת כִּי זְקֵן הָאִישׁ וְכָבֵד וְהוּא שָׁפַט אֶת יִשְׁרָא שֹבּר.

killed, he didn't get carried away until he heard that the *Aron* was captured; the shock of hearing this made him fall backwards from his chair and he was *Niftar*.

\*\*\*\*\*\*

The same with his daughter-in-law *Pinchos*' wife, who was giving birth as she heard the news, i.e., that they lost the war, that she had become an Almana, and that her father-inlaw was Niftar. What broke her was the capture of the Aron HaKodesh<sup>8</sup> and she named her son: אי כבוד (removal of Kavod), which indeed sums up the true nature of the calamity of Churban Bais Hamikdash. When there is no Kavod, there is nothing but a *Hefker* goyish fake existence, without any meaning and without responsibilities. See what kind of person was the wife of a Cohen. And this is despite that Pinchos was Chayav Missa since he was M'zalzel in Kodoshim. (Gemara<sup>9</sup>). There is a Halacha that no knives are allowed on the table during Bircas

HaMazon, because a Yid once killed himself while bentching when he got to the words: יְרוּשְׁלַיִם "Hashem, please rebuild Yerushalayim!" (Shulchan Aruch<sup>10</sup>).

### We Are Expected to Really Care About Yerushalayim

Imagine! We are expected to care about Yerushalayim like this person, and it's "Halacha L'ma'aseh"! If a Cohen was: מְשַׁמֶשׁ (did the Avoda while in a state of Tum'ah) his brothers the Cohanim would pull him out of the: עַזְרָה courtyard of the Bais Hamikdash, and smash his brains out! (Mishna¹¹). They took the law into their own hands, even though according to Halacha he can still do Teshuva, since he's Chayav Missa only B'ydei Shamayim (to the Heavenly court, i.e., not in Bais Din); but they didn't give him a chance. And the Rambam mentions¹² their behavior as an accepted practice!

<sup>8</sup> ש"א ד יט-כב, וְכַלְתוֹ אֵשֶׁת פִּינְחָס הָרָה לָלַת וַתִּשְׁמַע אֶת הַשְּׁמוּעָה אֶל הִלְּקַח אֲרוֹן הָאֱלֹקִים וּמֵת חָמִיהָ וְאִישָׁהּ וַתִּכְרַע וַתֵּלֶד כִּי נֶהֶפְכוּ עָלֶיהָ צָרֶיהָ. וּכְעַת מוּתָהּ וַתְּדַבֵּרְנָה הַנִּצְבוֹת עָלֶיהָ אַל תִּירְאִי כִּי בֵן יָלְדְתְּ וְלֹא עָנְתָה וְלֹא שָׁתָה לְבָּהּ. וַתִּקְרָא לַנַּעַר אִי כְבוֹד לֵאמֹר גָּלָה כָבוֹד מִיִּשְׂרָאֵל אֶל הִלְּקַח אֲרוֹן הָאֱלֹקִים וְאֶל חָמִיהָ וְאִישָׁהּ. וַתּאֹמֶר **גָּלָה כָבוֹד מִיִּשְׂרָאֵל כִּי נִלְקַח אֲרוֹן הָאֱלֹקִים**.

יברות ביל זה מוהר"ר משה אלשיך (שם) ולבא אל ביאור קריאת השם ומאמרה, נשית לב אל אומרו "לֵאמֹר" כי הוא מיותר ובלתי מובן, כי אינו לאמר לאחרים. אך הוא כי היא קראה לנער אי כבוד, והיה נראה לנצבות שֶׁכִּוְנָה לֵאמֹר גָּלָה כָבוֹד מִיִּשְׂרְאֵל עָל הִלָּקַח אֲרוֹן הָאֱלֹקִים וְאֶל חָמִיהָ וְאִישָׁהּ, אז בשומעה חזרה ותאמר כי לא לאמר כך כִּיוְנָה, כי אם אל הלקח ארון האלקים כי כבוד ה' עליו זרח וגלה מישראל.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> יומא ט א, אמר רבי יוחנן בן תורתא, מפני מה חרבה שילה, מפני שהיו בה שני דברים, גלוי עריות ובזיון קדשים, גלוי עריות, דכתיב (ש"א ב כב) וְעֵלִי זְקֵן מְאֹד וְשָׁמַע אֵת כֶּל אֲשֶׁר יַעֲשׂוּן בָּנֶיו לְכֶל יִשְׂרָאֵל וְאֵת אֲשֶׁר יִשְׁכְּבֵן אֶת הַנְּשִׁים הַצֹּבְאוֹת פֶּתַח אֹכֶל מוֹעֵד, ואף על גב דאמר רבי שמואל בר נחמני אמר רבי יוחנן, כל האומר בני עלי חטאו אינו אלא טועה, מתוך ששהו את קיניהן מיהא מעלה עליהן הכתוב כאילו שכבום, בזיון קדשים, דכתיב (ש"א ב טו-יז) גַּם בְּטֶרֶם יַקְטִרוּן אֶת הַחֵלֶב וּבָא נַעַר הַכֹּהֵן וְאָמ רַלְאִישׁ הַבֹּים תְּנָה בָשֶּר לְצְלוֹת לַכֹּהֵן וְלֹא יִקְח מִמְּךְ בָּשֶׁר מְבֻשָּל כִּי אִם חָי, וַיּאֹמֶר אֵלְיו הָאִישׁ קַטֵּר יִקְטִירוּן כַּיּוֹם הַחֵלֶב וְקְח לְּרְ כַּאֲשׁר תְאַנֵּה בִּפְשֶׁר וְאָמֵר לֹא כִּי עַתָּה תִתֵּן וְאָם לֹא לְקַחְתִּי בְחָזְקָה, וַתְּהִי חַטַּאת הַנְּעָרִים גְּדוֹלָה מְאֹד אֶת פְּנֵי ה' כִּי נִאֲצוּ הָאָנִשׁר הַיֹּ עֵתָּה רֹל.

שלחן ערוך (או"ח סי' קפ סעי' ה) **נוהגים לכסות הסכין בשעת בהמ"ז**, ונהגו שלא לכסותו בשבת ויום טוב.  $^{10}$ 

וכתב בבית יוסף (שם) כתב הרוקח בסימן של"ב מכסין סכין בשעת ברכת המזון על שם לא תָנִיף עֲלֵיהֶם בַּרְזֶל (תבא כז ה) במכילתא (פרשה יא אות ח) אינו דין שיניף המקצר על המאריך, ושולחן כמזבח בשילהי חגיגה (כז א) עכ"ל וכן כתב ה"ר דוד אבודרהם (עמ' שכ) וכן כתוב בשבלי הלקט (סי' קנה) וכתוב עוד בשבלי הלקט מפי החבר רבי שמחה שמעתי טעם אחר פעם אחת היה אחד מברך ברכת המזון וכשהגיע לברכת בונה ירושלים ונזכר חורבן הבית לקח הסכין ותקעו בבטנו ועל כן נהגו לסלקו בשעת ברכה ושני טעמים אלו כתובים בארחות חיים (הל' ברהמ"ז אות ח) ונוהגים בשבתות וימים טובים שלא לכסות הסכין ולפי טעם רבי שמחה אין לחלק בין שבת לחול ומכל מקום מנהגן של ישראל תורה היא.

<sup>11</sup> משנה סנהדרין (ט ו) שֶׁשָּׁמֵשׁ בְּטַמְאָה, אֵין אֶחָיו הַכּּהֲנִים מְבִיאִין אוֹתוֹ לְבֵית דִּין, אֶלָּא פִּרְחֵי כְהַנָּה מוֹצִיאִין אוֹתוֹ חוּץ לְעֲזָרָה וּמַפּצִיעִין אַת מוֹחוֹ בָּגִזִירִין.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> רמב"ם הלכות סנהדרין (יח ו) הגונב כלי שרת מן המקדש, והמקלל בקוסם, והבועל ארמית, אין בית דין נזקקין להן אלא הקנאין פוגעין בהן וכל שהורגן זכה. **וכן כהן ששמש בטומאה, לא היו אחיו הכהנים מביאין אותו לבית דין אלא פרחי כהונה** 

witnessed the *Simchas Bais HaSho'eva*, has never witnessed true *Simcha*. You could get *Ruach HaKodesh* from the tremendous

Simcha of the Bais Hamikdash. If a person had to do a math problem, he had to leave Yerushalayim since there is a tinge of sadness when you can't figure out the problem and Yerushalayim is: מְשׁוֹשׁ כָּל הָאָרֶץ תּהּלִים the joy of the whole world. (Medrash<sup>17</sup>). Chazal say<sup>18</sup> that since the Churban the fruits don't really taste good the way they used to.

The Gemara in Chagigah (5B) says: אין עַצְבוּת לִּפְנֵי הַמָּקוֹם there is no sadness by Hashem, since: עֹז He is total

goodness and *Simcha*. Imagine, we used to say: בֵּית ה' נֵלֵךְ תַּהְלִים ְּלְבֵּא Let us go to the house of Hashem; i.e., we're actually going to the **house of Hashem**, and how much *Simcha* we had during the: שׁלשׁ רַגְלִים three *Regalim!* 

At night time, the *Bais Hamikdash* was guarded by *Cohanim* and *Levi'im* in 24 corners of the *Bais Hamikdash* (*Mishna*<sup>13</sup>);

not for any reason except for Kavod. (Rambam<sup>14</sup>). There was an Ish Har HaBayis who checked up on these Cohanim and Levi'im to see if they did their job. If a Levi fell asleep on his post, the Ish Har HaBayis was allowed to beat him with a stick, and even burn his clothes with a torch until they heard him screaming in pain a mile away! (Mishna<sup>15</sup>). Respect! Respect! And when Dovid HaMelech danced a little too wild in honor of the Aron HaKodesh, and his wife Michal criticized him for this, she never had children from him<sup>16</sup>.

# Yerushalayim - The True Simcha of The Whole World

ּכֶּל מִי שֶׁלֹּא רָאָה שָׂמְחַת בֵּית הַשּׁוֹאֵבָה, לֹא רָאָה שָּמְחָה מִיָּמִיו סוכה נא א Anyone who has never

. היו מוציאין אותו חוץ לעזרה ופוצעין את מוחו בגזירין

תַּחַת אֲשֶׁר לֹא

'עָבַדִתַּ אֵת ה

אַלֹקֵיךּ

בַשִּׂמַחַה

(כי תבא, כח מז)

Not serving

Hashem

B'símcha ís

the Shoresh

for all

Churban

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> משנה מדות (א א) **בּשְׁלשָׁה מְקוֹמוֹת הַכּּהָנִים שׁוֹמְרִים בְּבֵית הַמִּקְדָשׁ**, בְּבֵית אַבְטִינָס, וּבְבֵית הַנִּיצוֹץ, וּבְבֵית הַמּוֹקְד. וְהַלְּוִיִּם **בְּעֶשְׂרִים וְאֶחָד מָקוֹם**. חֲמִשָּׁה, עַל חֲמִשָּׁה שַׁעֲרֵי הַר הַבִּיִת. אַרְבָּעָה, עַל אַרְבַּע פִּנוֹתִיו מִתּוֹכוֹ. חֲמִשָּׁה, עַל חֲמִשָּׁה שַׁעֲרֵי הַעְזָרָה. אַרְבָּעָה, עַל אַרְבַּע פִּנּוֹתֶיהָ מִבַּחוּץ, וְאֶחָד בְּלִשְׁכַּת הַקְּרָבָּן, וְאֶחָד בְּלִשְׁכַּת הַפְּרֹבָן, וְאֶחָד בְּלִשְׁכַּת הַפְּרֹבֶת, וְאֶחָד לְאֵחוֹרֵי בֵית הַכַּפִּּרֶת.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> רמב"ם הלכות בית הבחירה (ח א) שמירת המקדש מצות עשה, ואע"פ שאין שם פחד מאויבים ולא מלסטים, **שאין שמירתו** אלא כבוד לו, אינו דומה פלטרין שיש עליו שומרין לפלטרין שאין עליו שומרין.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> משנה מדות (א ב) אִישׁ הַר הַבּיִת הָיָה מְחַזֵּר עַל כָּל מִשְׁמֶר וּמִשְׁמֶר, וַאֲבוּקוֹת דּוֹלְקִין לְפָנִיו, וְכָל מִשְׁמֶר שָׁאֵינוֹ עוֹמֵד, אוֹמֵר לוֹ אִישׁ הַר הַבִּיִת, שָׁלוֹם עָלֶיךְ. נָכֶּר שֶׁהוּא יָשֵׁן, חוֹבְטוֹ בְמַקְלוֹ. וּרְשׁוּת הָיָה לוֹ לְשְׁרוֹף אֶת כְּסוּתוֹ. וְהָם אוֹמְרִים מַה קוֹל בָּעְזָרָה, קוֹל בָּן לֵוִי לוֹקֶה וּבְגָדִיו נִשְּׂרָפִין, שָׁיָשֵׁן לוֹ עַל מִשְׁמָרוֹ. רַבִּי אֱלִיעֶזֶר בֶּן יַעְקֹב אוֹמֵר, פּעַם אַחַת מִצְאוּ אֶת אֲחִי אִמָּא יָשֵׁן, וְשְׁרְפוּ אֶת כְּסוּתוֹ

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> שמואל ב, ו יג-כג, וַיְהִי כִּי צָעֲדוּ נֹשְׁצֵי אֲרוֹן ה' שָׁשָּה צְעָדִים וַיִּיְבָּח שׁוֹר וּמְרִיא. וְדָּוִד מְכַרְכֵּר בְּכָל עֹז לִפְנֵי ה' וְדָוִד חָגוּר אֵפּוֹד בָּדְ וְדָוֹד חָגוּר אֵפּוֹד בְּדְ וְבָּי וְדָּוִד וְמִיכָל בַּת שָׁאוּל נִשְׁקְפָּה בְּעַד בְּדִּ וְבְּי וְשְׁרָאֵל מַעֲלִים אֶת אֲרוֹן ה' בָּתְרוּעָה וּבְּקוֹל שׁוֹפְר. וְהָיָה אֲרוֹן ה' בָּא עִיר דְּוִד וּמִיכַל בַּת שָׁאוּל לְקְרֵאת הַמָּלֶךְ דָּוִד מִפּזָז וּמְכַרְכֵּר לְפָנֵי ה' וַתְּבֶּז לוֹ בְּלְבָּה. וַיִּשְׁב דְּוִד לְבָרָךְ אֶת בִּיתוֹ וַתַּצֵא מִיכֹל בַּת שָׁאוּל לְקְרֵאת דְּנִדְיוֹ כְּהְגָּלוֹת נָגְלוֹת אַחֵּד הָרָקִים. וִיאמֶר דְּוִד אֶל דְּוִב הִיּוֹם מֶּלֶךְ יִשְּרָאֵל אֲשֶׁר נָגְלָה הַיּוֹם לְעֵינֵי אֵמְהוֹת עֲבָדִיו כְּהְגָּלוֹת נָגְלוֹת אַחַד הָרָקִים. וַיֹּאמֶר דְּוִד אָל בַּר לִפְנֵי ה' אֲשֶׁר בָּחָר בִּי מֵאָבִיךְ וּמְכָּל בֵּיתוֹ לְצֵוֹּת אֹתִי נָגִיד עַל עַם ה' עַל יִשְׂרָאֵל וְשְּחַקְתִּי לְפְנֵי ה'. וּלְקּלֹתִי עוֹד מִזֹאֹת וְהָיִיתִי שָׁפָל בְּעִי וְעָם הַאֲמָהוֹת אֲשֶׁר אַמְרָתְּ עְמָם אִכְּבָדְה. וּלְמִיכָל בָּת שָׁאוּל לֹא הָיָה לָהְּ יָלִד עַד יוֹם מוֹתָה.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> שמות רבה (נב ה) א"ר יוחנן, **כיפה של חשבונות היתה חוץ לירושלים**, וכל מי שמבקש לחשב הולך לשם, למה, שלא יחשב בירושלים ויצר, לפי שנקראת (תהלים מח ג) מַשוֹשׁ כֶּל הַאֶּרֵץ.

ובפסיקתא רבתי (פרשה מא) ד"א יְפֵה נוֹף מְשׂוֹשׁ כֶּל הָאָרֶץ (תהלים מח ג) א"ר יוחנן, **אף כיפה של חשבונות היתה חוץ** לירושלים, וחשבנותיהם היו יוצאים ועושים חוץ לירושלים תחת אותה הכיפה מחוץ לעיר, והיו אוכלים ושותים ושמחים בתוך העיר

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> משנה סוטה (ט יב) רַבָּן שָׁמְעוֹן בֶּן גַּמְלִיאֵל אוֹמֵר מִשׁוּם רַבִּי יְהוֹשֻעַ, מִיּוֹם שֶׁחָרַב בֵּית הַמִּקְדָּשׁ, אֵין יוֹם שֶׁאֵין בּוֹ קְלָלָה, וְלֹא יָרַד הַטַּל לְבָרֶכָה, וְ**נִטָּל טַעַם הַפֵּרוֹת**. רַבִּי יוֹסִי אוֹמֵר, אַף נָטַל שׁמֶן הַפֵּרוֹת.

Moshe Rabeinu was shown how the people who brought Bikkurim marched through the streets, singing and playing beautiful music, and how strong and Simcha'dik they looked. Moshe Rabeinu was impressed with them! All the shops of Yerushalayim closed and stood up for these people! And the Cohanim came to greet them, and Levi'im the played beautiful The music. people of Yerushalayim were special, and kings were amazed by their extraordinary beautiful and brilliant children. Chananya, Mishael, Azaria, and Daniel were from them.

Bikkurim
was done
with loads of
fanfare,
because
Bikkurim
means being
thankful, and
the Ikar of
everything is
being
thankful (to
the extreme).

- Alshich<sup>19</sup>

# How Gevaldig It Is to Serve and Be Close to Hashem

The Bais Hamikdash was actually a slight sample of Gan Eden, and an example of how Gevaldia it is to be an Oved Hashem. There were many: יַקירֵי יִרוּשָׁלַיִם Chashuva people of Yerushalayim (Rashi<sup>20</sup>) who had unusual refined Middos Tovos, with tremendous sensitivity for people and their (Chazal<sup>21</sup>). They were loaded with Torah and Chesed. And imagine viewing the 71 members Sanhedrin.

Imagine the *Simcha* of being *Makriv* a *Korban*, which means becoming close (קרוב) to Hashem. We have no idea what

<sup>19</sup> ספר תורת משה למוהר"ר משה אלשיך [תחלת פרשת כי תבוא] הנה בעיני כל רואי את כל החרדה ההיא אשר חרד הוא יתברך על מצות בכורים הזאת, שיחרד איש מביתו ומעירו וילך רגלי באשכול ענבים אחד ומן התאנים ומן הרמונים מעט מזער לא כביר, וההיקש ביתר שבח מינים שנשתבחה בהם ארץ ישראל, וישם בטנא ועל כתף ישאנו אם דל ואם עשיר, ואפילו אגריפס המלך, ויתקבצו יחד כל בני עיר ועיר בחליל מכה, ומיני זמרה בשירי זמרה, ובכל עיר יבאו בה יצאו לקראתם זקניה ושופטיה ורבים שריה, לפי כבוד הנכנסים בהלל והודות לה'. וכה משפטם עד שערי ירושלים, בשור וקרניו מצופות זהב ועטרות זית, ובהגיעם בשערי ירושלים ירומו קול אומרים שמחתי באומרים לי כו' עומדות היו רגלנו כו' ככל הכתוב במשנה [בכורים פרק ג]. ומה קול החרדה הזאת על פחות משוה חצי דינר? אמנם בשום לב אל מה שהגדילו רבותינו ז"ל בבראשית רבה [א ו] התמיהא הזאת, נבא עד תכונתה, באומרם בראשית ברא כו' בשביל מצות בכורים שנאמר בה "ראשית בכורי אדמתך" ברא אלקים את השמים כו', כי הלא יפלא מה גדלה המצוה הזאת שעליה לבדה נברא העולם? ....והן זאת כוונתו יתברך במצוה הזאת, כי הלא כי יראה האדם עצמו בארץ זבת חלב ודבש, שמן ודשן תחת גפנו ותחת תאנתו ואין מחריד, בתים מלאים כל טוב אשר לא מילא, כרמים וזיתים אשר לא נטע חטה ושעורה לרוב מאד, הלא ידיחנו יצרו בשרירות לבו לאמר כחי ועוצם ידי עשה לי את החיל הזה, על כן צוה לנו אלקי עולם ה' לבלתי נֵאבֶד חלילה פן נשמן ונבעט, כי שנה בשנה נקח מראשית כל פרי האדמה ונשים בטנא והלוך נלך עד המקום אשר בחר ה' ולהניחו לפניו יתברך וכו'. כאומרים לפניו יתברך לא לנו ה' לא לנו כי הכל שלך, ולהורות כי ממנו יתברך הכל. ועל כן צוה יתברך עשות את כל הכבוד האמור במשנה, למען יורו כי אינם כפויי טובה רק מכירים כי הכל שלו יתברך, ומביאים ראשית כל פרי דרך כבוד, כי זה כל מה שיבקש הוא יתברך על כל מה שברא. כי הלא כל העולם אשר ברא בעבור האדם לא היה כי אם למען יחזיק לו טובה ויהללנו ולא יהיה כפוי טובה, ובזה תלוי קיום כל התורה.

<sup>20</sup> רש"י (יומא יט ב, ודף סו ב, ד"ה מיקירי ירושלים) **מחשובי ירושלים**. וברש"י מסכת סוכה (לז א ד"ה ביקירי ירושלים) **מנכבדי ירושלים העשירים**.

ובערוך (ערך יקר) בפרק שני שעירי מיקירי ירושלם היו מלוין אותו: בריש גמרא דפרק נגמר הדין נשים יקרות בירושלם היו מתנדבות, פירוש נשים יקרות תרגום כבוד יקר.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> יומא יט ב, **מיקירי ירושלים לא היו ישנין כל הלילה כדי שישמע כהן גדול קול הברה ולא תהא שינה חוטפתו. ובמשנה (יומא סו ב) <b>מיקירי ירושלים היו מלוין אותו עד סוכה הראשונה**. עשר סוכות מירושלים ועד צוק תשעים ריס שבעה ומחצה לכל מיל.

ובכתובות קו א, תנו רבנן, נשים המגדלות בניהן לפרה היו נוטלות שכרן מתרומת הלשכה, אבא שאול אומר, **נשים יקרות** שבירושלים היו זנות אותן ומפרנסות אותן.

ובסנהדרין מג א, דאמר רב חייא בר רב אשי אמר רב חסדא, היוצא ליהרג משקין אותו קורט של לבונה בכוס של יין כדי שתטרף דעתו, שנאמר (משלי לא ו) תְּנוּ שֵׁכֶר לְאוֹבֵד וְיַיַן לְמָרֵי נָפֶשׁ, ותניא, **נשים יקרות שבירושלים היו מתנדבות ומביאות אות**ן.

goodness and *Simcha* we are missing with the loss of the *Bais Hamikdash*, and how the entire universe suffers from the potential closeness to Hashem that is gone. However, smart people cry for the *Bais* 

### Hamikdash. And: כָּל הַמִּתְאַבֵּל עַל יְרוּשָׁלַיִם זוֹכֶה whoever mourns over Yerushalayim is Zoche to see its Simcha, your very Aveilus (mourning) brings you closer than ever.

החזו"א יוצא ממבחן בישיבת 'תפארת ציון' לצידו רבי מאיר גריינמן



R' Avraham Yeshaya Karelitz, the Chazon Ish (center) after Far'hering (quizzing) cheder boys in Bnei Brak

# The More *Emuna* and *Bitachon*, The More Spiritual and Physical Goodness

And you can also cry for the bygone days in prewar Europe, when we had places like Novardok where even Bachurim were Zoche to Ruach HaKodesh, and they had regular ½ hour Shmoneh Esrei's with plenty of tears. The Chofetz Chaim said that since WWI there are much more heart condition issues, Rachmana Litzlan, and much more eyeglasses. My in-laws told me that in prewar Europe the fruits tasted better. The less Emuna and Bitachon, the more the entire:

I was once present when a famous old Yerushalmi Tzadekes was benching Bircas HaMazon, and when she got to the words: ירוּשׁלים וּבני "Hashem. please rebuild

Yerushalavim!" she burst out crying.

### What Do You Do When Your Tefilos Don't "Work"? TRUE STORY

A Yungerman was paid a free ticket to come to an out-of-town community to spend Shabbos there and be Mashpia (have positive influence) on them. He was an A-1 and much celebrated public speaker. He davened a lot that Hashem should help him make a great speech, and bring lots of: הַשִּׁפַעוֹת טובוֹת (goodness from Shamayim) to the Olam (crowd). However, the first night he spoke, he noticed plenty of people leaving in the middle, and/or falling asleep on him (seems like the davening didn't work...? What do you now??).

He was looking through his notes, and at his diary full of Hashgacha Pratis stories, when he noticed that many years ago he had had the same exact predicament. Instead kvetching to Hashem, he had thanked Him for the "great speech" that he made, and how

they all loved him and begged him to come again. Also, in his notes he had once mentioned how he had davened for something, and what he asked for simply didn't happen. He had been greatly disappointed, so he decided: הַעַקּשָׁן יַצִּלִיחַ the stubborn will be Matzliach, and he davened again, and he had a Yeshua. So he davened again, which involved going against his

nature to be Mya'esh and give

a major "hit"! They loved his speech and he became very popular with them.

The next time he spoke he was

### Insist On Seeing Only Positive, And the Negative Can Disappear on Its Own

### AMAZING TRUE STORY

A Yungerman was having loads of aggravation from his teenage daughter who was growing ultra long hair. Instead of saying anything to her, he spent a longtime thanking Hashem for giving him such a wonderful child "who davens, and says Tehilim, and has friends, and good marks, and helps in the house, etc." He didn't even say to Hashem: "But! Can you please teach her more Tz'niyus concerning her hair style?!"

He just thanked and thanked and thanked for all her Maalos, and ignored her Chisaron completely. The very next day, he was driving to New York and his daughter was sitting in the back seat. He turned around to look at her, and he noticed that

she had taken a major haircut; and now she had a Tz'niyus hairstyle!

Look how much power there is in insisting to see only positive, and how the negative can disappear on its own.

We need to work

on the concept of

Churban in our

own lives. When

people criticize

others and even

themselves, often

it comes from

bad Middos. Just

as we want a

new and rebuilt

Bais Hamikdash

[may it be rebuilt

speedily in our

days], so too we

need to be

builder-type

people, not

destroyers like

Nevuchadnetzar.

We need to build

ourselves up, and

the people

around us as well

# Hashem Will Reward Your Positive "Lies" UNBELIEVABLE TRUE STORY

My friend was learning *Gemara Masechta Megillah*, and after hours of hard work, he knew zero, even though he had once learned

the Masechta and had once known it well... Instead of complaints, he thanked Hashem for his tremendous success in learning! (What a liar!) The next day, Hashem rewarded his



Hanhala of the Bialystok Yeshiva (right to left) R' Yehuda Leib Nekritz, R' Nissan Rozanker, the Rosh Yeshiva R' Avrohom Yoffen, the Mashgiach R Yisroel Movshovitz, and R' Nissan Babrisker

"lies", and he covered 31/2 blatt in a short time!

# NOVARDOK

R' Yisroel Movshovitz Zatzal

MASHGIACH OF YESHIVAS BAIS YOSEF

NOVARDOK IN BIALYSTOK

נפטר ה' אב תשכ"ו, ומנוחתו כבוד בהר המנוחות בירושלים
R' Yisroel Movshovitz Zatzal was beloved
and admired by everyone. In Siberia he was
the pillar of strength, whose relaxed smile
went full force despite horrific conditions. R'
Dovid Zaritzky Zatzal who learned in Radin

writes about him <sup>22</sup>, and how *Bnei Torah* from all *Yeshivos* looked up to him.

\*\*
Sometimes there were *Bachurim* in *Bialystok* who got carried away in *Avodas Hashem*, and they needed an "air conditioner" to cool

them down. R' Yisroel was the perfect person who knew how to deal with them. One of the top Novardokers (I believe it was R' Nekritz Zatzal) once felt that he needed to "cool off", so he spent a few

weeks learning Chasidishe Seforim.

By the way, he wasn't at all a *Misnaged*, to even the most controversial *Chasid*. He had roots and a background that gave him a good *Chasidishe* exposure. (**Unfortunately, much Machlokes** goes on only because people don't really know the other *Shita*, and they judge from the distance).

I personally know more than one person of great stature who loves "the other *Derech*", because they had been exposed more than their contemporaries.

≈ זָכוּתוֹ יַגֵן עַלֵינוּ אַמֵן ≈

<sup>22</sup> ספר זכרם לברכה, עמ' 222 (לר' דוד זריצקי, שהיה תלמיד בראדין יג שנה בצילו של החפץ חיים, וגלה לסיביר בשנות המלחמה והיה שם חמש שנים. נשב בו הרוח של הישיבות שלפני החורבן, וחיבר הרבה ספרים מלאים יראת שמים) האדם ניכר בכוסו בכיסו ובכעסו... ובמחנה עבודת הפרך בסיביר לא היה לא כיס ולא כוס, אלא הכל היה עשוי כעס. על פירור לחם שנראה בחלום, על הצינוק שהושלכת אליו מבלי לדעת על שום מה, על הרעב שישב בקרבך, על העתיד שנראה היה מרוצץ ושוקע לתוך מעמקי הייאוש המחריד, על עיניים שלא היו בהן תקווה, על הבכי ללא דמעות ועל הדמעות ללא בכי, על הישיבה שנחרבה ועל חיי טוהר שנותקו, ונראה לך אז, לנצח... והנה פתאום עומד לפניך אדם שכולו שלווה, שעיניו יוקדות תקוה ללא גבול, והנה עומד לפניך אדם מחייך. אנא, האמינו לי, אני אומר לכם: מחייך! חיוך של ממש. שפתיו נפשקו כאדם המחייך באחד מימי בראשית הקדומים, ושיניו הלבנות נראו דרך פיו הפתוח בחיוך, ואתה ראית לפניך שוב אדם, אדם מלפני החורבן, בתוך תוככי החורבן עצמו, אדם מלא אנושיות, בתוך תוכה של האכזריות האכזרית ביותר, וזה היה ר' ישראל מביאליסטוק. הוא תוככי החורבן עצמו, והוא דיבר אל כל אחד מאיתנו כאילו היה עומד על הבמה בישיבה, או כאילו היה מתהלך ב'בירזה' הסתכל בעיניו הטובות, והוא דיבר אל כל אחד מאיתנו כאילו הייאוש כי הוא דיבר עמנו כאילו עמדנו ליד הסטנדר שלנו, והנה אנו שוב מתווכחים בועד. הוא נשאר בתוך הישיבה, אלא שהעבירה בנשמתו לערבות סיביר, והוא מנהלה כאילו לא קרה דבר.



### To hear a clear recording of Rabbi Mandel's shiurim, call by dialing:

### USA 718 298 2077 / UK 0330-1170305 / Israel 072-398-2980 / Canada 647-797-0056

Here are the ID numbers for last week's Shiurim. When the menu starts, press 9 and the Shiur ID right away or 130# for all shiurim

Parshas Matos - Masei 5784

| Shiur ID | Duration | Language |
|----------|----------|----------|
| 312413   | 2:01     | English  |
| 312412   | 4:21     | English  |
| 312414   | 9:39     | English  |
| 313984   | 43:17    | English  |

### Parshas Devarim 5784

| Shiur ID | Duration | Language |
|----------|----------|----------|
| 313985   | 4:00     | English  |
| 313986   | 2:30     | English  |
| 313987   | 3:39     | English  |
| 314379   | 6:45     | English  |
| 314381   | 9:04     | English  |
| 314378   | 43:34    | English  |
| 315539   | 47:07    | English  |
| 314382   |          | English  |

# Become A

Bitachon Weekly

**Monthly Donor** 

RABB are starting a new list

# YEHUDA MANDEL

THE EREV ROSH

### CHODESH LIST

Every erev Rosh Contact Chodesh Rabbi Yehudah Mandel Shlit'a will daven for the names of the monthly donors. We are starting a new list for this Frey Rosh Chodesh ELUL, Please submit your names by September 1st. By partnering with just \$10 a month you are being part of this amazing zechus!

C/T

848-245-4278

Email:

weinberger138@

gmail.com

## **Ways To** Donate

Mail: Cong. Shaarei Bitachon

tax ID <u>87-4766435</u>

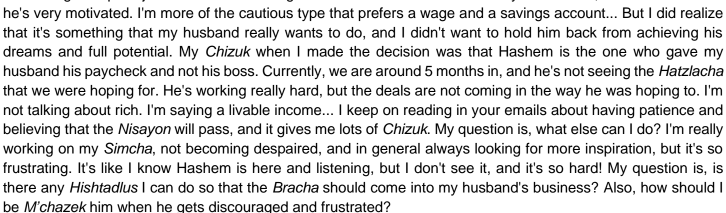
Isabella Lakewood NJ 08701

Zelle info: congshbt@gmail.co m

Link info: https://pay.banque st.com/shaareibitac hon

### **Questions To Rabbi Mandel**

**Question:** Hi, I really enjoy your weekly emails. It's a breath of fresh air! I have a question. My husband gave up his job and started working on his own business. It was always his dream, and



Answer: Now look. Do you have what to eat? Are they shutting off the electricity? Are your kids going to school? Can they buy new shoes? Can you buy gas? If all of the above are okay, then your whole problem, or a lot of it, is the nerves. Because many, many people with financial problems, the real problem is the frustration of not succeeding in the work they do. Because somehow, they're okay; in the nitty-gritty of their lives everything is fine. But in the feeling of success & accomplishment, there they're not good. It may be *K'dai* to give up a thing like that. It's not a *Parnasa* issue. You just want to do something that makes you feel good. If it didn't work, it didn't work. Don't sit on it forever. If it didn't work, so try something else. Don't get excited over it. And that's for sure, the more *Menucha* and the more calmness... Look, you're enjoying the kids, you've got *Shalom Bayis*, you are two wonderful, wonderful people, your husband learns a little bit; so, talk about that all day, why get involved in his frustrations? If you can work on it, if you can get to learn *Mussar* every day, and say: I LOVE GETTING FRUSTRATED, I LOVE FAILING! To me, that's a success, because I'm showing Hashem that I don't mind. Whatever He gives me, I'm happy enough to be alive.

The biggest people in the world had tremendous frustration and difficulties; the biggest *Gedolei Yisrael*, one after another. Go through their histories, they had so much pain. How do you live with that stuff? DON'T LET THE PAIN DOMINATE YOUR LIFE. LET THE MUSSAR SEDER DOMINATE YOUR LIFE. YOU CAME TO THIS WORLD FOR THAT REASON. Don't let it get to you. Don't let it hurt you. Live in a different world; of tranquility. There are people who have the worst situation, and they're happy! There are people who have everything we can dream of, and they're not happy! No one can change your way of thinking. You have to work at it! Try to find the right solution that will keep you relaxed. You don't have to sit all day worrying about your husband's *Parnasa*. That's your whole life?? You're not going to starve to death. You have kids to enjoy (and to kiss and to mush and to eat). You've got pickles, you're a great cook, you have *Shalom Bayis*, what's wrong with THAT? You've got *Mitzvos*, you do such lovely things, you do *Chesed*. Your *Yetzer Hara* wants you to make this your whole life; to DOMINATE you! It becomes a *Melech* over your whole essence. "My husband's *Parnasa*". That's no good. It's a test. Don't fall for it! Don't fall for that business! Try to see things with a good eye (*Baruch Hashem*, he's not in the hospital). Work on it! **The more you work on it, the more you'll be a happy person NO MATTER WHAT**.

A lot of people, they had it hard. BIG SHPEIL! They're sitting in *Olam HaBah* today! A lot of them took it beautifully. It's up to you. No one can get inside your brain and tell you what to think or what not to think. You can dream all-day about happy stuff. Take an hour a day, or at least 10 minutes, and "chill out" from the whole situation. Forget about it. Don't think about it, and put your mind in some way off place, miles away, where it's beautiful weather, and relaaaaaax. Just forget the whole *Olam HaZeh*. *Olam HaZeh* buries people if they're so involved in it. Just forget it, and say: "I'm happy I'm alive; big *Shpeil*". *Hatzlacha Rabbah*.

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com