Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה לזכות ר' מאיר בן לאה



שופטים

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

# TO RECEIVE BITACHON WEEKLY BY EMAIL SEND A

REQUEST TO: weeklybitachon@gmail.com

# AND NOW IN SPANISH bitajonsemanal@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400 Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com



And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898



Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur



# BITACHON WEEKLY שופטים תשפ"ד

### IN THIS ISSUE

- THE TACHLIS OF A PERSON IS TO BE MASHPIA ON OTHERS
- THE TORAH IS INTERESTED ONLY IN YOU
- DON'T "CHAP HISPA'ALUS" FROM "INSURMOUNTABLE" ISSUES
- A PERSON NEEDS TO SHOW A SERIOUSNESS TOWARDS ELUL
- ELUL IS A TIME TO FEEL SPECIAL AND TO THANK HASHEM
- ALL YOUR YISSURIM ARE YOUR BEST FRIENDS ON YOM HADIN
- DO YOU WANT TO BE ZOCHE B'DIN?
   WORK ON AYIN TOVA!
- THE BIG THING IN NOVARDOK WAS BEING ANAVIM AND AN EIDELE YID
- A PERSON WHO WORKS ON HIS MIDDOS IS RESPECTED BY HIS WIFE
- START JUST THANKING ALL DAY, AND SUDDENLY BIG YESHUOS WILL START COMING
- ANGER IN THE HOME AFFECTS THE CHILDREN
- STORY OF THE ALTER FROM SLABODKA
- STORIES OF NOVARDOK ELUL IN NOVARDOK

# פרשת שופטים

Causing

another

person to do

even a

small

Mítzva, is

much more

Chashuy

than doing

a much

bigger

Mitzva

yourself.

- R' Yosef

Shalom

Elyashív<sup>2</sup>

# ולא יִמָּס אָת לְבַב אֶחַיו כָּלְבַבוֹ כח The Tachlis of a Person Is to Be Mashpia on Others

It would seem to us self-understood that the: רַךְ הַלֶּבָב (soft-hearted) should stay

away from battlefield because of his soft heart. So why does the Torah specify: וַלֹא יִמַּס אֶת לְבַב אֱחָיו כִּלְבָבוֹ "because he melts the hearts of others like his own"? Here we see the great magnitude of our influence on others. Similarly, only by a: מֶּסִית (one who persuades others to do Avoda Zara) does the Torah say: לא תָחוֹס עֵינָךְ עָלָיו וִלֹא תַחָמֹל וִלֹא תְכַּסֵּה עָלָיו not to have Rachmanus in him, again and again. Even the worst Rotze'ach (murderer) and Oved Avoda Zara doesn't get a: לא תַחְמֹל ("have no pity on him"), only a: מֶסִית, because the Tachlis of a person is to be *Mashpia* (have positive influence) on others. If one knows only Alef-Bais, one should already try to teach it to others. Just like being Mashpia (influencing) in a

negative way is the worst of the worst, so is

M'zakeh the Rabim (positive being influence) the most unusual thing a person can dream of. (Alter of Kelm Zatzal1). People underestimate the importance of Zikkui HaRabbim and how the Neshama

> thirsts for more and more Zikkui HaRabbim. Who knows how many sad issues in life exist because one's mind isn't sufficiently involved in how one can be M'zakeh the Rabim. Who knows how many Neshamos of non-religious Jews are crying in Shamayim to be saved from their (spiritual) misery, which is worse than the (physical destruction of the) Nazi Holocaust?

### The *Torah* Is Interested Only In YOU

This week's Parsha enumerates three types of people who leave the army, the reason being so that others shouldn't take over what they began producing: 1. a newlywed who does not yet have children, 2. someone with a new house, 3. someone with a new vineyard. Why

does the Torah state that the whole

חכמה ומוסר (ספר שלם בתורת היראה והמוסר, אשר דלה רבי שמחה זיסל זיו, הסבא קדישא מקעלם, מתורת רבו הגאון  $^{1}$ רבי ישראל מסלאנט, ערוכים מכתב יד קדשו, ניו יורק תשיז, עמ' תט, ד"ה אחרי) אחרי הדברים האלה תראו דבר נפלא מה שיוצא לנו מזה, הנה כבר הודענו לכם הערה נפלאה מאד למבין כמה גדול כח המוסר אשר הוא עסק התקרבות האדם אליו ית', ולהנצל מיד יצה"ר המסית לו להדיחו ממנו ית' וכו', והערנו אם התורה שחסתה כ"כ על קיום האדם, אף רשע כמו רוצח, ונתעטרו ישראל בעטרת רחמנות, רחמנים בני רחמנים, ועם כל זה הזהירה התורה מבלי לרחם על מסית ומדיח, ואדרבה להתאכזר עליו, ומושיבים בסנהדרין שלו בלתי רחמנים, מבהיל לב האדם המבין עד היכן הדברים מגיעים, אכזריות שהזהירה ההורה, ולמה? כי בקש להדיחך! ויצא לנו מזה דבר חדש, כי לבד כח המוסר שמביא את האדם לידי קיום התורה, זולת זה למוד המוסר גופו, לבד מה שמביא בסוף, בשעת מעשה גופיה גדול מאד, כמו במסית, אף שהניסת לא עבד עבודה זרה, עכ"ז דין מסית עליו בבקשתו להדיחו, ההיפוך בקשתו ההתקרבות לו ית' בלמוד המוסר (לבד הקיום) מרובה מדה טובה הרבה ממדת פורעניות, וקצרה דעת האדם לחשוב שכר למוד המוסר תיכף ומיד בעת הלמוד (ומכ"ש בעת קיומו מה שקבל

הערות רבינו הגרי"ש אלישיב זצוק"ל על מסכת סוטה (שיעורי מרן רבן ומאורן של ישראל הגאון רבי יוסף שלום אלישיב  $^{2}$ זצוק"ל, מהדורא חדשה ירושלים תשעד, עמ' מב) מי גרם לראובן שיודה יהודה. לכאורה הודאת יהודה במעשה תמר גבורה גדולה הרבה יותר, **אך כשגורם לאחר עדיף**.

problem is that someone else will get what you started working on? We would think that it's not so bad, as long as the children, the house, and the grapes are here. But the

Torah doesn't seem to care about how your effort affects others. The Torah wants the individual to remain Chashuv by being the person who started his undertaking.

From here we see how Chashuv is each individual. בשבילי נברא The entire הַעוֹלָם סנהדרין לז א universe was created just for ME. Even if he isn't needed, he is still Chashuv, since he is a doer. We don't want other people being Rosh Yeshiva, Melamed, Baal Tzedaka, Baal Chesed in your place, because each Yachid (individual) is indispensable. The Torah is interested only in YOU! חֵיֵיךּ קוֹדְמִין You come first! \*\*\*\*\* This is just the opposite message of the previous *Passuk* about the: בר הַלֶּבָב soft-hearted person who leave the battlefield because he causes others to be

like him, where it seems that all we care about is how we affect others, and his incompatibility is disregarded. Some people need to be told that "Kiruv" and "giving" is everything, while others need to be told: עֹשֵּׂה צְּדָקָה בְּכָל עֵת זֶה הַזָּן בָּנִיו וּבְנוֹתִיו כְּשֶׁהֵם the greatest charity begins at

home; i.e., when you just take care of yourself, you are the greatest *M'zakeh HaRabbim* and *Baal Tzedaka*.

וּרֶכֶב עַם רַב מִמְּךְ לֹא תִירָא מֵהֶם סוּס וּרֶכֶב עַם רַב מִמְּךְ לֹא תִירָאוּ מֵהֶם וּגו' אַל יֵרַךְ לְבַבְּכֶם אַל תִּירְאוּ וְאַל תַּחְפְּזוּ וְאֵל תַּעְרְצוּ מִפְּנֵיהֶם כּאּ-ג Don't *"Chap Hispa'alus"* From "Insurmountable" Issues

In the Parshiyos of Va'eschanan, Eikev, Re'eh, and Shoftim, we have constant repetition not to be afraid; and for us this means not to "Chap Hispa'alus" from so many "insurmountable" issues. Life is full of "impossible" situations. Rashi says<sup>3</sup>: וַעַצַמִים מִמֶּךָ טא you are big, but they are bigger, i.e. never look at vourself as zero. You are also plenty strong. chapping Not Hispa'alus in Novardok was a constant Avoda. Similarly, Chovos Halvavos Shaar HaBitachon says4 many, many

times the same *Yesod*: לא תִירָא do not have any fear, and: וְלֹא תֵחָת do not become broken, again and again.

Sínce Gadlus HaAdam is of paramount importance, you can rest assured that there is a special Yetzer *Hara that* tries to pull you down, and convince you that you're nogood. Never believe thís, no matter how true it seems to be

3 רש"י בפרשת עקב עה"פ אַתָּה עֹבֶר הַיּוֹם אֶת הַיַּרְדֵּן לְבֹּא לְרֶשֶׁת גֹּוֹיִם גְּדֹלִים וַעֲצֵמִים מִמֶּךֶ (ט א) **אתה עצום והם עצומים** ממך.

וברש"י שם עה"פ וִירִשְׁתֶּם גוֹּיִם גְּדֹלִים וַעֲצֵמִים מִכֶּם (יא כג) אתם גבורים והם גבורים מכם, שאם לא שישראל גבורים, מה השבח ההוא שמשבח את האמוריים לומר 'ועצומים מכם', אלא אתם גבורים משאר האומות, והם גבורים מכם. <sup>4</sup> חובות הלבבות שער הבטחון (פתיחה) אמר המחבר: מפני שקדם מאמרנו בחיוב קבלת עבודת האלקים, ראיתי להביא אחריו מה שהוא צריך יותר מכל הדברים לעובד האלקים יתברך, והוא הבטחון עליו בכל דבריו, בעבור מה שיש בו מן התועליות הגדולות וכו', ומהן, שהבוטח באלקים יביאנו הבטחון עליו שלא יעבוד זולתו, ושלא יקוה לאיש, ולא ייחל לבני אדם, ולא יעבדם להתרצות אליהם, ולא יחניף להם, ולא יסכים עמהם בבלתי עבודת האלקים, ולא יפחידהו ענינם, ולא יירא ממחלקותם, אבל יתפשט מבגדי טובותם וטורח הודאתם וחובת תגמולם, ואם יוכיח אותם לא יזהר בכבודם, ואם יכלימם לא יבוש מהם ולא ייפה להם השקר, כמו שאמר הנביא (ישעיה נ ז) וַה' אֱלֹקִים יַעֲזָר לִי עַל כֵן לֹא נָכְלָמְתִּי עַל כֵּן שַׂמְתִּי פָנֵי כַּחַלְּמִישׁ וְאַדַע כִּי לֹא אֲבוֹשׁ, ואמר (יחזקאל ב ו) אֵל תִּירָא מֵהֶם וּמִדּבְרֵיהָם אֵל תִּירָא, ואמר (שם) מִדּבְרֵיהֶם אֵל תִּירָא וּמְפְּנֵיהָם, ואמר (ירמיה א יז) אַל תַּחַת מִפְּנֵיהֶם, ואמר (יחזקאל ג ט) כְּשָׁמִיר חָזֶק מִצֹר נָתַתִּי מִצְחֶךּ לֹא תִּרָא אוֹתּפנִיהם.

# אלול

### A Person Needs to Show a Seriousness Towards *Elul*

If you habitually make telephone calls, asking your *Rabbeim* and friends how to deal with *Elul*, you have achieved a princely friend and unending *Melitz Yosher* (advocate) i.e., the holy month of *Elul*, and Hashem will be proud of you. We have no

idea how much *Kaporas Avonos* (even the worst ones) and tremendous greatness you are *Zoche* to, by just showing a seriousness towards *Elul.* אַשְׁרֶיךּ! How lucky you are!

## אָנִי לְדוֹדִי וְדוֹדִי לִי שִּירוּג Elul Is a Time to Feel Special and To Thank Hashem

Elul is a month of love, and it stands for: אָנִי לְדוֹדִי וְדוֹדִי לִי שִּירוּג "l am my Friend's, and my Friend is mine". And a personalized love: אָנִי לְדוֹדִי "l" am my Friend's (singular) not a Rabim (plural).

Just me and Hashem. חַנִיב אָדָם סנהדרין לז לוֹמֵר בִּשְׁבִילִי נִבְרָא הָעוֹלָם סנהדרין לז every person is obligated to say: "The entire universe was created just for ME". It is a time to feel special, and to thank

Hashem until you're: שִׁיכּוֹר drunk from thankfulness for every breath of air, and every drop of delicious food, *Torah*, *Mitzvos*, a wife, a chavrusa, and all those wonderful *Mitzvos*.

This is how a Yid goes to the most-scary judgment in court. When you are best

friends with the judge, and always thanking Him and appreciating how great He made you, then you're bound to win. Then you'll be ready for A FUTURE LIFE LOADED WITH GOOD SURPRISES in Ruchaniyus and Gashmiyus. The more you thank, the more you get!! Don't be stingy! Be lavish and hearty with those praises and Thank You's! Learn from Dovid HaMelech!

Don't forget to thank Hashem for all those horrific habits, like forgetfulness

and losing things, and even slight inconveniences, like people who irk you. All your painful mistakes, your social anxieties, and lack of *Kavod* from loads of people, etc. In *Shamayim*, these tiny pains are considered terrible. They are your *Glick* (good fortune) in life, since they take away your worst sins, and you don't get sick, as they were already: מְּכַפֵּר atone on you.

All Your Yissurim Are Your Best Friends on Yom HaDin So on Yom HaDin, thousands of Malachim for forgetfulness and inferiority, depressive panic attacks, and hard situations are reaching to you to save you, and give a great

# future; ESPECIALLY IF YOU APPRECIATE THEM!

You love your *Yissurim* because *Chazal* say<sup>5</sup> that 40 days without *Yissurim* can take away one's entire *Olam HaBah*, *Chas V'shalom*. Even when a *Rasha* has pain, like while he embarrasses himself by

The entire universe hinges on the power of a Tzelem Elokim, and depends how much Chashivus he gives to himself, and to the power of his Torah, his Tefila, and his Ma'asim Tovim. The more you believe in something, the more it works for you

ערכין טז ב, דתניא דבי רבי ישמעאל, כל שעברו עליו ארבעים יום בלא יסורין **קיבל עולמו**.  $^{5}$ 

When you

believe that

Hashem loves

you

tremendously

and therefore

sends you

small

Vissurim,

then Hashem

treats you

better

carrying away a stolen sheep, he pays less when they catch him (*Gemara*<sup>6</sup>) even though **he himself made his sin** painful!

So thanks a million for every tiny inconvenience, such as missing the bus/ plane/ wedding/ Vort. I'm so happy! So much Kapara going on in my life for being a nebach/ Bat'lan (loafer). \*\*Most Important\*\* Thank Hashem a million times because you aren't like all those "lucky" people who you tend to envy.

That *G'vir*, that *Tzaddik*, that *Chashuva* person, that brother or sister who's more capable or **popular**, or has a nicer and/ or frummer family than you. Or he

has more kids, or gets along better, etc. Give special thanks for **not being like those you tend to envy**, and you'll be *Zoche* to the greatest *Schar* in *Olam HaZeh* and in *Olam HaBah*.

Say thank you for all your mistakes, and

when you say *Gam Zu L'tovah* you actually change evil to good. (*Maharal*<sup>7</sup>). I've seen this many times. When I just lost

opportunities, by saying *Gam Zu L'tovah*, all of a sudden there are much greater opportunities.

# Do You Want to Be Zoche B'din? Work on Ayin Tova!

STORY OF R' AHRON BELZER ZATZAL ESCAPING FROM THE NAZIS Y'MACH SH'MAM

When R' Ahron Belzer came to Cracow, he was in terrible danger. "Der Sturmer" (a prominent German newspaper) had a group of pictures of Rabbiners (*Rabbonim*) who were the "Most Wanted" by the Nazis. The *Rebbe's* of *Satmar*, *Munkatch*, and *Gur*, and the biggest picture in

the middle was of R' Ahron Belzer! As soon as he came to Cracow, everybody knew that he had arrived!

There were Jews who became Kapos and Jew haters, *Rachmana Litzlan*, since it was survival for them to bribe their German

כמה גדול מדת הבטחון שבוטחים בו יתברך בכל לב, עד שכל הדברים נעשים לו לטובה כמו שהיה אצל ר"ע ואצל נחום איש גם זו. כי מפני שהוא היה בוטח בו יתברך שיציל הש"י אותו כי הכל יכול, וכמו שאמר (ישעיה כו ד) בְּטְחוּ בוֹ עֲדֵי עַד, כלומר שאף שרואים וחושבים כי כבר אבדה תקותם אל יתיאש רק יהיו בוטחים בו עדי עד כי הש"י יכול להושיע אותם, וכאשר שם בטחונו בו אז על הש"י להציל אותו כאשר שם בטחונו בו יתברך.

5

<sup>6</sup> ב"ק עט ב, אמר רבן יוחנן בן זכאי, בא וראה כמה גדול כבוד הבריות, שור שהלך ברגליו חמשה, שה שהרכיבו על כתיפו ארבעה.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> מהר"ל (נתיבות עולם, נתיב הבטחון, עמ' רלג-ד) ולפיכך אמר רבי עקיבא כל מה דעביד רחמנא לטב, כלומר כי הוא בוטח בה' כי מה שנעשה לו לטב עביד ומחמת בטחונו בו יתברך נעשה לו הדבר ההוא לטובה דבר שהיה נראה רע וכו'. והוא יתברך אשר עושה ניסים לצדיקים ששמו בטחונים בו יתברך, היה גורם שהיו מאמינים כי ההצלחה היה גורם נחום איש גם זו וכו'. ונראה כי מה שאמר גם זו לטובה ולא אמר גם זה, כי רצה לומר אף אם נראה לו פורעניות היותר גדול, הש"י עושה ממנו טובה, וזה נרמז בלשון זו שמספרו י"ג, כי הווי הגמור הוא י"ג לכך היין שמביא אוי ואבוי ויללה (כמו שאמר למי אוי"ן ולמי אבוי וגו' לכך כתיב בפרשת נח אצל היין י"ג ווי"ן, להורות כי היין מביא כל ווי שהם י"ג) ונתבאר במקום אחר כי אלו י"ג ווי"ן הם הפך הטוב הגמור, שהטוב הגמור הוא י"ג (ודבר זה אמרו במסכת תענית אצל ר"א בן פדת שנתן לו הש"י י"ג נהרתא משכי שמן אפרסמון, ובארנו דבר זה אצל להנחיל אוהבי יש, כי הם נגד י"ג מדות שהם מדת טובו של הש"י, והפך זה הוא ווי הגמור ג"כ י"ג) ולכך הוא"ו שהוא לשון ווי הוא י"ג במספרו. ולכך יאמר גם זו לטובה, ר"ל שגם זו שאם נראה פורעניות וצרה גדולה שהוא י"ג כנגד י"ג ווי"ן, על ידי הבטחון בו יתברך נעשה לטוב הגמור, כי הבטחון בו יתברך עדי עד ויכול הוא יתברך שיהיה זה לטובה, ולכך אין לך אות שנקרא אות ההפך כמו הוא"ו שנקרא אות ההפך, דבר זה מורה כי הוא יתברך הדבר שנראה רע גמור עושה מנו הטוב הגמור. ולכך מספר אחד מספרו ג"כ י"ג כמספר וא"ו, ולכך היה נקרא נחום איש גם זו, כי נרמז הכל בלשון זו. והבן הדברים שהם עמוקים ואמיתים.

superiors. The worst of the worst, a professional "Mosser" (informer) and Rasha M'rusha was Samuel Spitz. Of all people, the Rebbe asked that Samuel Spitz be brought to him! The chutzpadik Samuel Spitz laughed, and said: "I never helped a Jew, and you can expect to be in big trouble soon." His German superiors were actually in the room with him!

The Rebbe Zatzal told him that at this point he is loaded with enemies because of his wickedness, but if he turns around and helps the *Rebbe* hide, then all the Jews will love him. Samuel Spitz made a drastic turnaround, and became the Rebbe's biggest Chassid, who went out of his way to save him. He complained that the Rebbe should get a much bigger and more comfortable guarters. He made sure to wash his hands every time he came inside to see the Rebbe! He started helping other Jews, including getting food for the Rebbe's family members who were starving in Premishlan. On Simchas Torah, they gave him the

Aliyah of Cohen. The greatness of R' Ahron Belzer Zatzal we don't understand, but I would suggest that a person who during his entire life was always praising and seeing good even in the worst Reshaim, is Zoche to actually make such a thing happen in Olam HaBah.

My brother-in-law, R' Mordechai Feder Zatzal was a close Chassid of his, and he told me that all the many Madregos of R'

Ahron came from his extreme *Ayin Tova*. My sister, Rochel Feder ה"ע, used to write letters to Hashem, and in her letters, she used to work hard on being *Dan* the weirdest people *L'kaf Zechus*. When she was *Niftar*, tremendous miracles happened in our family, beginning on the day she was *Niftar*.

R' Ahron said that just like we need to be:

עמל (toil) on a *Shver* (hard) *Rambam*, so we need to try to answer a "*Shver* (hard) *Yid*". R' Isser Zalman Meltzer *Zatzal* was also *Osek* in this type of *Avoda*.

ּלְבָלְתִּי רוּם לְבָבוֹ מֵאֶחָיו וגו' לְמַעַן יַאָרִירְ יַמִים יז כ

# The Big Thing in *Novardok* Was Being *Anavim* and An *Eidele* Yid

An Anav lives long, as it says: וַעֲנָוִים יִירְשׁוּ אָרֶץ תהלים לז יא the humble will inherit the earth (and delight in abundant peace). Look Rechavam happened to ben Shlomo when he spoke arrogantly. He lost the ten Shevotim. The big thing in Novardok was being Anavim and Yid. an Eidele Teshuva and Hachna'a go

together. (Rambam<sup>8</sup>). By them, their Hachna'a wasn't being a piece of butter; i.e., since everyone scares you. It was real! Speaking softly is true Yiddishkeit, like it says: בַּקּוֹל קוֹל יַנְעְקֹב תוּלדות כז כב the voice is the (distinctive) voice of Yaakov.

When R' Ahron Belzer Zatzal found out about the high level of Tz'niyus of Hungarian Jews, he said that as soon as the war is over, he'll try very hard to bring

A person
should always
be oozing
with love and
Ayin Tova on
all of
mankind, just
like Hashem
tolerates the
worst
Reshaim and
always gives
a chance for
Teshuva

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> רמב"ם הלכות תשובה (ז ח) **בעלי תשובה דרכן להיות שפלים וענוים ביותר**. אם חרפו אותן הכסילים במעשיהם הראשונים, ואמרו להן אמש היית עושה כך וכך, ואמש היית אומר כך וכך, אל ירגישו להן, אלא שומעין ושמחים, ויודעין שזו זכות להם, שכל זמן שהם בושים ממעשיהם שעברו ונכלמים מהן, זכותם מרובה ומעלתם מתגדלת.

erשת שופטים תשפ"ד

With had

Míddos you

cannot be

M'chanech

children.

- R' Nosson

those *Madregos* to his own *Chasidim*. Instead of being "*Shtoltz*" (high-headed) and playing down the accomplishments of those *Yidden*, and being boisterous over his own accomplishments, he was *Mach'nia* (humbled himself)! *Novardok* admired such type of *Hachna'a*. A famous *Novardoker Rosh Kollel* was overheard saying: "I need to improve myself!"

# A Person Who Works on His *Middos* Is Respected by His Wife

**STORY** 

A *Chashuva* eyewitness saw an old *Novardoker* baking matzos in the Polish Shteibel Matza bakery. Those days, they

used forks to put holes in the matzos, and this was important for air to enter the matzos. His *Rebbetzin* decided to get involved, and she became "*Ah Gantzer Macher*", commanding like a sergeant: "Do it this way!" "Do it that way!". When her husband tried to say his opinion, she screamed at him and told him to go back to the *Bais Medrash!* 

This *Novardoker* was not a pushover. He had been in Siberia, and

he was one of the *Rosh Yeshivos* in the Pinsk Yeshiva together with the Steipler. But with his wife he acted like a wimp. I was once on the telephone on a conference call with a *Novardoker* and his wife on the other end. He was telling me a story, and his wife constantly interrupted; he always backed down and allowed her to dominate.

He wasn't a pushover either. He was a *Chashuva Menahel*, and he had been R' Galinsky's chavrusa in Bialystok. But in his wife's presence he turned to mush! The son of a *Novardoker* told me how his mother would scold his father, and the father would

lower his voice and apologize with *Hachna'a*. She kept pouring her wrath, and he kept apologizing like a broken record.

This same person once disappeared from home for about 8 months since he felt he needed *Chizuk* in *Bedidus* (seclusion). His wife was totally behind him. A person who works on his *Middos*, in the long run is respected by his wife, and he can get away with such an outrageous disappearance.

!!! אַיזָהוּ עָשִׁיר הַשְּׁמֵחַ בְּחֶלְקוֹ!! Start Just Thanking All Day, And Suddenly Big Yeshuos Will Start Coming Besides the simple *Pshat*, we can say (at least: בְּדֵרְךְּ רְמֵז as a *Remez*) do you know

> who becomes rich? A person who is happy with what he already has. It has been tested and proven that getting people who weren't anywhere despite all their Tefilos for Refua. Parnasa. relationships... started iust thanking all day and suddenly big Yeshuos started coming! **Happiness** breeds more happiness. Wanting, wanting and wanting all day can breed even more wanting and going

Wachtfogel
Zatzal
Happiness
happiness. V
wanting all
more wan

nowhere, Chas V'shalom!

Anger In the Home Affects the Children

He NEVER got angry. R' Chaim Mordechai Wainkrantz Zatzal told me that a parent must **never** get angry. R' Chaim Mordechai also had a not-so-easy situation by far, yet he was pure-calm always. I know a Bachur who was an unusually Geshmaka child from a beautiful family. He was known to be fearless and full of Chen (appeal). As he got older, he confided to me that he's getting more and more scared of all kinds of fears, like going on an airplane, etc.

His father is an A-1 Ben Torah, but he

The best thing

you can do for

your child (or

Talmid) is to

show your own

control over

yourself. When

you are

involved in

disciplining

others, you

don't realize

how your own

age-old Ga'ava,

Ka'as.

Ak'shanus, and

taking Nkama

gets involved

screams a lot at home. This answers everything. Many men and women should take a year off from their *Hasmada*, or heavy work schedule, or many *Tzeddakos* and

מעשים טובים charitable deeds, and give a lot of Koach into licking Ka'as, or else their kids (and often grandkids) will suffer internally from all kinds of maladies, because their parents never gave special attention to their own Middos Ra'os (bad Middos). \*\*\*\*\*\*\* It pays off! Not addressing our Middos is simply not fair to the kids, because they'll be: יוֹרֵשׁ (inherit) the weakness of their parents, and it can hurt their Ruchaniyus and/or Gashmiyus; and with all kinds of sad and weird symptoms.

Each kid reacts to tension in his own way. Working on *Middos* needs loads of *Mussar* on the needed subject, and plenty of guidance and telephone calls to *Rabbonim* or *Mashgichim* or therapists, or simply smart practical minded friends. וּתְּשׁוּעָה

בּרֹב יוֹעֵץ משלי יא יד And a Yeshua comes from lots of advice.

# The Parents' Working on *Bitachon*Affects the Children's *Simcha* Level

Even if there is no *Ka'as*, nervous tension can hurt kids. This parent's working on *Bitachon* affects the children's *Simcha* levels. **When kids have all kinds of fears and tensions it can be easily be tracked to the parents.** Yet, we have to be *Dan* parents *L'kaf Zechus* since they aren't (yet) living in a world where

Bitachon and Middos are #1. In our society, only hard work to earn a living and learning with Hasmada is important; and that's plenty good! Indeed, Torah and Zikkui HaRabbim

and hard work are also super important for *Middos*. Yet, it is often not enough.

The Novardokers all had beautiful families with normal happy kids and plenty *Bnei Torah* and *Nachas*. They would get together once a week with a *Vaad* to weed out their shortcomings, mainly in *Middos* and *Bitachon*.

Very often, the power of learning with Hasmada can bring a Bracha to the home. But also very often, Middos come first, no matter how much you love to learn. The Gr"a learned Torah more than all of us, and yet he said9: עִיקֶר חִיוּת הָאֶדֶם the main existence of a person is for Shviras HaMiddos, and without it, what is the point of living?! There are tons of people who pay dearly, Rachmana Litzlan, because Middos isn't #1 in their lives. Your

body and your soul can be in grave danger, *Chas V'shalom*, if you don't work on *Middos*.

### Story of the Alter from Slabodka

R' Ben-Tzion Kuk *Shlita* was a *Yasom*, and R' Zevulun Graz *Zatzal* became his mentor. He noticed how R' Zevulun *Zatzal* was always doing everything with tremendous *Simcha*, and he asked him why. He answered that when he was a bachur learning in *Chevron*, the *Alter* of *Slabodka* came over to him after first *Seder*, and he called him a *Tzadik* and a

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> הגר"א בפירושו למשלי עה"פ הַחֲזֵק בַּמּוּסָר אַל תֶּרֶף נִצְרֶהָ כִּי הִיא חַיֶּיךְ (משלי ד יג) כי היא חייך, **כי מה שהאדם חי הוא כדי** לשבור מה שלא שבר עד הנה אותו המדה, לכן צריך תמיד להתחזק, ואם לא יתחזק למה לו חיים.

Rasha. When he asked him why, he said that the Alter called him a Tzadik because he noticed how he learned with such Geshmak during Seder, and also with Chidushei Torah.



בי שמואל רוזובסקי זצ"ל בשמחת נישואי רבי אליעזר כהנמן שליט"א. רבי זבולון גרז זצ"ל. החתן. הסבא הסטייפלער זצ"ל, עומד - השווער רבי שלמה ברמן זצ"ל

R' Zevulun Graz (Talmid of the Alter of Slabodka and Rav of Rechovot) at the Chasuna of R' Leizer Kahanman (seated I-r) R' Zevulun Graz, R' Shmuel Rozovsky, the Chosson, R' Yisroel Yaakov Kanievsky, (standing) R' Shlomo Berman

He's a Rasha though, because he looks like he didn't do anything special. 10 R' Zevulun Zatzal was: מתבונן (contemplated)

for several days, and decided that for the rest of his life, whenever he did something good,

would he appreciate what he did. R' Ahron Karliner Zatzal said that if a Bachur walks in the street, and arrives home without looking at a: דַבר אַסוּר (something one is not allowed to look at). should dance for a half hour! And the reason why Bachurim



R' Ben-Tzion Kuk, Talmid of R' Elyashiv Zatzal and Rav of Rechovot

<sup>10</sup> שואלין ודורשין (גליון שבועי מלא פנינים משיחותיו ותשובותיו של מורינו הגאון הגדול רבי בן ציון הכהן קוק שליט"א ראש בית הוראה הכללי ירושלים רב דק"ק אבי עזרי מרכז פתח תקוה, גליון 178, בין הזמנים אב תשפ"א) רבי זבולון גרז היה לדמות מופת בילדותנו. בין שלל מעלותיו המרובות כתלמיד חכם ובר אוריין, התייחד במעלה שכמעט ולא נמצאת כמותה, הוא התלהב ושמח מכל דבר תורה ולו הקטן ביותר, בין אם היה מחדש בעצמו ובין ממה ששמע מאחרים, ולא רק חידושים אלא כל גמרא שילד אמר לו בשובו מהתלמוד תורה, וכל דיבור בתוספות או הלכה ידועה ואפילו ברכות השחר שאמר בבית הכנסת (ביהכנ"ס מרכזי בעיר רחובות, הנקרא) "שונה הלכות", הכל בהתלהבות עצומה. בעידנא דחדוותא סיפר כיצד זכה להגיע למעלה זו. "בעת לימודי בישיבה הגדולה בעיר חברון, באחד הימים עם תום סדר א' יצאתי מהיכל בית המדרש בכדי להתכונן לתפילת מנחה כיאות. כשיצאתי, עבר מולי **הסבא מסלבודקא** וחלפנו זה על פני זה. לפתע, פנה אלי הסבא מסלבודקא, נעץ בי את עיניו החודרות, ואמר: "זבולון, דו ביסט א צדיק, אבער דו קוקסט אויס ווי א רשע" (אתה צדיק, אבל פניך פני רשע!). נבהלתי מהדברים, אך כחניך סלבודקה לא איבדתי עשתונותי, ותיכף פניתי ושאלתי: "אינני יודע במה אני צדיק. אבל אם צדיק אני, מדוע פניי פני רשע?" נענה הסבא מסלבודקא ואמר: "אתה צדיק, שהרי סיימת כעת לימוד של שעות רצופות בריתחא דאורייתא בסדר א'. אבל מדוע לא מבחינים על פניך השמחה והאושר אחרי לימוד מיוחד שכזה? ואם זה לא ניכר על פניך, הרי שיש לך פני רשע!". סיים הגאון ר' זבולון ואמר: "נכנסו בי הדברים כארס של עכנאי (ארס נחש התוסס ומפעפע בגוף) ומאז ועד היום הנני משתדל בכל עת שאני עוסק בתורה, כל חידוש קטן וכל מעשה מצוה שנקרה לידי, אני עושה מתוך שמחה אדירה הניכרת כלפי חוץ.

ובספר אבא בגבורות (לר' זאב גינצבורג, ח"א עמ' 284, מקום המנוחה) בכל הדורות, בית המדרש היה מקור האושר והשמחה של עם ישראל. וכך מספר הג"ר זבולון גרז זצ"ל (אהל תורה ס"ז) הגאון ר' ישראל סלאנטער ז"ל, צוה כידוע על הסבא מסלבודקה, להקים ישיבה שמטרתה תהיה **להחיות רוח שפלים ולהחיות לב נדכאים**, ובדרך זו הלך הסבא. נכנסתי פעם אל הסבא, והוא גער בי: "זבולון! אתה נראה כמו רשע..." נשארתי לעמוד עד שיסביר כוונתו, ואז אמר לי: "בפנים כאלו אתה בא לכאן?! איפה הפנים השמחות שלך, הרי באת למקום של אנשים מדושני עונג...". כך נראה מדושן עונג, מורי ורבותי! אני אומר לכם, שמאז, בכל פעם שאני נפגש עם אנשים, הם מוצאים אותי עם פנים שמחות... האלטער מסלבודקה ז"ל היה צועק על כך: אתם מקטינים את עצמכם! אתם צריכים להיות מדושני עונג! והוסיף ואמר, שמי שבאמת מדושן עונג, מרגיש בישיבה כמו בגן עדן..." אכן קטנות יש כאן, כי השמחה פורצת גבולות. אין בה מקום לקטנות. וגם מי שנולד "פסיבי" (passive) ונוטה למידת העצלות והעצבות, בכח השמחה הוא יוכל להצמיח לעצמו זוג כנפיים הגונות! (מורנו המשגיח הרב וולבה ז"ל).

don't become *Gedolim* is because they don't do this!

Look how Simcha Shel Mitzva is #1 by

Chasidim and by Litvaks, and how not having it, it can cause you to be a Rasha, or a Rachmanus who don't become a Gadol because he didn't tap into this. Perhaps this is one reason why Dovid HaMelech was so unique. He would learn *Torah* for the first half of the night, and then he would sing during the other half (Gemara<sup>11</sup>) in thankfulness for the *Torah* he learned during the first half. (R' Zundel of Salant Zatzal<sup>12</sup>). Doeg, Achitofel, Yoav, Avner, Shim'i ben Gera. Y'ravam ben Nevat, and none of his contemporaries became like him (and many lost their *Olam HaBah*) because they didn't appreciate their own *Avodas Hashem* the way he did. For us, I would recommend 10 minutes a day to write down all the special Torah and Mitzvos you did that day.

like he was in a different world. It was a packed *Bais Medrash*, but I wonder if he had any idea of how big his audience was. I'm

sure it wasn't important to him. He was a person who talked about the *Yamim Nora'im* like a real upcoming court case. And he was heavily engrossed in the details of how to deal with it.

When you truly feel Hashem, then the rest of the world is zero to you. I heard a story about R' Ben-Tzion Bruk Zatzal that when he was in the process of raising money for his yeshiva during pre-war Europe, he suddenly fainted at someone's doorstep. When they revived him, they found out that he had actually forgotten to eat for 3 days!

\*\*\*
I just got off the phone after talking with one of the 14 Bachurim from the Novardok Yeshiva in Eretz Yisrael. By just talking to him, I felt like I was in a different world. He

discussed *Elul* with a happy voice, but with utter seriousness. The biggest *Bnei Torah* and *Roshei Yeshiva* in *Eretz Yisrael* have remarked that these bachurim are uncommonly "healthy" spiritually. (They love people, but aren't afraid of them, and aren't *M'chanef* (sweet-talk) them. They are seriously concerned about each other's welfare, in *Ruchaniyus* & *Gashmiyus*.)

\*\*\*\*
He told me that in *Elul*, they usually learn about an hour or two of *Mussar*. And this they



# NOVARDOK

### Elul in Novardok

To truly enjoy this world, you need your mind in *Shamayim* (כפי הסבא זצ"ל). When R' Ben-Tzion Bruk *Zatzal* spoke in Beth Medrash Gavoha, he was so engrossed in the *Mussar Shmuess* that he was giving, that it looked

11 ברכות ג ב, חֲצוֹת לַיְלָה אָקוּם לְהוֹדוֹת לָךְ עַל מִשְׁפְּטֵי צִדְקֶךְ (תהלים קיט סב) ודוד בפלגא דליליא הוה קאי, מאורתא הוה קאי, דרכתיב (תהלים קיט קמז) קְדַּמְתִּי בַנָּשֶׁף וְאֲשַׁוּעָה? וממאי דהאי נשף אורתא הוא, דכתיב (משלי ז ט) בְּנָשֶׁף בְּעֶרֶב יוֹם בְּאִישׁוֹן לִיְלָה וַאֲפֶלָה. אמר רב אושעיא אמר רבי אחא, הכי קאמר (דוד) מעולם לא עבר עלי חצות לילה בשינה. רבי זירא אמר, עד חצות לילה היה מתנמנם כסוס, מכאן ואילך היה מתגבר כארי. רב אשי אמר, עד חצות לילה היה עוסק בדברי תורה, מכאן ואילך בשירות ותשבחות (והכי מפרש בההוא קרא להודות לך וגו'. רש"י).

<sup>12</sup> ספר הצדיק ר' יוסף זונדל מסלאנט (עמ' עה) ברכות ג ב, רש"י ד"ה בשירות ותשבחות. והכי מפרש בההוא קרא להודות לך וגו', עכ"ל. עיין בע"ר שמקשה, הא גם בההוא קרא דקדמתי בנשף מפורש ואשוע שהוא מלשון תפלה? ע"ש. וי"ל שזהו שרמז רש"י לתרץ בתיבת "וגומר", **היינו להודות לך על משפטי צדקך, פי' שלמדתי עד חצות**.

learn first thing in the morning, or else, by the time you learn *Mussar* you are already far away into your regular *Da'agos* (worries). They try to have their heads full of *Chovos Halvavos*, *Shaarei Teshuva*, and *Madregas HaAdam*, etc. They keep learning these *Seforim*, and they sit on a *Passuk* until it sinks in.

The idea of *Elul* is to keep your regular schedule, but in a stronger way, in *Torah* and *Tefila*, etc. I heard the same thing in the name of R' Nosson Wachtfogel *Zatzal*.

### Be Gentle and Eidel

During *Elul*, many *Bachurim* from other *Yeshivos* would come to *Novardok*, including

R' Chaim Shmuelevitz. who considered Novardok to be more on fire than the greatest Baalei Mussar of When the times. the Bachurim would cram together to hear a Shiur or Shmuess, the son-in-law of the Alter, R' Yisroel Yaakov Lubchansky Zatzal, would walk slowly between the rows, and very, gently would tell them to be careful not to push each other.

Being gentle and *Eidel* was a major *Novardok* 

issue, despite their fire. No heavy Kana'us type "Mussaring-out" people; just Eidelkeit, which is the Jewish way, as is says: הַקּוֹל קוֹל the "voice" is the voice of Yaakov. They say that whoever heard a Shmuess from R' Yisroel Yaakov had to become a new person. Both Slabodka and Novardok had an ongoing agenda of people changing themselves completely.



(left) R' Chaim Shmuelevitz (grandson of the Alter of Novardok) and his uncle (right) R' Yisroel Yaakov Lubchansky (son-in-law of the Alter)



### To hear a clear recording of Rabbi Mandel's shiurim, call by dialing:

### USA 718 298 2077 / UK 0330-1170305 / Israel 072-398-2980 / Canada 647-797-0056

# Here are the ID numbers for last week's Shiurim. When the menu starts, press 9 and the Shiur ID right away or 130# for all shiurim Parshas Eikev 5784

| Shiur ID | Duration | Language |
|----------|----------|----------|
| 316987   | 3:58     | English  |
| 316990   | 6:09     | English  |
| 316989   | 11:31    | English  |
| 317348   | 43:18    | English  |
| 317421   | 5:26     | English  |
| 317422   | 7:56     | English  |
| 318069   | 48:31    | English  |
| 317424   | 4:58     | English  |

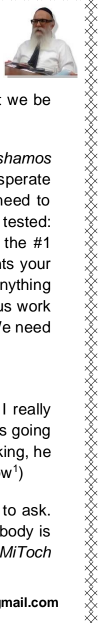
# Important Announcement

- Rabbi Mandel will be Davening every Erev Rosh Chodesh for monthly donor's of minimum \$10.
- We are starting a new list of names.
- To join please email your names to weinberger138@gmail.com or text 8482454278
- To set up a donation please click on this linkhttps://pay.banquest.com/ shaareibitachon
- or payments can be made via zelle congshbt@gmail.com



Deadline for the Erev Rosh Hashana list is Sep. 26th 10pm

# **Questions To Rabbi Mandel**



### Paramount Importance of Emuna and Bitachon

**Question:** Why is there such a focus on *Emuna* and *Bitachon* these days? Shouldn't we be learning other things?

Answer: R' Matisyahu Salomon Zatzal once said, that this Dor, the Tikun for their Neshamos is that they need more Emuna and Bitachon. In the last days of the world, there's a desperate need to excel in that area. That's why Hashem makes difficulties, because people need to excel. This is extremely important; it's the basic Yesod of the whole universe. You are tested: Do you believe that Hashem is good? Do you believe that He will help you? That's the #1 paramount importance. That's why people have all these issues, because Hashem wants your Emuna and Bitachon. These tests make it real, and the Zechusim are way more than anything else we're going to do; more than Torah, Avoda, and Gemilus Chasadim. By making us work on Emuna and Bitachon; by pushing us in that direction, Hashem is doing us a favor. We need it to work it out here, to work it out there, and to work it out all over.

\*\*\*

**Question:** L'chavod HaGaon HaTzaddik Maran HaRav Reb Yehuda Mandel Shlita. I really appreciate the Rav's Chizuk and words of Bitachon. If one has Bitachon that Hashem is going to send him a Yeshua, then how can he "ask" Hashem to send him the Yeshua? By asking, he is showing that he does not fully believe that the Yeshua is coming? (see footnote below<sup>1</sup>)

**Answer:** There are different *Madregos*. There's a *Madrega* that you don't even have to ask. Normally speaking, you do both, because real, real *Bitachon* is super high, not everybody is *Zoche* to it; so we do both. We ask, and we also have *Bitachon*. Especially a *Tefilla MiToch Bitachon* (*Tefila* that comes from your *Bitachon*) has a lot of power. (*Ramchal*<sup>2</sup>).

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com

<sup>1</sup> ענין זה כבר נפתח בספר יוסף לקח (פירוש מגילת אסתר להגאון כמוהר"ר אליעזר אשכנזי בן כמ"ר אליה הרופא ז"ל, נדפס לראשונה בקרימונה בשנת פורי"ם לפ"ק (של"ו) עה"פ לֵךְ כְּנוֹס אֶת כֶּל הַיְּהוּדִים הַנָּמְצְאִים בְּשׁוּשָׁן וְצוּמוּ עָלַי, ד טז) ואומרה "צוּמוּ עָלַי" יש לדקדק, שהלא עליהם ועל בניהם וטפם הם צמים, ומאי וְצוּמוּ "עָלַי", אבל נראה שאותה הצדקת היתה בוטחת בטחון מוחלט, ולא היתה מסתפקת כלל בתשועת ה', ועם כל זה היתה מתענית ומתפללת וזועקת לה', כמו שנאמר במזמור אילת השחר שאמרו רז"ל שנאמר עליה, ששם נאמר (תהלים כב ה-ו) בְּךְ בָּטְחוּ אֲבֹתֵינוּ בָּטְחוּ וַתְּפַלְטֵמוֹ, אֵלֶיךְ זְעֶקוּ וְנִמְלְטוּ בְּךָ בְּטְחוּ וְלֹא בוֹשׁוּ, ואמר כן שלהיות אמת הבטחון בלתי הסתפק כלל, הנה הזעקה תהיה בושת וחסרון, ולכך אמר שעם היות שלעולם כשבטחו אבותינו בך מעולם לא עזבתם, והצלתם מכל צר, באופן שלא היה להם לזעוק רק לבטוח, כי האדם כשבוטח בנדיבים, ולפעמים מפיק רצונו ולפעמים אינו מפיק, א"כ צריך ודאי בכל פעם לזעוק ולהתחנן לפני הנדיבים ההם כדי שיפיקו רצונו, אמנם כאשר הנדיבים ההם מעולם לא מנעו טובתם ממנו בכל מה שבטח עליהם, הרי הזעקה בושת וחסרון, שכנראה הוא מסתפק בנדיבים ההם אם יעמדו על מנהגם הטוב להפיק לו הרצום. הרוב ליהם.

והנה אסתר בראותה כן אמרה שעם היות לבה בטוח בטחון שלם ומוחלט באין ספק כלל בתשועת ה' לעמו, הנה עשתה ק"ו ואמרה, הנה אבותינו לעולם בטחו בך, ולעולם הצלת אותם, אחת מהם לא נעדר, ועם כל זה אֱלֶיךְּ זְעֲקוּ וְנִמְלֶטוּ, שכיון שזעקו לא היה ראוי שימלטו מן הצרה שזעקו ממנה, הואיל שבכל מה שבטחו לעולם הצלת אותם, היה להם לבטוח ולא לזעוק, ועם כל זה שזעקו, נמלטו מן הצרה שזעקו ממנה, הואיל שבכל מה שבטחון שלם ומוחלט, ואם אבותינו עם היות להם הבטחון המוחלט זעקו ולא בושו, אנכי נמלטו, ובך בטחו ולא בושו מלזעוק עם היות הבטחון שלם ומוחלט, ואם אבותינו עם היות להם הבטחון המוחלט זעקו ולא בושו, אנכי תולעת ולא איש כל שכן וק"ו. וזה אמרה אסתר פה, שלבה היה בטוח מאד מאין ספק כלל בתשועת ה', ולכן אמרה וְצוּמוּ "עֶלַי", לא עליכם ועל בניכם, כי אין לי ספק בתשועת ה', אבל כל יראתה היתה שלא תבא לידי עבירה בבואה אל המלך בלתי קריאה ובלתי אונס, ולפיכך אמרה וְצוּמוּ "עַלַי", כלומר אתם בטוחים, ואני לבי בטוח בהצלתכם, אבל יראתי עלי, ורצתה שיצומו ויתפללו שלא תבוא לידי עבירה, ואם ח"ו תבוא, שיתכפר, שאומרו צוּמוּ "תביאו עלי כפרה".

2 אוצרות רמח"ל (דרוש בענין הקיווי, עמ' רמו) **וכל המקוה תפלתו עולה בלי אמצעי**, לא ע"י מלאך, אלא "לישועתך" דייקא, כמו שמדבר לנוכח, לא על ידי שליח, כי הוא קו הבוקע ונוקב ועולה עד ה' ממש.