Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה לזכות ר' מאיר בן לאה



חג הסוכות

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

### TO RECEIVE BITACHON WEEKLY BY EMAIL SEND A

REQUEST TO: weeklybitachon@gmail.com

AND NOW IN SPANISH bitajonsemanal@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400 Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com



And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898



Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur

### SPECIAL SUKKOS EDITION

# וּלְקַחְתֶם לָכֶם בַּיּוֹם הָרָאשוֹן פְּרִי עֵץ הָדָר



R' Elozor Menachem Shach in Yeshiyas Poniyez

## BITACHON

WEEKLY

סוכות תשפ"ה

#### IN THIS ISSUE

- DON'T BE AFRAID TO LET LOOSE
- BEING AFRAID OF PEOPLE IS LIKE TURNING THEM INTO GODS WHICH IS AVODA ZARA
- MAKE A JOKE OUT OF YOUR PROBLEMS, AND WITH TIME YOU'LL GROW IN BITACHON AND SIMCHA
- KEEP DREAMING ABOUT GOOD THINGS, AND WATCH YOUR DREAMS COME TRUE
- THE MORE YOU LAUGH AT YOUR PROBLEM AND MAKE A JOKE OUT OF IT, THE SOONER THINGS WILL IMPROVE
- YOUR LOVE AND CONSTANT ENJOYMENT OF TORAH IS THE ANSWER
- HASHEM INSISTS ON ALWAYS MAKING US THE "GOOD GUYS"!
- HASHEM'S LOVE FOR YOU IS L'MAALA MIN HATEVAH
- RESPECT THE POWER OF EVERY TINY MITZVA
- STORIES OF NOVARDOK
  - THE NOVARDOK CHINUCH: CARE ABOUT YOUR BEHAVIOR ONLY
- EVERYTHING THAT HAPPENS IS HASHEM'S GUIDING HAND

When you aren't

afraid of

embarrassment,

you are

Malchus!

### חג הסוכות

#### יְשָׂמַחְתָּ בְּחַגֶּךְּ ראה טז יד Don't Be Afraid to Let Loose

There is a famous *Rambam* at the end of *Hilchos Lulav* that warns<sup>1</sup> not to refrain from getting too much *B'simcha*, because you may feel you aren't acting dignified. (Sometimes you may have a point! Ask your *Rebbe*). He

says that you can get punished for not having enough *Simcha*. Actually, the real *Kavod* is to get somewhat carried away with your *Simcha*, like *Dovid* got carried away, since he served Hashem: מאַהָּבָה out of love. "And those who are afraid to be too light, are: יוֹטָאִים fools and: יוֹטָאִים sinners!"

Being Afraid of People Is Like Turning Them into Gods which Is *Avoda Zara* 

Chazal ask<sup>2</sup> why a Ganav (sneaky thief) has to pay double, and not a Gazlan (thief in broad daylight)? They explain that the reason

is because a *Ganav* is afraid of people more than Hashem and that's why he hides. But a *Gazlan* is afraid of neither. We may still ask, isn't a *Gazlan* worse, since he's an open *Rasha* without any shame? A *Ganav* at least has *Middos*, and he has some *Menschlichkeit!* The *Chovos Halvavos* in

Shaar Yichud HaMa'aseh says³ that being afraid of people is like Avoda Zara Mamash; so the Gazlan, despite his bad Middos, at least he doesn't serve idols (people) like a Ganav! \*\*\* Even though the Gazlan may not be such a Ma'amin (believer) in

Hashem, but he doesn't worship idols (according to the *Chovos Halvavos*) like the *Ganav! Rabeinu Yonah* in *Mishlei* points out<sup>4</sup> that *Shlomo HaMelech* first speaks about *Emuna* and only later *Mitzvos*, since *Emuna* is #1. A person needs not to be *Nis'pael* from

רמב"ם הלכות לולב (ח טו) השמחה שישמח אדם בעשיית המצוה ובאהבת הא-ל שצוה בהן, עבודה גדולה היא, וכל המונע עצמו משמחה זו ראוי להפרע ממנו שנאמר (תבא כח מז) תַּחַת אֲשֶׁר לֹא עָבַדְתָּ אֶת ה' אֱלֹקֶיךְ בְּשִׁמְחָה וּבְטוּב לֵכָב, וכל המגיס עצמו משמחה זו ראוי להפרע ממנו שנאמר (תבא כח מז) תַּחַת אֲשֶׁר לֹא עָבַדְתָּ אֶת ה' אֱלֹקֶיךְ בְּשִׁמְחָה וּאַמר (משלי כה ו) אֵל תִּתְהַדֵּר דעתו וחולק כבוד לעצמו ומתכבד בעיניו במקומות אלו חוטא ושוטה, ועל זה הזהיר שלמה ואמר (משלי כה ו) אֵל תִּתְהַדָּר לְפְנֵי מֶלֶךְ בִּוֹד מֹלְר יִשראל אמר (ש"ב לְפְנֵי מֶלֶךְ בְּוֹד מְפְצִינִי, ואין הגדולה והכבוד אלא לשמוח לפני ה' שנאמר (ש"ב ו טז) וְהַמֶּלֶךְ דְּוִד מְפְזָּזּ

וּמְכַּרְכֵּרָ לְפְנֵי הּ'. <sup>2</sup> ב"ק עט ב, שאלו תלמידיו את רבן יוחנן בן זכאי, **מפני מה החמירה תורה בגנב יותר מגזלן**, אמר להן, **זה השוה כבוד עבד** לכבוד קונו וזה לא השוה כבוד עבד לכבוד קונו, כביכול עשה עין של מטה כאילו אינה רואה, ואוזן של מטה כאילו אינה שומעת, שנאמר (ישעיה כט טו) הוֹי הַמַּעֲמִיקִים מֵה' לַסְתָּר עֵצָה וְהָיָה בְמַחְשָׁךְּ מַעֲשֵיהֶם וַיֹּאמְרוּ מִי רֹאֵנוּ וּמִי יִדְעַנוּ, וכתיב (תהלים צד ז) וַיֹּאמָרוּ לֹא יָרָאָה יָּ-הִּ וְלֹא יָבִין אֱלֹהֵי יַעַלְב, וכתיב (יחזקאל ט ט) כִּי אָמָרוּ עַזַב ה' אֵת הָאָרֵץ וְאֵין ה' רֹאָה.

<sup>3</sup> חובות הלבבות (שער חוד המעשה פרק ד) מפני שכל מי שאינו יודע את אדוניו לא יעבדהו בלבו, אבל יעבוד מי שיודע ענינו ויתכן ממנו התועלת והנזק. ואם יעשה מי שאינו יודע את האלקים מעשה ממעשי העבודה, כוונתו בהם מי שיירא ויקוה מבני אדם בלבד, **ועובד בני אדם ולא הבורא אותם**, מפני שאיננו יודע ולא מכיר ענינו, וכן נאמר בהעובד כוכבים כי מביאו לזה סכלותו באלקים יתברך.

⁴ רבינו יונה בפירושו למשלי עה"פ חֶסֶד וֶאֱמֶת אַל יַעַזְבֵּךְ קְשְׁרֵם עַל גַּרְגְּרוֹתֶיךְ כֶּתְבֵם עַל לוּחַ לְבֶּךְ (ג ג) הנה התחיל עתה לדבר על דרכי עבודת השם יתברך, ופתח להזהיר על המדות האלה, והם חסד ואמת וכו'. ודע כי מעלות חסד ואמונה גדולות ועצומות, אין קצה לתכונת מעלת מי שמגיע לשלמותם. אך מי שאינו אוחז בהם, אבל מתהלך בהפכם, הוא מן הרשעים הגמורים והנתעבים לפני ה' יתברך, כאשר תראה בפרשת אָדֶם בְּלִיַעַל אִישׁ אָוֶן (ו יב) ופרשת שָׁשׁ הַנָּה שְׁנֵא ה' (שם טז). כאשר נבאר שם בע"ה. על כן פתח הנה להזהיר בהם כאשר בא לדבר על עבודת ה' יתברך, למען תהיה העבודה רצויה באחוז בעליה בחסד ואמת, כי עבודת הרשעים אינה רצויה וכו' על כן למד דעת בפרשה הזאת על המדות הרצויות ועל דרכי האמונות בחסד ואמת, כי עבודת הרשעים אינה רצויה וכו' על כן למד דעת בפרשה הזאת על המדות הרצויות מעינֶיךְ נְצַר הַּשָּשִׁיָּ הַאיִם לַנְפְשֵׁךְ.
כאשר יתבאר, ואח"כ יזהיר על קיום כל המצות בפרשה אחרת, שנאמר (משלי ג כא-כב) בְּנִי אַל יָלֶזוּ מֵעִינֶיךְ נְצַר הַּשִׁיַּה וּיִחִיוּ חַיִּים לְנַפְּשֵׁךְ.

humans, and not to turn them into gods, Rachana Litzlan!

# Make A Joke Out of Your Problems, And with Time You'll Grow in *Bitachon* and *Simcha*

#### TRUE STORY

Several children, older and younger, have called me up complaining that their

father/mother yells at them, and they can get inappropriately vicious; like: "I hate you", and: "I wish you would leave my house". I told them to laugh off all the yelling (internally) and keep saying to yourself: "I love all that yelling". "Keep it up and vell some more; it's good for your lungs!" Don't verbalize this, but in your mind keep pumping yourself with all this Leitzanus. Make a joke of it, and with time you'll grow in Bitachon and Menucha and in notbeing sensitive. Ashreichem! This piece advice of gave them tremendous Simcha.

## Keep Dreaming About Good Things, And Watch Your Dreams Come True

**AMAZING STORY** 

A 20-year-old girl from Argentina was extremely depressed and angry and without hope since all her friends were married and she was going nowhere and from bad to worse. I told the parents to stop discussing Shiduchim with her, and instead of arguing and getting upset at each other, they should shower her with only love and warmth. And they should also picture a beautiful big Chasuna. Right away, they got to work. They got a video camera, and they got ideas about a beautiful and big Chasuna. Both parents were heavily involved in their positive imaginations. The road wasn't easy; indeed, there were plenty of "bumps" and

disappointments. But they were: הָעַקְשָׁן יַצְלִיחַ (the stubborn will be *Matzliach*) and continued with their imaginations.

After a full year the girl became a *Kalla*, and she had an unusually big *Chasuna*, just like the parents were always imagining. The girl is a new person!

The More You Laugh at Your Problem and Make a Joke Out of It, The Sooner Things Will Improve AMAZING STORY

Akiva had zero money for his son's Bar Mitzva, and he called me crying that all his hard work on Bitachon wasn't helping. I told him to say all day: "I don't even care about the Matzav and about money", etc. He did this for a week, and the money and credit cards started rolling in! I told him that the more he laughs at his problem and makes a joke out of it, the sooner things will improve.

impressed and afraid of "giant" issues that appear "impossible".
To Hashem they are a zero and a

íoke

Don't be

### שמחת תורה

### בְּאַהְבָתָהּ תִּשְׁגֶּה תָמִיד משלי ה יט Your Love and Constant Enjoyment of *Torah* Is the Answer

This day is the very end of all those most special days of the year which can give us long life (זָּכְרֵנוּ לְחַיִּים) and all kinds of goodness. אַחְרוֹן אַחְרוֹן חָבִיל The last day is the most important. It bears the message of how a human being can be most successful. And that is by spending a life with a Simchas Torah mode.

Every time you make *Birchos HaTorah*, you say: וְהַעְרֵב נָא "Make it sweet!". And if you don't enjoy learning, then start saying וְהַעְרֵב

ינא "Make it sweet!" with more *Kavana*. *Dovid HaMelech* learned *Torah* ½ the night, and the other ½ he sang. (*Gemara*<sup>5</sup>). R' Zundel of Salant *Zatzal* explains<sup>6</sup> that he sang in appreciation for the *Torah* that he had just learned.

The image of *Simchas Torah* should be circulating in your mind all year round. Just like going around the city of *Yericho* destroyed all the *Reshaim*, so does dancing in a circle on *Simchas Torah* destroy our wicked *Yetzer Hara*. The *Rambam* says<sup>7</sup> that the real way to conquer the *Yetzer Hara* of

Arayos is by learning *Torah*, and he brings the *Passuk* of: בְּאַהְבָתָהּ תִּשְׂנֶה תָמִיד משׁלִי הּ יִּט Be intoxicated with your obsession for *Torah*, and constantly involved in the love of *Torah* (which in a practical sense means to "Ligg" (be absorbed) in learning and learn with *Hasmada*). Your love and constant



R' Ahron Kotler (right) talking in learning with R' Leib Malin (left)

enjoyment of *Torah* is the answer. \*\*\*\*
Nobody had love for *Torah* like the *Chazon* Ish Zatzal (י"ע may his merit protect over us) and he was Zoche to tremendous toil in *Torah* to be able to learn. So keep davening for a *Geshmak* in *Torah*. The *Chazon Ish* put more

toil in his *Tefilos* for *Torah* than his actual learning<sup>8</sup>.

בְּאַהְבָתָהּ תִּשְׁגֶּה תָמִיד משלי ה יmeans that you're so in love with *Torah* that you're becoming *Meshuga* (תִּשְׁגָּה). When R' Ahron Kotler *Zatzal* was a *Bachur* in *Slabodka*, he used to talk in learning during the wee hours of the morning and forget what he was doing. They say he was: לְשִׁיכּוֹר drunk from *Torah*. I heard this from R' Dvortz *Zatzal*, who learned in *Slabodka* at that time.

There is also a famous story with R' Shach Zatzal, who suddenly barged into a meeting of Gedolim to ask R' Chaim Ozer Zatzal a

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ברכות ג ב, חֲצוֹת לַיְלָה אָקוּם לְהוֹדוֹת לָךְ עַל מִשְׁפְּטֵי צִּדְקֶךְ (תהלים קיט סב) ודוד בפלגא דליליא הוה קאי, מאורתא הוה קאי, דכתיב (תהלים קיט קמז) קְדַּמְתִּי בַנֶּשֶׁף וְאֻשַׁוּעָה? וממאי דהאי נשף אורתא הוא, דכתיב (משלי ז ט) בְּנֶשֶׁף בְּעֶרֶב יוֹם בְּאִישׁוֹן לַיְלָה וַאְפֻלָּה. אמר רב אושעיא אמר רבי אחא, הכי קאמר (דוד) מעולם לא עבר עלי חצות לילה בשינה. רבי זירא אמר, עד חצות לילה היה מתנמנם כסוס, מכאן ואילך היה מתגבר כארי. רב אשי אמר, עד חצות לילה היה עוסק בדברי תורה, מכאן ואילך בשירות ותשבחות (והכי מפרש בההוא קרא להודות לך וגו'. רש"י).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ספר הצדיק ר' יוסף זונדל מסלאנט (עמ' עה) ברכות ג ב, רש"י ד"ה בשירות ותשבחות. והכי מפרש בההוא קרא להודות לך וג', עכ"ל. עיין בע"ר שמקשה, הא גם בההוא קרא דקדמתי בנשף מפורש ואשוע שהוא מלשון תפלה? ע"ש. וי"ל שזהו שרמז רש"י לתרץ בתיבת "וגומר", **היינו להודות לך על משפטי צדקך, פי' שלמדתי עד חצות**.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> רמב"ם סוף הלכות איסורי ביאה (כב כא) מכל זאת אמרו יפנה עצמו ומחשבתו לדברי תורה וירחיב דעתו בחכמה, שאין מחשבת עריות מתגברת אלא בלב פנוי מן החכמה, ובחכמה הוא אומר (משלי ה יט) אַיֶּלֶת אֲהָבִים וְיַעֲלַת חֵן דַּדֶּיהָ יְרַוַּךְ בְּכֶל עַת בָּאַהַבָּתָהּ תִּשִּׁיֵּה. תָמִיד.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> החזון איש בדורותיו (תולדות רבינו הגאון החסיד האמיתי רבי אברהם ישעיה קרליץ זצוק"ל, לר' אהרן סורסקי, ב"ב תשד"ם עמ' כח) כן הרבה לשפוך שיחו בתפילות להאיר עיניו בתורה. כשדיבר על כך בזקנותו עם תלמידו רבי שרגא פייבל שטיינברג, התבטא שהתייגע בתפלה עוד יותר מיגיעותיו בסוגיות החמורות שבש"ס. רבי אברהם יעקב קווינט, אדם גדול בתורה, שלמד בדיבוק חברים עם החזון אי"ש ועם אחיו הבכור רבי מאיר קרליץ, כשהיו בני ט"ז-י"ח בקוסובה, תיאר פעם איך היו שלמד בדיבוק חברים עם החזון אי"ש ועם אחיו הבכור רבי מאיר קרליץ, כשהיו וכל אימת שנתקלין במבוי סתום, מיד לומדים שלשתם בצוותא, גמרא וראשונים בעיון, שש שעות רצופות דבר יום ביומו, וכל אימת שנתקלין במבוי סתום, מיד שלשתם לוקחין בידיהם ספרי תהלים, וכל אחד בפני עצמו פורש לקרן זוית ושופך צקון לחשו לפני האלקים, בלב נשבר ובדמעות שליש, כי יחון אותם ויתן בלבם בינה להבין ולהשכיל בדברי תורה. אחרי התפלה, בעינים אדומות מבכי, שבו אל הגמרות, והתחילו מחדש לחרוש בסוגיא, מקיימין "הפך בה והפך בה" עד שהקב"ה מגלה להם את האמת הכמוסה בין השיטין.

Kashya. The Stoliner Rebbe Zatzal was so impressed, that he decided to have R' Shach Zatzal as a Rosh Yeshiva in his Yeshiva in Luninetz. Tefila can do anything, so keep davening for greatness in Torah!

I know a Rosh Yeshiva who barely goes out to make money for his Yeshiva. He is a massive Masmid, and Mamash a Gadol B'Torah. He told me that his secret is that he constantly davens for a Geshmak in learning.

לֵךְ אֶכֹל בְּשִׂמְחָה לַחְמֶךְ כִּי כְבָר רָצָה הָאֶלקִים אֶת מַעֲשֶׂיךְ קְהלת ט ז Hashem Insists on



R' Elozor Shach (left) speaking in learning with R' Chaim Kanievsky (right)

י מְעֲשֶׂיךְ קּהלת ט ז "Go out and eat with joy, because Hashem has accepted your service!". The *Bas Kol* says that you "made it", you were *Zoche B'din*, despite all those mistakes and even true *Aveiros*, *Rachana* 

Litzlan, and 1,000 reasons to the contrary. It's unbelievable how Hashem insists on always making us the "good guys"!

ָכָל הָאוֹכֵל וְשׁוֹתֶה בַּתְּשִׁיעִי, מַעֲלֶה עָלָיו הַכָּתוּב כָּאֵלּוּ מִתְעַנֶּה תְּשִׁיעִי וַעֲשִׂירִי ברכות ח ב

Hashem's Love for You Is L'maala Min HaTevah

When a person eats on

Erev Yom Kippur, it is considered as if he fasted on that day and the next day. (Gemara<sup>10</sup>). Preparing for the Taanis by eating Erev Yom Kippur is as if you fasted two

Always Making Us The "Good Guys"!

Chazal say<sup>9</sup> that every year on *Motzei Yom* Kippur, a Bas Kol (Heavenly voice) rings out: לֵךְ אֱכֹל בְּשִׂמְחָה לַחְמֶךְ כִּי כְבָר רָצָה הָאֱלֹקִים אֶת

<sup>®</sup> מדרש קהלת עה"פ לֵהְ אֱכֹל בְּשִׁמְחָה לַחְמֶךְ כִּי כְבָר רָצָה הָאֱלֹקִים אֶת מַעֲשֶׂיךְ (ט ז) ר' מונא דישאב, ור' יהושע דסכנין בשם רבי לוי, פתר קרייא בראש השנה וביום הכפורים, משל למדינה שהיתה חייבת ליפסין (מס) למלך, שלח המלך גבאי טימיון לגבותה, ברחוק עשרה מילין יצאו גדולי המדינה וקלסוהו, והתיר להם שליש, ברחוק חמשה מילין יצאו הבינונים וקלסוהו, והתיר להם שליש, כשקרב יצאו לקראתו אנשים ונשים וטף וקלסוהו, ומחל להם את הכל, אמר לון, מה דאזל אזל, מן הכא ולהלן הוא חושבנא (מכאן ואילך נתחיל), כך, ערב ראש השנה גדולי הדור מתענין, הקב"ה מתיר להם שליש מעונותיהם, שנאמר (תהלים קל ד) כִּי עִמְּךְ הַסְּלִיחָה לְמַעַן תְּנָרֵא, אמר ר' אחא, מר"ה סליחה מתוקנת לך לְמַעַן תְּנָרֵא שתהא יראתך על בריותיך, ואותן הימים שבין ראש השנה ליום הכפורים היחידים מתענין, והקב"ה מתיר להם עוד שליש מעונותיהם, וביום הכפורים מתענין אנשים ונשים וטף מוחל להם הקב"ה את הכל, ואומר מה דאזל מזל, מן הכא ולהלן הוא חושבנא (מכאן ואילך נתחיל) יצתה בת קול ואומרת להם לַךְּ אֱכֹל בְּשַׂמְחָה לַחְמֶּךְ כבר נשמעה תפלתכם.

וזה לשון הסמ"ג (ל"ת סט) נהגו העם לתקוע קשר"ק במוצאי יום הכפורים, ואין זה זכר ליובל, שאם כן לא היו עושין כך בכל שנה אלא בזמן היובל, ועוד ביום הכפורים עצמו היה דינו, וחכמה היא ואינה מלאכה (ר"ה כט ב), אלא יש לומר שנתקן משום שנה אלא בזמן היובל, ועוד ביום הכפורים עצמו היה דינו, וחכמה היא ואינה מלאכה לַחְמֶּךְ, וכן יסד הפייט "אחר גמר מיצוי, אכול דאמרינן במדרש, במוצאי יום הכפורים בת קול יוצאת ואומרת לַךְּ אֱכֹל בְּשַׂמְחָה לַחְמֶּךְ, וכן יסד הפייט "אחר גמר מיצוי, אכול דצוי ורצוי", ומפני שאין יום טוב זה מפורסם, עשו בו תקנה לפרסמו, ולכך תוקעין קשר"ק, כדאמר תוקע ומריע ותוקע, ואין צריך להמתין עד אחר הבדלה בחונן הדעת, מפני שהיא חכמה ואינה מלאכה, ואפילו בשבת אין איסור לתקוע אלא גזירה שמא יוציא השופר מרשות לרשות ללמוד סדר התקיעות, ואין כאן לחוש בתקיעה מועטת כזו. וקבלתי ממורי רבינו יהודה בר רבי יצחק, אחר שהשלים תפילת נעילה אומר קדיש, ואחר כך ז' פעמים ה' הוא האלקים, לפי שהשכינה עולה למעלה משבעה רקיעים, ואחר כך שמע ישראל פעם אחת, ומיד תוקעין משום דכתיב (תהלים מז ו) עַלֶּה אֱלֹקִים בָּתְרוּעָה ה' בְּקוֹל שׁוֹפָר.

ברכות ח א, אמר רב הונא בר יהודה אמר רבי אמי, לעולם ישלים אדם פרשיותיו עם הצבור שנים מקרא ואחד תרגום, ואפילו עטרות ודיבון, שכל המשלים פרשיותיו עם הצבור מאריכין לו ימיו ושנותיו. רב ביבי בר אביי סבר לאשלומינהו לפרשייתא דכולא שתא במעלי יומא דכפורי, תנא ליה חייא בר רב מדפתי, כתיב (אמור כג לב) וְעִנִּיתֶם אֶת נַפְשׁתֵיכֶם בְּתִשְׁעָה לַחֹדֶשׁ בָּעֶרֶב, וכי בתשעה מתענין, והלא בעשרה מתענין, אלא לומר לך כל האוכל ושותה בתשיעי, מעלה עליו הכתוב כאילו מתענה תשיעי והכי קאמר קרא הכינו עצמכם בתשעה לחדש לענוי המחרת, והרי הוא בעיני כענוי היום. רש"י).

A person has

to have

tremendous

Chashivus

for every

tíny Avodas

Hashem that

he does.

Even just

your efforts

or desires for

goodness

should be

viewed as

Kodesh

Kodoshím

days!!??! Look how preparing for a Mitzva is

Mamash like the Mitzva itself, and even though you're having a good time eating, it's as if you are torturing yourself with a two-day Taanis! You're having fun, yet you're getting Schar as if you are a great Baal Mesiras Nefesh for Kavod Shamayim! You're like an: עוֹשֶׁה מַעֲשֵׂה זְמְרִי וּמְבַקֵּשׁ שָׂכֶר כְּפִינְחָּט (one who commits a crime like Zimri, and demands reward like Pinchos)!

Look how desperately (בְּבָיָכוֹל if it was possible) Hashem wants us to be happy! רְצָה הַקְּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא לְזַכּוֹת Hashem wants to give us more Zechusim!<sup>11</sup> For not eating blood you get Schar like you did a big Mitzva! (Mishna<sup>12</sup>) You hate blood with a passion; and you get Schar? And the same with:

not allowed to eat; so many easy Mitzvos! A

Yid has to be aware of the "L'maala Min

HaTevah love" that Hashem has for

HaTevah love" that Hashem has for him. It's Mamash weird!

### Respect the Power of Every Tiny Mitzva

I know a Yungerman who loves to eat and eat and eat; but he's always thanking Hashem for all that good food. אַל תְּהִי בָז לְכָל דָבָר ע"פּ אבות ד ג Don't underestimate the power of every tiny Mitzva, every Ratzon Tov, and even every pain for doing a sin! No wonder: מִי שֶׁלֹא רָאָה שִׁמְחַת בֵּית הַשׁוֹאֶבָה, לֹא רָאָה שִׁמְחָה מִיָּמְיוּ the Simchas Bais HaSho'eva had so much dancing and singing for the 5-6 days of Chol HaMoed Sukkos; we are so grateful to Hashem for giving us so many free Zechusim without effort and pain.

So many of us do *Mitzvos* that are very easy for us to do, and therefore we don't respect them. Simple

Chasadim, like giving a ride זָה נֶהֶנֶה וְזֶה לֹא

11 עיין בספר העמק שאלה להנצי"ב על השאילתות (מצות סוכה, שאילתא קסט אות א, קרוב לסופו) הא למדנו דהכנה הכתובה בתורה חשובה ביותר והוי כעין מ"ע בפ"ע, ונראה דהיינו דתנן שלהי מס' מכות ר' חנניה בן עקשיא אומר, רצה הקב"ה לזכות את ישראל לפיכך הרבה להם תורה ומצות שנא' ה' חפץ למען צדקו יגדיל תורה ויאדיר. ואי נפרש דעל גוף מ"ע ול"ת שבתורה קאי, הוא תמוה, והאיך אפשר לומר דעיקר המצות רק לזכות את ישראל באו בכל פרטיהם ודקדוקיהם. והרי הן המה חקות שהשמים וארץ עומד עליהם, כדאיתא במדרש רבה פ' בחוקתי ובכ"מ. וגם לשון "תורה ומצות" אינו מובן, מה המה שני אלו בפ"ע. ועיקר לשון הכתוב "יגדיל תורה" קשה לפרש, דגודל אינו שייך לומר אלא על דבר שהוא גדול משהיה ראוי להיות לפי טבע עניינו. או שהוא גדול משארי ברואים שבמינו. משא"כ בתורת ה' איזה שעור יש לה שנוכל לומר שהיא גדולה מזה השיעור. וגם מה הן שני דברים יגדיל תורה ויאדיר. אלא כך הענין, דכלפי דמקשה התנא במשנה דמכות **הא שריבה הכתוב אזהרות באיסור דם**. ושנינו דר' יוסי בר"י אומר, מה דם שנפשו של אדם קצה בהן הפורש מהן מקבל שכר, גזל ועריות שנפשו של אדם מחמדתן על אחת כמה וכמה. למדנו דבמה שהזהיר הכתוב כמה פעמים. ממילא **הפורש מדם דהוי כאלו עושה מצוה**, כדאי' שלהי פ"א דקידושין. מקבל שכר חמש אזהרות. וכל שכן מ"ע ממש דכתיבי כמה פעמים עד שאמרו המקיים אותה מצוה מקיים כמה מצות. וכל זה בא ר' חנניה בן עקשיא ואמר שהוא כדי לזכות את ישראל הרבה להם "תורה". פי' במה ששנה אותה מצוה, לא הוסיף בזה אלא פסוק בתורה. והכי מבואר ברבה פ' בהעלותך. כמה פרשיות כתיבי בנרות, הדא הוא דכתיב ה' חפץ למען צדקו יגדיל תורה ויאדיר. הא חדא. עוד הוסיף הכתוב והזהיר בהכנות שהם נראות מיותרות. שהרי אי לא כתיב לעשותן נדע שנצרך לעשות כדי לקיים המצוה בעתו. **אלא כדי להרבות שכר ולזכות לישראל בהכנה הכתובה בתורה**. וזהו רבוי מצות שאין בהם תכלית בפ"ע (פי' דהוי רק הכשר מצוה) ומש"ה אין נמנה למ"ע, אלא מ"מ הגדיל גוף מ"ע אלו בהכנות הכתובות בהן. וע"ז אמר שהרבה להן "מצות". הן המה הכנות המגדילות המצוה יותר מעצם תכליתה. שהרי אלו לא עשה אדם סוכה וישב בסוכה של חבירו, קיים המצוה בשלימות. ולא באו ההכנות אלא להגדיל המצוה.

<sup>12</sup> משנה סוף מכות, רַבִּי שִׁמְעוֹן בַּר רַבִּי אוֹמֵר, הֲרֵי הוּא אוֹמֵר (ראה יב כג) רַק חֲזַק לְבִלְתִּי אֲכֹל הַדָּם כִּי הַדָּם הוּא הַנָּפֶשׁ וְגוֹ' (לְמַעַן יִיטַב לְךְּ וּלְבָנֶיךְ אַחֲרֶיךְ), וּמָה אִם הַדָּם שֶׁנַפְשׁוֹ שֶׁל אָדָם קְצָה מִמֶּנוּ, הַפּוֹרֵשׁ מִמֶּנוּ מְקָבֵּל שָׂכָר. גָּזַל וַעֲרְיוֹת שֶׁנְפְשׁוֹ שֶׁל אָדָם מְצָה מִמֶּנוּ, הַפּוֹרֵשׁ מִמֶּן עָד סוֹף כָל הַדּוֹרוֹת. מְתָאַוּה לְהֵן וּמְחַמַּדְתַן, הַפּּוֹרֵשׁ מֵהֶן עַל אָחַת כְּמָה וֹכְמָה שֵׁיִזְכֵּה לוֹ וּלְדוֹרוֹתִיוּ וּלְדוֹרוֹת דּוֹרוֹת יִי סוֹף כָל הַדּוֹרוֹת.

(non without even going out of your way), lending a pen, davening without your head on straight. You need hard work to value everything you do, and you get tons more Schar when you are Machshiv what you do.

# **NOVARDOK**

# The Novardok Chinuch: Care About Your Behavior Only STORY

A couple approached me to help with their *Shalom Bayis*. Each one told me privately how crazy and impossible their spouse is. I have a *Novardok Chinuch* of not caring so much about how good is my spouse, or parent, child, neighbor, or boss, etc. I was taught only to care about myself. If you spent a lifetime being married to a witch, so what? You only come out ahead, if this golden opportunity makes you great in *Savlanus* (tolerance).

The Tosafos Yom Tov got married, and his

It's a lonely road when all you care about is "living happily ever after", which is a fake Goyishe concept

wife couldn't get near him because he was ugly. He called her over to a big mirror, and he told her to look at it. Suddenly, she was ugly and he looked good. He said that this is the way it was destined to be, except he davened that he should be ugly instead of her.

She gave in, and decided that it's better if her husband is ugly as long as she's okay. The *Chofetz Chaim* says that in the next world, the main thing is what do you look like after

being in *Olam HaZeh* for so long. *Dovid HaMelech* said: חָסִיד אָנִי תַהּלִים ' J'm special. He also said: וְחַטָּאתִי my sin is before me always. A person who always is selfcritical becomes a *Chasid*, since all he cares about is his own *Ruchaniyus*. You lose tons when you focus too much on how others should be treating you.

## **Everything That Happens Is Hashem's Guiding Hand**

Now here comes a wonderful story which we just received from one of our readers (of the Hebrew edition,

the original text of his letter appears below<sup>13</sup>).

נבוד הגה"צ רבי יהודה מנדל שליט"א <sup>13</sup>

בדברי תורה המרנינים כל לב, המופיעים מדי שבוע בשבוע, אנו נחשפים לגדולי נובהרדוק נ"ע, ולגדלותם ורוממות רוחם.

ביום אתמול כי יעבור, פגשתי בא"י אדם המתגורר בצרפת, וכה סיפר לי:

היה זה לפני כשלושים וחמש שנה, 'רבנו' (שכידוע הוא הצדיק רבי גרשון ליבמן זצ"ל) השתתף בבר מצוה שלו (של אותו אדם ש שסיפר לי את המעשה).

ובחזור, הנהג שלקח את 'רבנו' טעה בדרכו, ונסע בדיוק בכיוון ההפוך.

'רבנו' ששם אל לבו שכבר עבר זמן, ועדיין לא הגיעו למחוז חפצם, שאל את הנהג מדוע איננו מגיעים כבר? ענה הנהג: טעיתי בדרך, ואני נסעתי בכיוון ההפוך. שאל 'רבנו', והיכן אנו נמצאים כעת? ענה הנהג: סמוך לשדה התעופה הנקרא 'אורלי'.

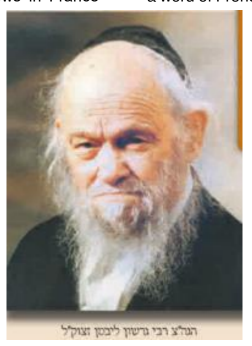
אמר 'רבנו', אם הקב"ה זימן אותנו לכאן, אין זה לריק! עצור את הרכב סמוך לשדה התעופה, כנס בפנים, תסתובב שם, אולי תראה איזה יהודי הזקוק לדבר מה.

עשה הנהג כפי שנצטוה, נכנס לשדה התעופה, היה זה בשעות ליל המאוחרות, והתחיל מסתובב שם.

פתאום ניגש אליו יהודי, ומספר שבא מארץ ישראל, וסיפר לו שיש לו בן הלומד בישיבה בעיירה 'בוסייר' (ישיבת 'בוסייר' היא ישיבה של נובהרדוק בצרפת), והוא בא במיוחד מהארץ כדי לבקרו, הוא אינו מבין שום מילה בשפה הצרפתית, וכבר שעות

Here is the story, in his own words: \*\*
I just met a person from France, while visiting in *Eretz Yisroel*, who told me the following episode. Around 35 years ago, this person had made a *Bar Mitzva* for his son, and "*Rabeinu*" (this is how the Jews in France

called R' Gerson Liebman) had come to join the Simcha. On the way back, the driver got confused, and started driving precisely in the opposite direction! "Rabeinu" noticed that some time had passed, and they hadn't reached destination. So he asked the driver: Why aren't we there yet? The driver replied: I have gone the wrong way, literally in the opposite direction! "So where are we now?", asked "Rabeinu". "We are next to the airport near Paris, called Orly" (ORY).



R' Gerson Liebman

Said "Rabeinu": "If Hashem brought us here, it is certainly not for nought! Park your car in the terminal parking area, and enter the station. Look around; maybe there is a *Yid* in distress!"

The driver did as he was told, and entered the terminal. It was already the wee hours of the

night, and he started circling about the area. All of a sudden, he was approached by a *Yid!* This *Yid* came from *Eretz Yisroel* to visit his son learning in Bussières (the *Novardok Yeshiva* in France) but he didn't understand a word of French! He had been searching the

airport for hours, to find a fellow Jew to help him find directions. It was so late, and he still had no idea where to go!

Now the driver "understood" the words of "Rabeinu". Indeed. there are "mistakes". Aderaba. Hashem deliberately brought them here; in this case, in order to help a stranded Jew in distress! The driver told him that he can come along, and he took him to his destination, along with "Rabeinu". We see from this story the pure Emuna of "Rabeinu", that

there is no such thing as "mistakes". Everything that happens is Hashem's guiding Hand, and if He brought them here, there must be a good reason.

#### WISHING EVERYONE A

תג כָּשֵׁר וִשְּׂמֵחַ ≈

ארוכות שהוא מסתובב בשדה התעופה, אולי ימצא יהודי שיעזור לו להגיע למחוז חפצו, וכבר שעת לילה מאוחרת, והוא אינו יודע אנה הוא בא!

כמובן שהנהג שהבין כעת את כוונתו של 'רבנו', שלא קרתה כאן שום טעות, אלא אדרבה הקב"ה זימנו לכאן כדי לעזור לאותו יהודי הזקוק לעזרה. לקח את האורח מא"י, והסיעו למחוז חפצו, בלוויית 'רבנו.'

במעשה זה רואים את גודל האמונה של 'רבנו', שאין מושג של טעות, אלא להכל יש יד מכוונת, ואם הקב"ה זימנו לכאן, ברור שיש מטרה לכך.

חשבתי, שבאם מהשמים זימנו לידי סיפור מופלא זה, אות היא שעלי לשתף בו את הגה"צ רבי יהודה מנדל שליט"א, שכה רבות מספר על 'רבנו', ועל גודל בטחונו בהקב"ה. תמשיך בכחך זה, ותושיע את ישראל.

בברכת כתיבה וחתימה טובה



Viewed by tens of thousands around the world.

On Torahanytime, Kav Hashgacha Pratis and Kol Halashon



Your dedication will be mentioned at the start of the shiur

For more info

call/text: 8482454278

Or email weinberger138@gmail.com

### **Questions To Rabbi Mandel**

page 2



l'm not giving you the rules. People are different, and *Matzavim* are different. Sometimes there's a concept of: הַלְוַאִי אוֹתִי עָזְבוּ "Just keep My *Torah*, etc.", I can't tell you when and where. But don't feel guilty. There is a time when you say "Goodbye! This is compromising my *Yiras Shamayim*; don't give me no *Torah*". My *Rebbe* told me this. He said: "Don't learn anything. I don't want to be exposed to the *Gass* (street)" (e.g., like if you can sense ladies while you're learning, better to keep away).

There is a *Makom* for it. But you have to know when and where. It's very, very important. You need an *Adam Gadol Me'od* who can *Paskin* for you. Someone who knows you and knows all the details, and knows what you're in for, since you may be playing with fire. You have to watch it. As far as what to do *L'ma'aseh*, I can't really say anything. But what I'm adding here, is, don't think it's the end of the world to give up learning. Sometimes you have to do it.

You have to understand the importance of *Yiras Shamayim*. I want to tell you something. R' Michael Munk was present at the Bar Mitzvah of one of my nephews. The boy said a big *Pilpul*. He was a big *Tzadik*, Dr. Munk. He just sat there, listening by the table. When the boy finished, he said: "You said a very nice piece of *Towrah* (that's how he pronounced it). But just remember one thing. The *Ikar* is not *Towrah*. The *Ikar* is *Yiras Shamayim*. I watched him say that. (The *Eibishter* gave me to hear the things that are important to hear). Coming from him! He learned in *Slabodka*, by the way.

Do *Ratzon Hashem*; you'll come out ahead. Don't care what your friends are going to say. "But he has to be by *Torah*... and he has to learn *Torah*..." DON'T WORSHIP PEOPLE. WORSHIP HASHEM, AND *FIFE* PEOPLE!!!! And say: That's right! You're the *Ben Torah*, and I'm... I'm *Akeidas Yitzchok* type!!! I'm *Chana* and her seven sons. I'm a different material. And don't look down at yourself. EVER. You do the right thing.

But you may need a lot of *Chizuk*. What Mandel just said now in 2 minutes, you may need to hear that type of stuff more often. Get the right friends; not narrow-minded friends who say: "Uh oh! He's not learning anymore!" "Oh no! You're off the *Derech!*" Why don't you take off your Yarmulka too?? "He's not learning!" Take off your *Tzitzis*, become a bum, he's not learning anyway! "Oy, it's like the story with *Acher*, he's off the *Derech!*"

It's not true. HE'S ON THE DERECH. Do you know how many people I know, who started thriving as soon as they stopped learning full time?? Now, easy with what I said just now, oh boy, you better be careful with that! For some people that's poison! Don't you dare listen to that! But some people have to hear it! Because it CAN be true!

Indeed, some people, as soon as they left learning, that was the **end**! But if you're learning *Torah L'shem Shamayim*, it's the **beginning** of all successes in the world. And you'll have such a family of *Metzuyanim*, of *Knock'edike* kids, and people will wonder, how did it happen? The husband didn't learn that many years in *Kollel*?? How come you got the best kids around? Because I gave up my husband's learning in order not to see the *Treife* internet. I give a *Bracha* that no matter what you do, you'll have *Hatzlacha*.

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com

## Questions To Rabbi Mandel



### To Support My Husband in Kollel at The Expense of Exposing My Family to the Internet

**Question:** Hi, first of all, I would like to thank *HaGaon HaRav* for all the *Chizuk* in *Emunah* and *Bitachon* we get from listening on TorahAnytime. My question is like this. I am a *Kollel* wife, married to a very special *Talmid Chacham* (who loves to learn *Mussar!*) We recently moved to an out-of-town community for the purpose of my husband's *Torah* learning. Out of town living has a lot of perks, but it's challenging, because in addition to leaving my family and friends behind, I am also working hard to support the family without a lot of physical support (e.g., parents, siblings, babysitters...). I really don't like the fact that I work on the computer, which means that my kids come home every day to a mother in front of a screen, and that there is internet in the house. I really wish I didn't have to work online on a computer, but there are not a lot of other opportunities where I live, and BH, it's a nice income. If I didn't work online, there would be no computer in our house. I've been davening that Hashem should give me another option, but so far, nothing has come up. I'm having a hard time understanding this. I am giving up so much for Hashem and for *Torah*, and all I want is to support my husband in a kosher way, and in a way that I will enjoy (like it says in *Shaar HaBitachon*), so why wouldn't He send something my way? Is Hashem waiting for me to take a leap of faith and quit my job, and hope that we will have food to eat?

I would really love it if the *Rav* could address my question soon, as this has been bothering me for a while. Thank you so much!!!!

Answer: I once asked my *Rebbe*, R' Ozer the following question: I'm on a bus, and I'm sitting and learning. Suddenly, there are some women there, that are no good for me. Now, I have a dilemma. On the one hand, I want to keep learning. But even though I'm trying to watch myself, their sight comes through a little, here and there. What should I do? Should I close my eyes altogether (which means not learning), or do I say: "You're learning. It'll be okay."? He answered: **Close your eyes completely! More important than learning, is don't see that stuff**. If you are faced with a choice, either a *Bissel Mehr* (a little more) *Torah*, or a *Bissel Dos* (a little of "that" stuff), better be pure. That's what I was *M'kabel*. זיי אַ רֵיינֶע מֶענְטְשׁ. זַיי נִישְׁט אַזַא מַתְמִיד Better a pure person, and not such a *Masmid*.

But that's not so *Pashut*. I was once a bachur who was having challenges, and it bothered me. I spoke to Rabbi Kanarek and he said: "Just. Learn". הַלְנֵאי אוֹתִי עָזְבוּ וְתוֹרֶתִי שָׁמְרוּ, שֶׁהַמְאוֹר שֶׁבָּהּ מַחְזִירָן (Hashem says): *Halevai* my children would forsake me, and just keep My *Torah*, because its brilliance will bring them back. Every case has its own ins and outs. People are different, and each *Matzav* is different. You never know.

Both these stories are gold. Sometimes this is the answer, and sometimes that's the answer. You have to know. There's a time when you say just learn, and there's a time when you say: "Don't bother me with this *Schmutz*. Don't get near it". You have to know every person, and every *Matzav*. There's a time to say: "*Torah* will solve all my problems, and will straighten me out". And there's a time to say: "Don't touch that!" An *Ehrliche Yid* comes before *Alleh Learnen In Di Velt* (all the learning in the world). "Don't give me this: סְיֶרָא אַחְרָא (wickedness)". You cannot allow *Limud HaTorah* to distract you from basic *Yiras Shamayim*.

(continued on previous page)