Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה לזכות ר' מאיר בן לאה



לך לך

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

# To receive Bitachon Weekly by email send a request to: <a href="weeklybitachon@gmail.com">weeklybitachon@gmail.com</a>

### And now in Spanish bitajonsemanal@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400 Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com



And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898



Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur



# BITACHON WEEKLY פרשת לך לך תשפ״ה

#### IN THIS ISSUE

- SEEING ONLY GOOD IS THE GREATEST CHESED YOU CAN DO FOR A PERSON
- MORE THAN ANYTHING, A HUMAN NEEDS RESPECT AND AYIN TOVA
- THE AYIN TOVA PERSON SEES ONLY GOOD
- FOR TRUE EVIL, WE HAVE THE OPPOSITE OF AYIN TOVA
- LEARN TO LOVE WHAT IS GOOD, AND TO HATE SIN
- REPORTING POSITIVE STORIES BRINGS MORE POSITIVE YESHUOS
- CONSTANTLY REPORT THE POSITIVE MAALOS OF SO MUCH TESHUVA TAKING PLACE
- A YID SHOULD BE MACHSHIV HIS TEFILA AS IF EVERYONE IS DEPENDING JUST ON HIM
- WE BOOST OUR SELF-ESTEEM NOT JUST FOR OUR MENTAL HEALTH BUT BECAUSE IT IS RATZON HASHEM
- THE TZADDIK WHO IS INVOLVED IN OLAM HABAH ENDS UP WITH FAR SUPERIOR OLAM HAZEH
- HOW MUCH SCHAR A PERSON GETS &
   GIVES THE WORLD FOR BEING INVOLVED
   IN WORKING ON EMUNA AND BITACHON
- THE WHOLE TACHLIS OF LIMUD HATORAH IS BECOMING CLOSING TO HASHEM AND BITACHON
- THE BAAL BITACHON ALWAYS SEES
   GOOD EVEN IN THE WORST SITUATIONS
   AND IS ALWAYS LAUGHING
- STORIES OF NOVARDOK

erשת לך לך תשפ"ה

Not having

Ayin Tova on

yourself and

on others is a

subtle form of

utter cruelty

## פרשת לך לך

#### עַיִן טוֹבָה מִתַּלְמִידִיוּ שֶׁל אַבְרָהָם אָבִינוּ אבּות הּיט Seeing Only Good Is the Greatest *Chesed* You Can Do for a Person

Avraham was famous for the Midda of Chesed. Why do Chazal pick Ayin Tova as the Midda that we should take from Avraham Avinu? For sure we have to copy all kinds of

Chasadim in being like Avraham Avinu, but Ayin Tova seems to stand out as the #1 Chesed that you can do for others. Seeing only good is a Shoresh (basis) to all kinds of goodness. Certainly, if you don't have a good eye and a high opinion of a person, yet you do him a favor, it's also good.

However, when you see only his good side and you appreciate what he stands for, he likes it much more. There were nations like India who were poor, and they received lots of help and money from the USA; yet they could hate the US anyway because they don't feel respected. They feel like a low down nebach when they get favors from others.

## More Than Anything, A Human Needs Respect and *Ayin Tova*

More than anything, a human needs respect

and Ayin Tova! To become an Ayin Tova needs lots of work and Tefila. We all need to have much more appreciation for our family and friends and teachers and spouses, etc. And this can be a lifetime job! We also need to respect and appreciate ourselves. (see Chazon Ish<sup>1</sup>).

Notice how when Hashem created the world, it says: נֵיְרָא אֶלֹקִים כִּי טוֹב "He saw it was good" about 8 times. Look how Hashem appreciates His own work! (*Chazal*<sup>2</sup>). *Dovid HaMelech* learned ½ a night and the other ½

<sup>1</sup> במחיצת החזון איש (ר' רפאל הלפרין, ב"ב תשנ"א עמ' 251) אדם משפיע לטובה אפילו על עצמו על ידי שהוא מחפש בתוכו מעלות ולא חסרונות.

ובספר מנוחה וקדושה (לתלמיד הגר"ח מולאז'ין, שער התורה ח"ב אות כג) ואמרו איזהו עשיר השמח בחלקו, פי' במה שבידו אפילו הוא מעט, הוא מתרצה בזה ואינו חומד ומתאוה יותר, נמצא הוא תמיד מלא נחת ומודה לה' על זה המעט (כי תמיד נגד אפילו הוא מעט, הוא מתרצה בזה ואינו חומד ומתאוה יותר, נמצא הוא תמיד מלא נחת ומודה לה' על זה המעט (כי תמיד נגד עיניו כי יוכל להיות מאוד חסר וגרוע ממעמדו שהוא עכשיו). ודע ששמעתי בשם הגר"א, שכן גם במילי דשמיא צריך להיות ששי למעשי למעשי מלורה, וגם לאמר ולחמוד אימתי יגיעו מעשי למעשי שמח בחלקו שזכה לתורה ולמעשים טובים, כיון שעושה בכל כחו המוטל עליו, ולא אבותי כדאיתא בתדב"א) מ"מ צריך להיות שמח בחלקו שזכה לתורה ולמעשים טובים, כיון שעושה בכל כחו המוטל עליו, ולא להתחכם נגד בוראו, כי אם לרצות בדינו כל אשר ישים עליו, הן ח"ו עוני, יסורים, גיהנם. ואף אם יתן לו עושר מופלג, יקבל באהבה (אף שבאמת היא רעה גדולה, וקשה לעמוד בנסיון) כי אין לו אשמה בזה כי הוא לא השתדל בה ומה' היתה לו, מוכרח לקבל בשמחה.

2

\_

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> בתנא דבי אליהו (רבה פרק א) ברוך המקום ברוך הוא שמכיר בראש מה שיהיה בסוף ומגיד מראשית אחרית מקדם אשר נעשה ויודע מה שנעשה ומה שעתיד לעשות וצופה לטובה ואינו צופה לרעה עשיר ושמח בחלקו ובחכמתו ובתבונתו ברא עולמו נעשה ויודע מה שנעשה ומה שעתיד לעשות וצופה לטובה ואינו צופה לרעה עשיר ושמח בחלקו ובחכמתו ובתבונתו ברא וכו'. וכתב הר' לייב בנו של החפץ חיים (דוגמא מנימוקי אבר לו הגר"א כי הכוונה היא ששמח בעמו ישראל באיזה מעלה שהם מולאז'ין, וכשבא אל רבו הגר"א והציע תמיהתו, אמר לו הגר"א כי הכוונה היא ששמח בעמו ישראל באיזה מעלה שחת עומדים, גם בדורות שהרוחניות נתמעט לעומת הדורות הראשונים, עכ"ל שם. וכ"כ בחפץ חיים עה"ת (פרשת האזינו עה"פ כי חלק ה' עמו יעקב חבל נחלתו, הגהות מעשי למלך) שהגר"ח מולאז'ין זצ"ל היה מתקשה במאמר תנא דבי אליהו שאחת ממדותיו של הקב"ה היא המדה של "שמח בחלקו" וכי מה שייך לומר על הקב"ה שמח בחלקו (היינו עמו ישראל) בכל מצביהם, היא? ושאלה זו הרצה לפני רבו הגאון מוילנא זצ"ל, ותשובתו היתה שהקב"ה שמח בחלקו (היינו עמו ישראל) בכל מצביהם, ואפילו אם לפעמים יורדים ממדרגתם הרוחנית, שוכן הוא אתם בתוך טומאותם, ולא יטשם ולא יעזבם, שמח הוא בכל זאת בחלקו שבחר לו ישראל לעם, וזהו כוונת הכתוב כי חלק ה' עמו.

he sang (*Gemara*<sup>3</sup>) to thank Hashem for the *Zechus* of learning so much *Torah* (R' Zundel of Salant *Zatzal*<sup>4</sup>). *Doeg* and *Achitofel* were

super giants in *Torah*, and were maybe even greater than *Dovid*, yet they lost their *Olam HaBah*. (*Gemara*<sup>5</sup>)

Not appreciating your own *Avodas Hashem* and your accomplishments makes a person bitter and angry and far from Hashem. Not having *Ayin Tova* on yourself and on others is a subtle form of utter cruelty. Imagine saying to someone: "I don't hold from you". "I think you are a bad person".

This is a *Bilam* mentality, and was the source of all his evil. עַיִן רָעָה מִתַּלְמִידִיו שֶׁל בִּלְעָם הָרָשָׁע *Ayin Hara* is learned from the school of *Bilam HaRasha*.

#### The Ayin Tova Person Sees Only Good

Avraham Avinu even cared for Sedom!? In Slabodka they explained that an Ayin Tova

person sees only good. His very glasses see only good, and as a result, he does *Chesed* and respects everyone. He loves *Torah*, like *Dovid* who recognized the greatness and utter goodness of *Torah*, and this made his sing so much.

An *Ayin Tova* person loves and respects everyone. He enjoys Hashem's world and its people. In his eyes, everyone is a *Tzaddik* until

proven otherwise. And even then, he tries to defend even the worst people. An *Ayin Hara* though, looks down at everyone until proven innocent; and even then, he insists that deep-

The true
Ayin Tova is
the person
whose
nature is to
be critical,
and he
struggles to
overcome it

ובספר אור יחזקאל (שיחות מורים המשגיח הגה"ח רבי יחזקאל לעוינשטיין זצוק"ל, מנהלה הרוחני של ישיבת פוניבז' בא"י, ומלפנים בישיבת מיר בארץ ובחו"ל, דרכי העבודה עמ' שפא) וביותר יש להוסיף שעלינו להיות שמחים ומרוצים ממצבינו הרוחני (אכן אדם חייב לתבוע ולדרוש מעצמו רבות, ולא להסתפק במה שהשיג, אבל אין זה סותר לכך שחייב להיות מרוצה ושבע רצון ממה שהשיג) יסוד זה מתגלה בתחילתה של תורה (בראשית ד ד-ז) וַיִּשַׁע ה' אֶל הֶבֶל וְאֶל מְנְחָתוֹ וְאֶל קֵיִן וְאֶל מְנְחָתוֹ לְאָל קַיִן וְאָל מְנְחָתוֹ וְאֶל מְנְחָתוֹ וְאֶל קַיִן וְאָל מְנִחְתוֹ לֹא שְׁעָה וַיִּחַר לְקַיִן מְאֹד וַיִּפְּלוּ פָנָיו וַיּאמֶר ה' אֶל קַיִן לְמָה חָרָה לְּךְ וְלְמָה נָפְלוּ פָנֶיף הָלוֹא אָם תֵּיטִיב שְׁאַת וְאָם לֹא תִיטִיב לַפֶּתַח חָשָאת רֹבֵץ. הנה קין חרה לו ולא היה שבע רצון ממצבו, ולכאורה הרי "אי-שביעות רצונו" היתה מפאת דרישה לרוחניות, בראותו שהקב"ה מקבל מנחת הבל אחיו ואילו את קרבנו לא קיבל, ולכן נפלו פני קין. וא"כ הרי זה מדרגה עליונה בהיותו שואף בראותו שהקב"ה תובע אותו על כך, ומורה לו שמצב זה של ומבקש להשיג מעלות, ורצונו שישעה השי"ת אל מנחתו. ומכל מקום ראינו שהקב"ה תובע אותו על כך, ומורה לו שמצב זה של נפילת הפנים והרוגז והכעס על כך שמנחתו לא מתקבלת, אינה הדרך הנכונה, ולהיפך זו היתה תחילת נפילתו שהיא השפלות אמר לו: אָם לא תֵיטִיב "לַפֶּתַח חַטָּאת רֹבֶץ", וסופו של קין יוכיח שירד והתדרדר ממעלתו עד שנעשה לרוצח אחיו שהיא השפלות הגדולה ביותר. ומבואר לנו, לו לא היה קין מתמרמר על מצבו, ומקבל בשמחה, לא היה יורד ומגיע עד להיותו רוצח. למדנו בעולם אלא נכתב כדי לקבלו בשמחה וברצון, וכבר נתבאר כמה פעמים שכל הפרשיות בתורה אינם סיפור מעשה בעלמא אלא נכתב כדי ללמדנו בינה לדעת האיך חובתנו בעולם.

3 ברכות ג ב, חֲצוֹת לַיְלָה אָקוּם לְהוֹדוֹת לָךְ עַל מִּשְׁפְּטֵי צִּדְקֶךְ (תהלים קיט סב) ודוד בפלגא דליליא הוה קאי, מאורתא הוה קאי, דכתיב (תהלים קיט קמז) קְדַּמְתִּי בַנֶּשֶׁף וְאָשַׁוּעָה? וממאי דהאי נשף אורתא הוא, דכתיב (משלי ז ט) בְּנֶשֶׁף בְּעֶרֶב יוֹם בְּאִישׁוֹן לַיְלָה וַאְפֵלָה. אמר רב אושעיא אמר רבי אחא, הכי קאמר (דוד) מעולם לא עבר עלי חצות לילה בשינה. רבי זירא אמר, עד חצות לילה היה מתנמנם כסוס, מכאן ואילך היה מתגבר כארי. רב אשי אמר, עד חצות לילה היה עוסק בדברי תורה, מכאן ואילך בשירות ותשבחות (והכי מפרש בההוא קרא להודות לך וגו'. רש"י).

<sup>4</sup> ספר הצדיק ר' יוסף זונדל מסלאנט (עמ' עה) ברכות ג ב, רש"י ד"ה בשירות ותשבחות. והכי מפרש בההוא קרא להודות לך וגו', עכ"ל. עיין בע"ר שמקשה, הא גם בההוא קרא דקדמתי בנשף מפורש ואשוע שהוא מלשון תפלה? ע"ש. וי"ל שזהו שרמז רש"י לתרץ בתיבת "וגומר", **היינו להודות לך על משפטי צדקך**, **פי' שלמדתי עד חצות**.

<sup>5</sup> חגיגה טו ב, אשכחיה שמואל לרב יהודה דתלי בעיברא דדשא (נשען על הבריח. רש"י) וקא בכי. אמר ליה, שיננא, מאי קא בכית, אמר ליה, מי זוטרא מאי דכתיב בהו ברבנן (בתלמידים היוצאין לתרבות רעה) אַיֵּה סֹפֶּר אַיֵּה שֹׁקֵל אַיֵּה סֹפֶּר אֶת הַמִּגְדָּלִים, (ישעיה לג יח) איה סופר, **שהיו סופרים כל אותיות שבתורה**, איה שוקל, **שהיו שוקלים קלין וחמורין שבתורה**, איה סופר את (ישעיה לג יח) איה סופר, שהיו שונין שלש מאות הלכות במגדל הפורח באויר, ואמר רבי אמי, תלת מאה בעיי בעו דואג ואחיתופל במגדל הפורח באויר, ותנן, שלשה מלכים וארבעה הדיוטות (בלעם ודואג ואחיתופל וגחזי) אין להם חלק לעולם הבא, אנן מה תהוי עלן, אמר ליה, שיננא, טינא היתה בלבם (רשעים היו מימיהם).

down the person is bad.

Ayin Tova on **yourself** is #1. If a Rebbe has an Ayin Tova on his class but not on himself, then the kids will detect his weakness and step all over him. But if he is full of self-aggrandizement, and he believes in himself,

then they will respect him. When you appreciate yourself, then you thank Hashem, and you are a true *Baal Hoda'ah*.

# For True Evil, We Have the Opposite of Ayin Tova

Dovid HaMelech understood the greatness of learning Torah and Mitzvos. **Pinchos** understood the fallacy of sin, and therefore he killed Zimri and Cozbi. In his mind, Arayos was a dead issue which made sense. לֶעָתִיד לָבא One day, Moshiach and Eliyahu will come, and the: קֵץ end will be revealed. We will see the truth of *Mitzvos* and *Aveiros*:

a *Gilui* (exposure) of the truth of goodness and evil.

In Novardok they believed: לְהָקֵל הַנְסִיוֹן in making the Nisayon easier. For example, when a person sees a wallet on Shabbos, he has a Yetzer Hara to take it. But when he realizes that the money inside is fake money, then he loses his Yetzer Hara.

## Learn To Love What Is Good, And to Hate Sin

TRUE STORY

A Yungerman had no control over his base

lusts and desires, despite his many *Tefilos* and *Mussar* and *Gedarim* (safeguards), etc. Then, he started writing a: קוּנְטְרֵס paper about the wickedness, ugliness, and stupidity of his *Ta'avos*. He kept blowing up all the *Chesronos* (pros and cons) and he kept

telling himself how nauseating it is, and how much he truly hates it. This saved him. As a child, I wasn't in the habit of saving the Bracha of HaMapil before going to until my father sleep. Zatzal explained to me the beauty of its words. You can do this to get people to become Masmidim learning Torah and Zikkui HaRabbim Baalei and Tzedaka. (see Chazon Ish<sup>6</sup>).

You elaborate and glorify all positive details, and you make believe "I love this"! אֹבְבִי ה' שִּׂנְאוּ רָע תַּהֹלִים צַז Those who love Hashem, hate evil. Learn

to love what is good and to hate sin, and you'll have a much easier life. That way, your heart is in your religion, instead of forcing yourself against your will.



R' Nachman Mandel (left) with his brother R' Manis Mandel (right)

## The War

## Reporting Positive Stories Brings More Positive Yeshuos

Keep reporting only positive news (the *Mussar Yeshivos* did this) unless you need

<sup>.</sup> במחיצת החזון איש (ר' רפאל הלפרין, ב"ב תשנ"א עמ' 251) אין אנו יודעין ערכן של מצוות, ולכן הננו מפגרים בזריזותן.

פרשת לך לך תשפ"ה erun Weekly

It's not

always wise

to know the

latest news

and politics.

It's better to

hang around

Bnei Torah

and Y'rei

Shamayim as

much as you

can

His'orerus (inspiration) to daven more and to cry more, and: שַׁעֲרֵי דְמָעוֹת לֹא נִנְעַלוּ the Heavenly gates of tears are never shut. Every positive story that you tell-over causes more likewise positive Yeshuos. Hold yourself back from reporting depressive news. It can be a major Yetzer Hara that only hinders and helps zero. Dovid HaMelech loved people who reported good news. He

said<sup>7</sup> that good people report good news! \*\*

I checked the following Eitza with an Adam Gadol. Telling over the Nissim of the Gulf War with all its wonderous details can bring Yeshuos to our situation. At that time, there were loads of articles by different leaders and Rosh Yeshiva's that were full of positivism and Bitachon; and in the end, R' Nosson Wachtfogel Zatzal said that since Ness Purim there was never such: מופתים wonders like by the Gulf War.

Constantly Report the Positive

Maalos of So Much Teshuva Taking Place

The current predicament has loads of blessings in disguise, like everyone in *Klal Yisroel* becoming an *Ish HaKlal* who worries about *Klal Yisroel*, and such a person is always *Zoche B'din*. Caring about *Klal Yisroel* is a tremendous *Tikun* for every individual's *Neshama*. To constantly report the positive *Maalos* of so much *Teshuva* taking place, is the biggest *Inyan*. The *Chazon Ish Zatzal* said that the pain of a *Neshama* that has no *Yiddishkeit* is much worse than all the *Tza'ar* (suffering) of pogroms, etc. *Rachana Litzlan*.

It is a *Mitzva Rabba* to constantly daven that all *Klal Yisroel* should be *Zoche* to a *Teshuva Shleima*. The person who keeps davening like this is *Zoche* to all the riches of the universe and Hashem loves him especially! Every *Yachid* (individual) should believe that his *Tefilos* can make or break the entire situation. The more you believe this, the more it comes true.

I have consistently mentioned in my *Tefilos* that just like during *Yetzias Mitzrayim* the arrows shot by the *Mitzri'im* boomeranged to kill the shooter himself; so should the rockets fired by Gaza end up in Gaza. I was amazed to find out, that to date, 550 Gaza rockets failed and ended up killing their own *Chevra*.

A Yid Should Be Machshiv His
Tefila as If Everyone Is
Depending Just on Him
A Yid should be Machshiv his
Tefila as if everyone is
depending just on him. Every

Tefila is a live bomb that destroys the enemy. And as you daven, you are creating Malachei Rachamim that bring major Yeshuos and great Bracha to the whole situation. The more you are Machshiv your Tefila, the better it works. אַל תִּילְאַת יַעֲלְב יִשׁעִיה מא יִד Fear not, worm of Yaakov (Klal Yisroel is called a worm which relies only on its mouth, and Klal Yisroel is total Tefila). Our power is mainly in Tefila, as it says: הַלָּל לְּוֹל יַעֲלְב וְהַיָּדִיִם יְדִי עֵשָׁו תוּלדות כז כב the (power of the) "voice" belongs to Yaakov, and the "hand" (physical power) belongs to Eisav. (Gemara<sup>8</sup>).

5

<sup>.</sup> ניאֹמֶר הַמֶּלֶךְ **אִישׁ טוֹב זֶה וְאֶל בְּשׂוֹרָה טוֹבָה יָבוֹא**. ש"ב יח כז

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> גיטין נז ב, דבר אחר, הַקּוֹל קוֹל יַעֲקֹב, אין לך תפלה שמועלת שאין בה מזרעו של יעקב, וְהַיָּדַיִם יְדֵי עֵשָּוּ, אין לך מלחמה שנוצחת שאין בה מזרעו של עשו.

Don't be afraid of being too positive. R' Avigdor Miller *Zatzal* says: "Better a positive lie than a negative truth." Always repeat good news, and don't be afraid of being boring. The negatives are always repeated again and again because the *Yetzer Hara* loves negative news. That shows how "smart" and well informed you are (*Redifas HaKavod*).

Keep saying: "Please Hashem, not one more casualty!" Again and again, repeat this! Keep saying: "Baruch Hashem, more and more Yidden are becoming frum!"

וַיֵּלֶךְ אַבְרָם כּאֲשֶׁר דְּבֶּר אֵלִיו ה' יבּד We Boost Our Self-Esteem Not Just for Our Mental Health but Because It Is *Ratzon Hashem* 

When Hashem told *Avraham:* לֶּךְ to forsake his country and family. He explained that it was:

קהַנְאָתְךְ וּלְטוּבָתְךְ for his benefit (*Rashi*<sup>9</sup>) since He would give him loads of money, children, *Kavod*, and a good name. What is the greatness of doing *Ratzon Hashem* when Hashem is saying that he will get so many benefits? The answer is that *Avraham Avinu* does everything only: פְּאָשֶׁר דָּבֶּר אֵלָיו ה' because Hashem wants to make him great and rich, etc.

When you work on self-esteem, the point isn't *Davka* that you need self-esteem in life in order to manage, etc. The main point is that Hashem wants us to have self-esteem, besides it being a healthy way

to live. Such a person can suddenly be a big *Anav* when need be, since he is an *Eved Hashem* and he follows Hashem.

#### הְנֵּה נָא יָדַעְתִּי כִּי אָשָּׁה יְפַת מַּרְאֶה אָתְּ יבּיא The *Tzaddik* Who Is Involved in *Olam HaBah* Ends Up with Far Superior *Olam HaZeh*

The *Torah* points out that our mother, *Sara*,

was an exceptionally beautiful woman. Notice how Avraham Avinu, a Tzaddik who is involved only in serving Hashem and Olam HaBah, ends up with far superior Gashmiyus and Olam HaZeh to a degree that even kings do not have. Besides his massive wealth and Kavod, he has Sara, while all those: שְׁטוּפִי זִימָה immoral Mitzri'im have inferior Gashmiyus (their women were dark and ugly. Rashi<sup>10</sup>).



R' Avigdor Miller

#### הַ אָדָע כִּי אִירְשֶׁנָה טוּח How Much *Schar* A Person Gets & Gives the World for Being Involved in Working

on Emuna and Bitachon

For asking: בַּמָּה אֵדַע "What is the guarantee that my children will inherit the land", Avraham Avinu was punished with a Gezeira (decree) of 400 years Galus. (Chazal¹¹). Look what damage came as a result of a slight Chisaron in Emuna and Bitachon! מְּרוּבָּה How much more is this true in a positive way! Imagine the Schar of people who work on having more Bitachon by learning Shaar HaBitachon or writing

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> רש"י עה"פ לֶךְ לְךְּ (יב א) להנאתך ולטובתך, שם אעשך לגוי גדול, וכאן אי אתה זוכה לבנים, ועוד שאודיע טבעך בעולם. <sup>10</sup> רש"י עה"פ הָנֵּה נָא יָדַעְתִּי כִּי אִשָּׁה יְפַת מַרְאָה אָתְּ (יב יא) מ"א עד עכשיו לא הכיר בה מתוך צניעות שבשניהם, ועכשיו הכיר בה ע"י מעשה. ד"א מנהג העולם שע"י טורח הדרך אדם מתבזה, וזאת עמדה ביופיה. ופשוטו של מקרא הנה נא הגיע השעה שיש לדאוג על יפיך. ידעתי זה ימים רבים כי יפת מראה את, ועכשיו אנו באים בין אנשים שחורים ומכוערים, אחיהם של כושים, ולא הורגלו באשה יפה. ודומה לו (וירא יט ב) הִנֶּה נָּא אֲדֹנַי סוּרוּ נָא.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> מסילת ישרים (פרק ד) על שאמר "במה אדע", אמר לו הקדוש ברוך הוא, חייך, ידוע תדע כי גר יהיה זרעך (פרקי רבי אליעזר פרק מז).

Hashgachos and not giving up during difficult times, etc.! R' Chatzkel Levenstein Zatzal was giving a Vaad for Yungerleit, and he said that after WWI (which had been the worst war in history), the Chofetz Chaim Zatzal commented that it was "child's play" compared to the upcoming war coming soon (WWII)!

R' Chatzkel Zatzal explained that these

world-wars are only a small *Chelek* of the ongoing war of: חָסְרוֹן lack of *Emuna*. We see all the horrific pain that is caused by lack of *Emuna*. People have no idea of the unending horrors and tortures of WWI, which was a joke compared to WWII. And it keeps getting worse,



R' Chatzkel Levenstein (right) with R' Lazer Yudel Finkel (left)

since the world is at a low peak in *Emuna* and *Bitachon*. Imagine how much *Schar* a person gets and gives the world for being involved in working on *Emuna* and *Bitachon*; how much *Simcha*, good food, nice weather, health, longevity, and all kinds of *Brachos*.

## Working On *Emuna* and *Bitachon* Is the Best Form of Learning *Torah*

R' Shach *Zatzal* used to constantly repeat the words of the *Rambam* who says<sup>12</sup> that the best form of learning *Torah* is working on *Emuna* and *Bitachon*. There were *Tzaddikim* 

who were always involved in basic learning *Torah* and *Gemara*, yet they were always thinking of Hashem. It takes a special *Adam Gadol* to do both at the same time. It was known by all that R' Chatzkel Levenstein *Zatzal* saved the Mirrer Yeshiva during WWII since he was much more directly involved in the *Mussar* of *Emuna* and *Bitachon*.

Chazal say 13 that when Moshe Rabeinu was

shown how in the future Rabbi Akiva will Darshen (deduce): תַּלִים שֶׁל הַלְּכוֹת "mounds" of Halachos from every: גּג crown (protruding from the letters) in the Sefer Torah, he asked: "Why isn't the Torah given by Rabbi Akiva?". Why is Rabbi Akiva's ability to make so many

*D'rashos* so *Chashuv*, that *Moshe* considered him a preferable candidate to give the *Torah*?

#### עִיקָר נְתִינַת הַתּוֹרָה בְּטָחוֹן גר"א משלי כב יט The Whole *Tachlis* of *Limud HaTorah* Is Becoming Closing to Hashem and *Bitachon*

The *Gr"a* says<sup>14</sup> that: עִיקֶר נְתִינַת הַתּוֹרָה בָּטָחוֹן *Bitachon* and becoming close to Hashem is the main *Tachlis* of the *Torah*. We can be sure that every time *Rabbi Akiva* made new *D'rashos*, he was growing in *Middas* 

<sup>12</sup> הרמב"ם בפירושו למשניות (סוף מסכת ברכות) ואין זה מקום להביא שם הדבר הזה, לולי אשר כוונתי כשיבא זכר דבר בענין האמונה, לבאר בו מעט **כי יקר בעיני ללמד עיקר מעיקרי הדת והאמונה יותר מכל אשר אלמדהו**.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> מנחות כט ב, אמר רב יהודה אמר רב, בשעה שעלה משה למרום, מצאו להקב"ה שיושב וקושר כתרים לאותיות, אמר לפניו, רבש"ע, מי מעכב על ידך, אמר לו, אדם אחד יש, שעתיד להיות בסוף כמה דורות, **ועקיבא בן יוסף שמו, שעתיד לדרוש על כל קוץ וקוץ תילין תילין של הלכות**. אמר לפניו, רבונו של עולם, הראהו לי, אמר לו, חזור לאחורך, הלך וישב בסוף שמונה שורות, ולא היה יודע מה הן אומרים, תשש כחו, כיון שהגיע לדבר אחד, אמרו לו תלמידיו, רבי, מנין לך, אמר להן, הלכה למשה מסיני, נתיישבה דעתו, חזר ובא לפני הקב"ה, אמר לפניו, רבונו של עולם, יש לך אדם כזה, ואתה נותן תורה על ידי, אמר לו, שתוק, כך עלה במחשבה לפני.

<sup>14</sup> הגר"א בביאורו למשלי עה"פ לְהְיוֹת בַּה' מִבְטַחֶךְ (כב יט) **ועיקר נתינתו התורה לישראל הוא כדי שישימו בטחונם בה'** וכו' והוא לפי שעיקר מהכל הוא הבטחון השלם והוא כלל כל המצות וכו' שזה אות על שריית השכינה בתוך בני ישראל.

HaBitachon, since the whole Tachlis of Limud HaTorah is Bitachon. Especially Rabbi Akiva, who was the author of: כָּל מַאִי דְעָבֵיד "Whatever Hashem does, is surely best". This is a known Yesod throughout the entire Torah, but being the: בַּעַל הַמִימְרָא (person who authored it) makes Rabbi Akiva much more involved in Middas HaBitachon than other Tana'im.

#### The Baal Bitachon Always Sees Good Even in The Worst Situations and Is Always Laughing

And his *Rebbe* was *Nachum Ish Gam Zu*, who saw extreme good when outwardly it looked extremely bad (*Maharal*<sup>16</sup>). This is a good reason why there are so many stories in the *Gemara*<sup>17</sup> where the greatest *Tana'im* are crying and *Rabbi Akiva* is

<sup>15</sup> יש לציין מה שכתב בראש ספר דעת חכמה ומוסר חלק שני, שיש שם דברי התעוררות מתלמידי ישיבת מיר הנקרא בשם "קריאה למעשים" והובא שם (עמ' 22 אות ב) **בשם המשגיח רבי ירוחם ליבוביץ, כי תורה ומוסר חד הוא ואי אפשר לחלק** "קריאה למעשים" והובא שם (עמ' 22 אות ב) **בשם המשגיח רבי ירוחם ליבוביץ**, כי תורה ושלימות התורה והפרידו **ביניהם כלל**, ולכן לא הוצרכו מלפנים למוסר כי כל תורתם היה מוסר. בדורות האחרונים שבטלה שלימות התורה והפרידו תורה ממוסר, הוצרך רבי ישראל סלנטר ז"ל לתקן לנו מוסר להחזיר עטרה ליושנה, ותכלית המוסר הוא לאחד ולחבר שוב את הדבקים "תורה ומוסר" יחדיו. (הובא בספר מאמר מרדכי שוואב ח"ב עמ' צד).

עוד יש לציין מימרא מהסבא מנובהרדוק, מובא בספר לפיד אש נובהרדקאי (תולדות חייו ופועליו של רבי יצחק אורלנסקי זצ"ל, מנהל רוחני בישיבת "בית יוסף" פינסק, ירושלים תשנג, עמ' 48) ר' יצחק היה ממונה בהוראת ה"סבא" לשמור על סדרי ה"ועדים" של הישיבה. מתקופה זו שמור היה בזכרונו של רבי יצחק סיפור מעניין. מתוקף תפקידו נגש פעם אל ה"סבא" והתלונן בפניו על הבחור יעקב ישראל - ה"ה מרן הסטייפלר זצ"ל - שהוא מיקל מעט לעצמו בעבודת המוסר, על אף שעמלו בתורה ותפילה עצומה. נענה ה"סבא" ואמר לו: "דעם בחור"ל לאזט צו רוה. ער וועט זיין א גדול הדור. ער וועט באקומען אמתדיקע יראת שמים פון די גמרא אליין" (את הבחור הצעיר הזה הניחו לנפשו. הוא עוד יגדל גדול הדור. הוא יצליח להשיג יראת שמים אמיתית מלימוד הגמרא בלבד).

עוד מסופר כי המשגיח רבי ירוחם ממיר הגיע לבקר בישיבתו של רבי שמעון שקופ בגרודנא. רבי ירוחם התפעל עד למאד ממידותיו המופלאות של רבי שמעון, וכשחזר למיר אמר לבחורים המבוגרים: "**רבי שמעון הגיע למה שצריכים להגיע במוסר** ממידותיו המופלאות של רבי שמעון, וכשחזר למיר אמר לבחורים המבוגרים: "רבי שמעון הגיע למה שצריכים להגיע במוסר מתוך שור שנגח את הפרה". (ספר 'מרן החזון איש' ב"ב תשפג, עמ' 244 הערה 281).

החר"ל (נתיבות עולם, נתיב הבטחון, עמ' רלג-ד) ולפיכך אמר רבי עקיבא כל מה דעביד רחמנא לטב, כלומר כי הוא בוטח <sup>16</sup> בה' כי מה שנעשה לו לטב עביד **ומחמת בטחונו בו יתברך נעשה לו הדבר ההוא לטובה דבר שהיה נראה רע** וכו.'

והוא יתברך אשר עושה ניסים לצדיקים ששמו בטחונים בו יתברך, היה גורם שהיו מאמינים כי ההצלחה היה גורם נחום איש גם זו וכו'. ונראה כי מה שאמר גם זו לטובה ולא אמר גם זה, כי רצה לומר אף אם נראה לו פורעניות היותר גדול, הש"י עושה ממנו טובה, וזה נרמז בלשון זו שמספרו י"ג, כי הווי הגמור הוא י"ג לכך היין שמביא אוי ואבוי ויללה (כמו שאמר למי אוי ולמי אבוי וגו' לכך כתיב בפרשת נח אצל היין י"ג ווי"ן, להורות כי היין מביא כל ווי שהם י"ג) ונתבאר במקום אחר כי אלו י"ג ווי"ן הם הפך הטוב הגמור, שהטוב הגמור הוא י"ג (ודבר זה אמרו במסכת תענית אצל ר"א בן פדת שנתן לו הש"י, והפך זה הוא ווי הגמור שמן אפרסמון, ובארנו דבר זה אצל להנחיל אוהבי יש, כי הם נגד י"ג מדות שהם מדת טובו של הש"י, והפך זה הוא ווי הגמור ג"כ י"ג) ולכך הוא"ו שהוא לשון ווי הוא י"ג במספרו. ולכך יאמר גם זו לטובה, ר"ל שגם זו שאם נראה פורעניות וצרה גדולה שהוא י"ג כנגד י"ג ווי"ן, על ידי הבטחון בו יתברך נעשה לטוב הגמור, כי הבטחון בו יתברך עדי עד ויכול הוא יתברך שיהיה זה לטובה, ולכך אין לך אות שנקרא אות ההפך כמו הוא"ו שנקרא אות ההפך, דבר זה מורה כי הוא יתברך הדבר שנראה רע גמור עושה ממנו הטוב הגמור. ולכך מספר אחד מספרו ג"כ י"ג כמספר וא"ו, ולכך היה נקרא נחום איש גם זו, כי נרמז הכל בלשון זו. והבן ממנו הטוב הגמור. ולכך מספר אחד מספרו ג"כ י"ג כמספר וא"ו, ולכך היה נקרא נחום איש גם זו, כי נרמז הכל בלשון זו. והבן הדברים שהם עמוקים ואמיתים.

כמה גדול מדת הבטחון שבוטחים בו יתברך בכל לב, עד שכל הדברים נעשים לו לטובה כמו שהיה אצל ר"ע ואצל נחום איש גם זו. כי מפני שהוא היה בוטח בו יתברך שיציל הש"י אותו כי הכל יכול, וכמו שאמר (ישעיה כו ד) בִּטְחוּ בוֹ עֲדֵי עַד, כלומר שאף שרואים וחושבים כי כבר אבדה תקותם אל יתיאש רק יהיו בוטחים בו עדי עד כי הש"י יכול להושיע אותם, וכאשר שם בטחונו בו אז על הש"י להציל אותו כאשר שם בטחונו בו יתברך.

<sup>17</sup> סנהדרין קא א, אמר רבה בר בר חנה, כשחלה רבי אליעזר נכנסו תלמידיו לבקרו, אמר להן: חמה עזה יש בעולם. **התחילו הן בוכין ורבי עקיבא משחק**, אמרו לו: למה אתה משחק? אמר להן: וכי מפני מה אתם בוכים? אמרו לו: אפשר ספר תורה **הן בוכין ורבי עקיבא משחק**, אמרו לו: למה אתה משחק? אמר להן: לכך אני משחק, כל זמן שאני רואה רבי שאין יינו מחמיץ, ואין פשתנו לוקה, ואין שמנו מבאיש, ואין דובשנו מדביש, אמרתי שמא חס ושלום קיבל רבי עולמו? ועכשיו שאני רואה רבי בצער אני שמח! אמר לו: עקיבא, כלום חיסרתי מן התורה כולה? אמר לו: לימדתנו רבינו (קהלת ז כ) כִּי אָדָם אֵין צַדִּיק בָּאֶרֵץ אֲשֶׁר יַעֲשֶׂה טוֹב וְלֹא יֶחֲטָא.

ובסוף מכות (כד א) וכבר היה ר"ג ורבי אלעזר בן עזריה ורבי יהושע ורבי עקיבא מהלכין בדרך, ושמעו קול המונה של רומי מפלטה (ברחוק) מאה ועשרים מיל **והתחילו בוכין, ורבי עקיבא משחק**. אמרו לו: מפני מה אתה משחק? אמר להם: ואתם

Those

who insist

on seeing

good, are

Zoche to

see much

more

goodness

in their

lives

always laughing. He always sees good

even in the worst situations. Both Rabbi Akiva and his Rebbe, Nachum Ish Gam Zu were Niftar after horrible Yissurim, and both were Davka happy with their Yissurim.

While the Romans were raking *Rabbi Akiva's* body, he said<sup>18</sup> that all his life he wanted this *Zechus* to die *Al Kiddush Hashem*. And by *Nachum Ish Gam Zu* it says: יְהֵא מָלָא שְׁחִין תענית כא א שְׁאָמֵר, כָּל גּוּפִּי יְהֵא מְלֵא שְׁחִין תענית כא א he was not "satisfied" until his entire body was full of *Sh'chin* (boils). This made

him happy?! We can suggest that these two

people saw Hashem in every inch of their

lives, and they saw only good! *Rabbi Akiva* had a *Talmid*, *Rabbi Shimon bar Yochai*, who made a *Chasuna* out of the day of his passing ( יוֹם "הִילוּלָא" דְבַּר i.e., *Lag Ba'omer*)!

#### A Person Needs to See Hashem in Every Inch of His Life

Rabeinu Yonah says<sup>19</sup> that people are mistaken when they have *Bitachon* only for major issues. He explains: בְּכָל בְּכֶל (know Him in "all" your ways) means that a person needs to have *Bitachon* for every inch of his life. Avraham Avinu had a Maseches Avoda Zara

מפני מה אתם בוכים? אמרו לו: גוים הללו שמשתחוים לעצבים ומקטרים לאלילים יושבין בטח והשקט, ואנו בית הדום רגלי אלקינו שרוף באש ולא נבכה? אמר להן: לכך אני מצחק, ומה לעוברי רצונו כך, לעושי רצונו על אחת כמה וכמה! שוב פעם אחת היו עולין לירושלים, כיון שהגיעו להר הצופים, קרעו בגדיהם. כיון שהגיעו להר הבית, ראו שועל שיצא מבית קדשי הקדשים, אחת היו עולין לירושלים, כיון שהגיעו להר הצופים, קרעו בגדיהם כיון שהגיעו להם בוכים? אמרו לו: מפני מה אתה מצחק? אמר להם: מפני מה אתם בוכים? אמרו לו: מקום שכתוב בו (במדבר ג לח) וְהַזְּר הַקְּרֵב יוּמָת, ועכשיו שועלים הלכו בו, ולא נבכה? אמר להן: לכך אני מצחק, דכתיב (ישעיה ח ב) וְאָעִידָה לִּ עַדִים נָאֶמָנִים אֵת אוּרְיָּה הַכּּהָן וְאֶת זְכַרְיָהוּ בֶּן יְבֶרֶכְיָהוּ, וֹכי מה ענין אוריה אצל זכריה? אוריה במקדש ראשון, וזכריה במקדש שני! אלא, תלה הכתוב נבואתו של זכריה בנואתו של אוריה. באוריה כתיב (מיכה ג יב) לְּכֵן בִּגְלַלְכֶם צִיּוֹן שֻׁדָּה תַּחָרֵשׁ (וגו') שני! אלא, תלה הכתוב נבואתו של זכריה מניים וּזְקָנִים וּזְקָנִים וּזְקָנִים וּזְקָנִים וּזְקָנִים וּדְמַנֹית בָּרְחֹבוֹת יְרוּשָׁלָם, עד שלא נתקיימה נבואתו של אוריה הייתי מתיירא שלא תתקיים נבואתו של זכריה, עכשיו שנתקיימה נבואתו של אוריה בידוע שנבואתו של זכריה מתקיימת. בלשון הזה אמרו לו: עקיבא ניחמתנו. עקיבא ניחמתנו.

<sup>18</sup> ברכות סא ב, שהוציאו את רבי עקיבא להריגה זמן קריאת שמע היה, והיו סורקים את בשרו במסרקות של ברזל, והיה מקבל עליו עול מלכות שמים. אמרו לו תלמידיו, רבינו, עד כאן, **אמר להם, כל ימי הייתי מצטער על פסוק זה בכל נפשך אפילו נוטל** את נשמתך, אמרתי מתי יבא לידי ואקיימנו.

19 רבינו יונה בפירושו למשלי עה"פ בְּכֶל דְּרְכֶיךְ דָעֵהוּ וְהוּא יְיַשֵּׁר אֹרְחֹתֶיךְ (ג ו) בכל פועל אשר תבקש לעשות, זכור את הש"י וקוה אליו להצליחך בו, ותלה בו בטחונך, והשב אליו לבך (בכת"י: והשב אל לבך) כי אין הפועל בידך. והוסיף המקרא הזה על מה שאמר תחילה (בפסוק הקודם) בְּטַח אֶל ה' בְּכֶל לְבֶּךְ, כי יש מי שבוטח בה' יתברך בכלל, ומאמין כי הכל בידי שמים ובוטח מה שאמר תחילה (בפסוק הקודם) בְּטַח אֶל ה' בְּכֶל לְבֶּךְ, כי יש מי שבוטח בה' יתברך בכלל, ומאמין כי הכל בידי שמים ובוטח בו, ולא יבטח באדם ולא בכוחו ושכלו, אך לא ישיב ענין הבטחון אל לבו בפרטים, רוצה לומר בכל מעשה אשר יעשה. על כן אמר בְּכֶל דְּרְכֶיךְ דָעָהוּ פִירוש, בכל פרטי מעשיך, בכל דרך ופעולה זכרהו, והשב אל לבך כי אין לך כח ויכולת בפועל ההוא, ואיננו בידך רק ביד השם, ותלה בו תקותך וצפייתך לחסד השי"ת, ובענין הזה אמר דוד ע"ה (תהלים קל ה-ו) קוִּיתִי ה' קוְּתָה נְפְשִׁי, נַפְשִׁי לַה'. וזה הענין נכבד מאד, ועל ידי ההרגל הזה תקבל הנפש המתאות אל הבטחון.

ודע, כי יש אנשים שעיניהם אל השם במעשה גדול, כמו אם יבקשו לפרש בים לסחורה או לצאת בשיירא, ובמעשה קטן לא יזכרו את השם, מפני שהפועל קל בעיניהם וברור לדעתם כי יעלה בידם, או מפני שלא יגיעם הפסד מרובה אם יבטל המעשה ההוא ולא יעלה בידם, על כן אמר בְּכָל דְּרָכֶיךְ דָעָהוּ, בדבר גדול או קטן, כי אחר שכל הפעולות תלויות ביד השם, וכל ההצלחות בחסדו, חייב אדם לזכרו בכל מעשיו, כי אם יצלח המעשה בידו, והוא לא זכר בו את השם ולא נשא עיניו בו אל השם, הנה קצר בחוק העבודה. גם יתן אל לבו כי שכר הבטחון והתקוה אל השם להצלחת הפועל, גדול יותר מאד מתועלת הפועל עצמו. וכו יכלול במה שאמר בּכל דַּרַכִירָּ דַעהוּ. ביו מלאכת הרשות ביו מלאכת מצוה. כאשר ארז"ל (סנהדריו כו ב) מחשבה מועלת

וכן יכלול במה שאמר בְּכֶל דְּרֶכֶיךְ דָעֵהוּ, בין מלאכת הרשות בין מלאכת מצוה, כאשר ארז"ל (סנהדרין כו ב) מחשבה מועלת אפילו לדברי תורה.

וְהוּא יְיַשֵּׁר אֹרְחֹתֶיךָּ. זולתי שכר הבטחון אשר הוא גדול מעל שמים, תצליח במעשה ההוא אשר זכרת בו את השם, וכי אין הפועל ברשותך.

והנה ענין הפירוש הזה אשר ביארנו, עולה בידנו מדבריהם ז"ל שאמרו בפרק הרואה (ברכות סג א, לפי גירסת עין יעקב) דרש בר קפרא, איזו היא פרשה קטנה שכל גופי תורה תלוין בה, הוי אומר בְּכָל דְּרָכֶיךְ דָעֵהוּ וגו', ואמר רבא, ואפילו לדבר עבירה, תדע דאמרי אינשי: גנבא אפום מחתרתא, רחמנא קרי. הנה נתבאר לך מזה, כי המקרא הזה אמור על ענין הבטחון, וכי גופי תורה תלויין בבטחון, וכן הענין מוכיח למעלה ולמטה. פרשת לך לך תשפ"ה Bitachon Weekly

with 400 *Perakim.* (*Gemara*<sup>20</sup>). Just like you can find the: בּוֹרֵא עוֹלְם Creator of the world in all different aspects of your life, so can you find *K'fira* and *Avoda Zara*, such as: פֿחִי וְעֹצֶם (my "hard-earned" wealth) and fear of people, etc. The *Me'am Lo'ez* in *Sefer Yehoshua* says that *Rachav HaZonah* was able to see Hashem in more areas than other people.

I see: נְפְלָאוֹת הַבּוֹרֵא the wonders of Hashem's world in all those unending variations of food, and in all those beautiful cute little children (מוֹם בֹא יב לוֹן if you see Chen – favor in any person, it is Hashem who gave it to them). You can be Nis'orer (inspired) in Emuna by the beautiful music that Hashem created to enhance the lives of so many people and to uplift them. Writing fascinating Hashgacha Pratis is a form of working on Emuna and Bitachon. The Gemara says:

strengthen himself with a high level of *Emuna*. There is no end to the *Madregos* in this most vital area, which is the main existence of every human...

Especially in the *Sugya* of *Yissurim*, which encompasses your life all over the place in so many small and subtle areas. And you get major *Kaparos* when you notice them and accept them. I was weak in *Inyanei Mamon* 

(finances), and I asked Hashem to help me

have *Bitachon*; like in Brisk, where they don't collect money for their *Mosdos* (institutions). Ever since I was *M'kabel* (accepted) this *Derech*, I never asked for a penny (for about 5 years) and the money always comes to me... this adds up to hundreds of thousands of dollars!

The most ideal area where people are known to get special *Siyata Dishmaya* is in *Zikkui HaRabbim* and running *Mosdos*. All kinds of *Nisei Nissim* take place in these areas, that don't happen so quickly for private people who need private *Yeshuos*.

## NOVARDOK

#### **Being Alone with Hashem**

Toras Avigdor (R' Avigdor Miller Zatzal) in this week's Parsha discusses the importance of being alone with Hashem; this is what

Avraham Avinu was always doing. He mentions how the holy Baal Shem Tov was alone in the forest for weeks. Also, R' Yoizel, the Alter of Novardok Zatzal had two huts in the forest; one that only his wife knew about (and no one else could get to him), the other, only his Talmid, R' Yoel Baranchik Zatzal knew about. I can't agree more than to the greatness of being alone

with Hashem.

The Alter of Novardok Zatzal says21 that

. ע"ז יד ב, אמר ליה רב חסדא לאבימי, גמירי **דעבודה זרה דאברהם אבינו ארבע מאה פירקי הויין** 20

R' Yoel Baranchik

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> ספר מדרגת האדם (מאמרי הסבא מנובהרדוק, רבי יוסף יוזל הורביץ זצלל"ה, הוצאה חדשה ירושלים תשסב. מאמר דרכי הבטחון פרק א, עמ' קפד) כן הבוטח יש לו מלבד מנוחת הנפש מהמטרידים המרתיחים את דמו בכל רגע, שזה רק תשלומין של הבטחון, עוד גדולה מזאת שהוא העיקר, שיש לו "דרך הבטחון". וגם אם יחסר לו לפעמים מצרכיו, לא יעשה החסרון ריעותא של הבטחון, כמו מי שיש לו חנות גדולה וקבועה, שלא יעצב אפילו אם יזדמן לו יום אחד בלא פדיון, שיודע אשר סוף כל סוף ירויח הרבה בעתיד ואינו מתחשב בחסרון מועט של ההוה, כן מי שיש לו דרך הבטחון, לא ידאוג גם כי יחסר לו לזמן מה ממה שצריך לו ולא יתרעם כלל, אלא יבטח בדרכו המובטח, כי תנחה אותו למה שטוב לו בעולמו ואחריתו בלי ספק, יען כי בדרכו הוא דבוק במקור החיים ושרש ההצלחות, עד שיודע כי א"א לו להיטיב לעצמו ע"י גלגול הסבות, יותר ממה שיגיע לו טובה הרבה ע"י במקור החיים ושרש ההצלחות, עד שיודע כי א"א לו להיטיב לעצמו ע"י גלגול הסבות, וותר ממה שתושלם כל שאלות החיים שלו, ואדרבה, כל הרוח חיים שלו משיג רק בדרכו הנכונה, ורק על ידה מובטח הוא שתושלם כל שאלות החיים שלו, ומי שלו, ומל בלבול הדעת, ובטוח בדרכו שלו, ומי שיש לו "דרך הבטחון" יש לו הכל, וכל ימיו הוא במנוחת הנפש בלי טורח ועמל ובלי בלבול הדעת, ובטוח בדרכו

Hashem is the Shoresh (source) of all your

Hatzlachos. This turned me on big time! You want to be successful? Keep going back again and again to the Source of Who all goodness everything, controls and is stronger and more powerful than Hamas and your issues and crazy problems and relationships, your health. learning vour Torah **Shviras** and HaMiddos, your very life!



The Mashgiach of Mir, R' Yerucham Levovitz

Every time you run to Him, you are demonstrating that by you, אֵין עוֹד מִלְבַדוֹ (there

exists no power other than Hashem) is real,

and as a result Hashem will give you much more than other people. When I'm alone in the car, or taking a walk, I'd much rather chap a schmooze with Hashem than learning or listening to tapes, etc. The more you're with Hashem, the better! And for sure, Hashem appreciates preferring vour His company than to all your friends and relatives! (Of course, use your Sechel as always.)

About *Mussar*R' Yerucham Levovitz *Zatzal* said<sup>22</sup> that

שהוא דרך חיים.

<sup>22</sup> דעת חכמה ומוסר (משיחותיו של רבינו הגאון החסיד אור עולם מרן ירוחם הלוי ליוואוויץ זצוקללה"ה, אשר השמיע לרבים בישיבה הקדושה דמיר בזמנים שונים, חלק שני, נוא יארק תשכט, מאמר לד עמ' קח-קט) לאחר הקדמות אלו אגלה לכם סוד גדול ונורא, והוא "חפירת זהב" ממש לאיש משכיל, ויכולים להתאשר מזה ממש. הנה מצינו בשעה שחלק יעקב אבינו ע"ה לשבטי י' נחלתם, ונתן לכל אחד חלקו וגורלו מעלתו וזכותו, נתן ליהודה "מלכות", מסר לו כל סוד המלכות, והוא הוא מדת המשפט, זכה בזה יהודה לעולמים "מלכות בית דוד" לנצח נצחים, ובע"כ שצריכים לומר שמצא יעקב אבינו ביהודה את כל סוד מדת המשפט, ושהוא הוא בעל המשפט האמיתי, "אוהב משפט", ואיפה ראה את זה? כתיב שאמר לו "יהודה אתה יודוך אחיך" (וישב לח ותרגם אונקלוס "יהודה את אודית ולא בהיתתא". הרי שבהודאה זו שהודה יהודה ואמר "צדקה ממני" (וישב לח כו), בנקודה זו מצא יעקב אבינו ע"ה ביהודה את כל סוד מדת המשפט, ושהוא הוא בעל המשפט. הרי לנו מזה שכל ענין כו), בנקודה זו מצא יעקב אבינו ע"ה ביהודה את כל סוד מדת המשפט, שהיא היא המחייבת להודות, להצדיק את הדין, ולמדין ההודאה, "מודה על חטאו", "צדקה ממני", נובע מסוד מדת המשפט, שהיא היא המחייבת להודות, להצדיק את הדין, ולמדין אנו מכאן כי אותו הכח של הודאה הוא אותו הכח של "מצדיק את הדין" ו"אינו קורא תגר", וכשרואים "הודאה", רואים שהודה ואמר "צדקה ממני" הרי זה סימן שהוא הוא בעל המשפט, אוהב משפט בתכלית, ומצדיק עליו את הדין, ומכח זה הוא שמודה ומחייב את עצמו שהוא הנהו האשם.

זהו ענין "מודה בקנס פטור", וילפינן בגמ' (ב"ק סד ב) מהקרא ד"אשר ירשיעון א', פרט למרשיע את עצמו", וזהו סוד הדבר "אשר ירשיעון אלקים", מה שב"ד מחייבין ומרשיעין אותו, היינו שעושים אותו לרשע, זהו עיקר העשיית דין, כן הוא "פרט למרשיע את עצמו" פשוטו כמשמעו, שמרשיע את עצמו, עושה עצמו לרשע, ז"א שמצדיק על עצמו את הדין ואומר רשע אני, נעשה דיין על עצמו ועושה הדין עליו; "מרשיע את עצמו", זהו עשיית הדין על עצמו, ולא עוד אלא ש"מרשיע את עצמו" הוא יותר עשיית הדין מ"אשר ירשיעון אלקים", עונש יותר גדול, שהרי נפטר הוא בזה מיד תשלומין לגמרי, שכבר נעשה הדין בו. ויוצא מזה למוד גדול לאדם, שיכול הוא בנקל וב"ולא כלום" להסיר מעל עצמו את כל הגהינם ר"ל ברגע אחד, בהצדיקו עליו את הדין ובהרשיעו את עצמו, שבזה הוא נפטר מכל עונשים חמורים ומרים, שהרי למדנו מדין מודה בקנס פטור, איזה סוד גדול של משפט הוא מרשיע את עצמו, שמטיל מעל עצמו את כל העונש, ואין לך עוד עצה גדולה לאדם כמו זו, להיות מודה "מרשיע את עצמו", אין לך עוד "חפירת זהב" כמו זו, שהרי מתפטר הוא בזה מכל הגהינם כרגע.

מזה נבין **איזה ענין גדול הוא סוד של "לימוד המוסר", ואיזו "חפירת זהב" היא להאדם**, הרי יסוד המוסר הוא להיות "מרשיע את עצמו", וא"כ איפוא איזה אושר גדול הוא לאדם, שקובע את עצמו בזמן קבוע לדון את עצמו, לעשות דין בעצמו, "מרשיע את עצמו" ואומר צדוק הדין, היש ערך לפי"ד לענין זה, הרי כמה מיני גהינם הוא מדחה מעל עצמו בזה, וכי יש לך עוד אושר גדול מזה בעולם! Bitachon Weekly

Mussar is a "goldgrube" (goldmine), since

learning *Mussar* saves person from judgement in **Olam** HaBah. R' Chatzkel Levenstein Zatzal said that an Oved Hashem different has а Cheshbon than others. R' Mordechai Schwab Zatzal said<sup>23</sup> that to be considered an Oved. vou have to serve Hashem bevond the wav one normally serves him. Even if he makes an effort that goes a little beyond one's natural inclinations. I double-checked this story: An old Novardoker who used to give out Sifrei Mussar, came in a dream to

R' Mordechai Schwab Mashqiach of Mesivta Bais Shraqa of Monsey

someone (who is still alive) who is doing the same thing, and he told him that because he spread *Mussar*, he was *Zoche* to come to his

place in Gan Eden in only ½ hour after his

Petira. They say that people who had tremendous Yissurim. Rachana Litzlan, go straight to Gan Eden. In Novardok they also say $^{24}$ : אוֹ מוּסָר אוֹ יִתַיַיסֵר "Either learn Mussar. or suffer Yissurim. Mussar and Yissurim have the same Shoresh (root). Make life easy and get involved in Mussar, and: אַשַׁרֵי חַלְקָּכָם fortunate is your lot. Mussar is Gevaldig; it shows that you're trying to improve. And even if you don't succeed. רַחַמָּנָא לִיבָּא בָּעֵי Hashem is interested in our intentions. lt shows Hachna'a and admittance that you need

to improve. *Hachna'a* and *Hoda'ah* are #1 forms of true *Teshuva*.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> קובץ שיחות מאמר מרדכי (חבר מאמרים ושיחות של רבינו הצדיק הרב מרדכי מנחם שוואב זצ"ל, משגיח רוחני דמתיבתא בית שרגא דמאנסי, ח"ב עמ' כו) אך אל יתייאש מפני חומר הדבר דאמרינן (יומא לח ב) הבא לטהר מסייעין אותו, הקדוש ברוך הוא נותן להמשתדל סייעתא דשמיא בכדי שישמור את עצמו. זהו באמת עבודה רבה, אבל נקח חיזוק מדבריו של **המשגיח רבי יחזקאל לוינשטיין**, שהיה אומר **שכדי להיות עובד צריך להיות מלאך**, מכל מקום העבודה שייכת גם לאדם כי העובד יש לו הנהגה אחרת בשמים. הרי אם האדם משתדל בעשיותיו, הקדוש ברוך הוא משלים עשיתו יותר מכפי כוחותיו.

יידר שנרמז בדברי רבא שאמר לתלמידיו (יומא עב ב) לא תירתו תרתי גיהנם, ד"גיהנם" גימטריא ק"ח, וב' פעמים ק"ח עולה " "יראה", לרמוז אם חסר יראה, יקח תרתי גיהנם שהוא מספר יראה. (בן יהוידע יומא עב ב).



#### To hear a clear recording of Rabbi Mandel's shiurim, call by dialing:

#### USA 718 298 2077 / UK 0330-1170305 / Israel 072-398-2980 / Canada 647-797-0056

Here are the ID numbers for last week's Shiurim. When the menu starts, press 9 and the Shiur ID right away or 130# for all shiurim

#### **Parshas Noach 5785**



R' Yehuda Mandel
World of Navardok Noach 5785
Nov 1, 2024 • English • ID 329421 •

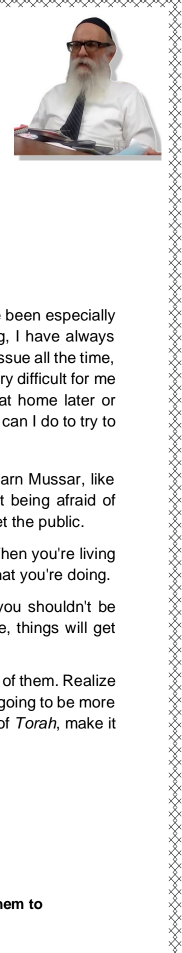


R' Yehuda Mandel
World of Navardok Noach 5785
Oct 29, 2024 • English • ID 328802

Thank You to all who already signed up for the Monthly partnership!!

- Rabbi Mandel will be Davening every Erev Rosh Chodesh for monthly donor's of minimum \$10.
- Any names given will be added to the list.
- To join please email your names to weinberger138@gmail.com or text 8482454278
- To set up a donation please click on this linkhttps://pay.banquest.c om/shaareibitachon
- or payments can be made via zelle congshbtegmail.com

# Questions To Rabbi Mandel



#### **Uncomfortable Eating in Public**

**Question:** I am a successful *Yungerman* in an out-of-town *Kollel*. I have been especially successful since I started listening to Rabbi Mandel. Since I was young, I have always been uncomfortable eating in public. Since I have a family, this is not an issue all the time, but at public gatherings like *Simchas* and *Shalosh Seudos* at shul it is very difficult for me to eat, so I end up not going, or going and talking, and either eating at home later or before. This is not such a problem, but I want to break my *Middos*. What can I do to try to overcome this fear?

**Answer:** Try to do small steps in that direction, to eat a little bit. And learn Mussar, like *Shaar Yichud HaMa'aseh* and *Shaar HaBitachon* that speak about not being afraid of people. Always take that with you. A small *Sefer*, always, when you meet the public.

In conjunction with action, you learn the *Mussar*. That works perfectly. Then you're living it. You're THERE, not just learning, you're feeling it, and appreciating what you're doing.

And be *Mispallel*. Being *Mispallel* is very powerful. Be *Mispallel* that you shouldn't be afraid. It's going to work. Being *Mispallel* is going to do a lot. With time, things will get easier.

Build yourself up a lot. Put down people around you. Don't make gods out of them. Realize that they are just humans. And do that REGULARLY. With time, you are going to be more comfortable with people. But do *Pe'ulos*, small *Pe'ulos*, like say a piece of *Torah*, make it in a pleasant way.

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com