## דף יומי בזאטובאו ומנסע זהם

#### Nov 7th

## בבא בתרא קלו

#### ירידת הדורות



#### ם"ש Riddle

- 1. When do we say it is ישנים to do in the case of ישנים (older ones), and when do we say it is מותר to do it in the case of ישנות (older ones)?
- 2. What are two places in ש"ס where we have the concept of a ספל למטה?
- 3. What does a מי רגלים both have the power to do?
- 4. What are two places in בבא בתרא that we are told that we shouldn't be מדמה (compare one to the other)?
- 5. What are two places in גמרא בבא בתרא says that a person is not so brazen to do something, וכו. וכו. וכו. וכו. ?
- 6. What are two things that רפרם said in בבא בתרא?
- 7. What are the two times we mentioned "Arabians" in מסכת בבא בתרא?

The Answers are at the end of this post

## Keep שבת And Bring The Redemption

א"ר יוחנן משום ר' שמעון בן יוחי אלמלא משמרין ישראל שתי שבתות כהלכתן ךמיד נגאלים שנאמר כה אמר ד' לסריסים אשר ישמרו את שבתותי וכתיב בתריה והביאותים אל הר קדשי וגו' (שבת קיח:)

#### Levels of Obliviousness of the Sabbath

Where am I?

היה מהלך ואינו יודע תחום שבת וכו. (עירובין מב.)

Perhaps the question is **WHEN** am I?

אמר ר' הונא היה מהלך במדבר ואינו יודע אימתי שבת מונה ששה ימים ומשמר יום אחד וכו. וכו. (שבת סט:)





"How the heck is this connected to בבא בתרא?"

## דף יומי בזאפובאו ומוסע קהם



## Who Said Anything About The Redemption?

#### צז צח צט

דר' זירא כי הוה משכח רבנן דמעסקי ביה אמר להו במטותא בעינא מנייכו לא תרחקוה דתנינא ג' באין בהיסח הדעת אלו הן משיח מציאה ועקרב (סנהדרין **צז**.)

There might have once been a גבאי waiting for a tenth man to complete the מנין in a shul. The גבאי said "If only so and so will come, then we will have the מנין. Right then, in walked so and so, and the גבאי said, "I should have asked for משיה".

אמר ליה דייני דחצצתא הכי דייני לאו היינו דשלח רב אחא בר רב עויא אכסיף קרי עליה אני ד' בעתה אחישנה (בבא בתרא קלג:)

This דבא is quoting is seemingly talking about the redemption. Why is רבא choosing to bring a verse referring to the redemption in connection with רב עיליש being saved from rendering a wrong judgement? Perhaps you can say that it is fundamentally connected based on what we see in the גמרא הנדרין.

אמר רב פפא אי בטלי יהירי בטלי אמגושי אי בטלי דייני בטלי גזירפטי וכו. וכו. אמר ר' אלכסנדרי ר' יהושע בן לוי רמי כתיב בעתה וכתיב אחישנה זכו אחישנה לא זכו בעתה (סנהדרין צח.)

This is how רש"י explains the word שבת in דייני.

שבת קלט. רש"י ד"ה בטלי דייני . רשעים מישראל שמטין דין . בטלי . מישראל . גזירפטי . נוגשי שוטרי עובדי כוכבים.

Now, we know that שמואל said the following concerning the ימות המשיה:

אין בין העולם הזה לימות המשיח אלא שעבוד מלכיות בלבד (סנהדרין צט.)

So perhaps we can suggest that the preventing of erroneous judgement from the Jewish judges, will prevent the גזירפטי from performing their subjugating actions against the Jews, which is connected to שעבוד מלכיות. And according to שמואל is what the שעבוד מלכיות is all about. So now you see a direct connection between רב עיליש not judging incorrectly, and the verse of אני ד' בעתה אני ד' בעתה.

"I still don't see the connection between the obliviousness of the Sabbath, the

redemption, and בבא בתרא."

Huh?

## דף יומי בזאטובאו ומוסע קהם



#### Who Said Anything About ארץ ישראל

אמר ר' יהודה אמר רב מעשה באדם אחד ששגר לבית חמיו יין חדש ושמן חדש וכלי פשתן חדש בעצרת מאי קא משמע לן איבעית אמר ר' יהודה אמר דארץ ישראל קמ"ל ואיבעית אימא דאי טעין טענתיה טענה (בבא בתרא קמו.)

The connection is that it is random. The מימרא הודה אמר רב '' יהודה אמר רב '' is possibly teaching us something that is not the main subject matter that we are studying. It is a מילתא אגב אורחיה קא משמע לן also the פסוק quoted by מילתא אגב אורחיה קא משמע לן is seemingly random since one might think the redemption is not related to faulty judgements. Finally there is a connection to the land of Israel which is very praiseworthy, since according to "' י עקיבא מבעריב, who were meriting of the פרשה of inheritance laws to daughters to be written, these women were the daughters of the מקושש, the Sabbath desecrater. We see that there is a discussion towards the beginning of יוצאי מצריים or the באי הארץ or the באי הארץ, but never-the-less there might be a connection between the redemption from Egypt, in order to get the תורה, in order to fulfill all the מצוות all the תלוי בארץ, and to enter the land of Israel, and to live there and settle the land.





"Aha!"

## דף יומי צדאשוצאו וממצ זהם

## Who Said Anything About Crocuses?

In בבלי this phrase seems out of place;

בשלמא כרכום חזי אלא קוצים למאי חזי אמר רבי חנינא מאי טעמא דר' אליעזר שכן בערביא מקיימין קוצים בשדות לגמליהן בשלמא כרכום הזי אלא קוצים למאי חזי אמר רבי חנינא מאי טעמא בתרא קנו:)

The גמרא explains why thorns in the vineyard is כלאים according to גמרא. Crocus (Saffron) the גמרא understands why this is an importan השוב thing that would constitute a forbidden mixture in a כרם, etc.

The question is who said anything about Crocus?

According to the version found in the ירושלמי this phrase of the גמרא is more understandable.

אמר רבי יוסי ברבי בון עילא היה רוצה לקללן שהן זורעין כורכמין בכרם (ירושלמי בבא בתרא לד.)

# Joke

What did the Rav call the new shul that was made for the people of the city that were מחלל שבת בפרהסיא?

He called it a

בור וחולייתה מצטרפין לעשרה (שבת צט.)(עירובין צט:)

## יומי או זממצ אמם אמם אמם

#### בנות צלפחד



"Did I ask too soon? Did I jump the gun?"

# To Know When To Talk צו צח צט ק

שבעה דברים בגלם ושבעה בחכם חכם אינו מדבר לפני מי שגדול ממנו בחכמה ובמנין ואינו נכנס לתוך דברי חברו ואינו נבהל להשיב שואל כענין ומשיב כהלכה ואומר על ראשון ראשון ועל אחרון אחרון ועל מה שלא שמע אומר לא שמעתי ומודה על האמת וחלופיהן בגלם (פרקי אבות פרק ה משנה ט)

One of the differences between a בלם and a גלם is that the הכם knows when to talk, and when not to talk in the presence of someone who is greater than him (talking in their presence, perhaps contradicting them or interrupting them).

#### To Know When To Darshen

אמר ר' חידקא שמעון השקמוני היה לי חבר מתלמידי רבי עקיבא וכך היה ר' שמעון השקמוני אומר יודע היה משה רבינו שבנות צלפחד יורשות הן אבל לא היה יודע אם נוטלות חלק בכורה אם לאו וראויה היתה פרשת נחלות ליכתב על ידי משה אלא שזכו בנות צלפחד ונכתבה על ידן ויודע היה משה רבינו שהמקושש במיתה שנאמר מחלליה מות יומת אבל לא היה יודע באיזו מיתה הוא ימות וראויה היתה פרשת מקושש ליכתב על ידי משה אלא שנתחייב מקושש ונכתבה על ידו ללמדך שמגלגלין זכות על ידי זכאי וחובה על ידי חייב (בבא בתרא קיט:)

Bear in mind who is תלמיד a שמעון השקמוני of. He was a ר' עקיבא. Take a look at what ר' עקיבא said in מסכת שבת שבת.

ת"ר מקושש זה צלפחד וכן הוא אומר ויהיו בני ישראל במדבר וימצאו איש וגו' ולהלן הוא אומר אבינו מת במדבר מה להלן צלפחד אף כאן צלפחד דברי ר' עקיבא אמר לו ר' יהודה בן בתירא עקיבא בין כך ובין כך אתה עתיד ליתן את בדין אם כדבריך התורה כיסתו ואתה מגלה אותו ואם לאו אתה מוציא לעז על אותו צדיק ואלא הא גמר גזירא שוה ג"ש לא גמר אלא מהיכא הוה מויעפילו הוה וכו. (שבת צו:-צז.)

If שמעון השקמוני were caused to be written by the same family. Either way (even if he doesn't hold like his Rebbe) we see in שבת that ר' יהודה בן בחירא said to 'ר יהודה בן בחירא that אקיבא that he shouldn't have darshened what he did, however according to יד' עקיבא it was the right thing to darshen. However everyone agrees that the בנות צלפחד were considered to be חכמניות at the correct time.

תנא בנות צלפחד חכמניות הן דרשניות הן צדקניות הן חכמניות הן שלפי שעה דברו דא"ר שמואל בר רב יצחק מלמד שהיה משה רבינו יושב ודורש בפרשת יבמין שנאמר כי ישבו אחים יחדו אמרו לו אם כבן אנו חשובין תנה לנו נחלה כבן אם לאו תתיבם אמנו מיד ויקרב משה את משפטן לפני ד' דרשניות הן שהיו אומרות אילו היה לו בן לא דברנו וכו. וכו. (בבא בתרא קיט:)

So you see the reason why they were considered הכמניות is because they spoke לפי שעה at the appropriate time, as דרשניות and they figured out all of the דרשניות and they figured out all of the דרשנית, but what made them הכמניות is that they brought all this up to משה רבינו at an appropriate time when he was teaching that סוגיא. So this is an example of "To know when to bring up the סוגיא along with all the

## דף יומי בדאשובאו ומנסע קהם

. They were מיד ויקרב משה את משפטן לפני ה' was משה רבינו, perhaps this is similar to saying אחל מאמר. Then he asked God, and God told him the answer and then he heard the answer.

To Know When To Answer ואינו נבהל להשיב

כדכתיב בספר בן סירא הכל שקלתי בכף מאזנים ולא מצאתי קל מסובין וקל מסובין חתן הדר בבית חמיו וקל מחתן אורח מכניס אורח וקל מאורח משיב דבר בטרם ישמע שנאמר משיב דבר בטרם ישמע אולת היא לו וכלמה (בבא בתרא צח:)

To Know When Not To Talk .אינו מדבר וכו

מכאן אמרו חכמים יפה שתיקה לחכמים קל וחומר לטפשים שנאמר אויל מחריש חכם יחשב (פסחים צט.)

We find throughout ש"ס that the great אמוראים ותנאים sometimes hinted or communicated through gestures or hand motions. Here is one example which we find in בבא בתרא:

כי קם אמר ר' נחמן בר יצחק לרבא מאי אחוי לך אמר ליה במיפה את כחו (בב"ב קנב:)

So sometimes you should know how to say things without saying anything at all.

מלמד שהאשה תובעת בלב וכו. כי קאמרינן דמרציא ארצויי (עירובין ק:)

## דף יומי צדאטוצאו וממפע אמם

ירידת הדורות זמרציא ארצויי

להבדיל אלף אלפי הבדלות



# At a dance party with Beyonce': Donald Trump's brand strategy' for the presidency is simply genius

Nitzan Fux|Yesterday | 11:26

## Trump's 'what is not said' marketing technique

Trump talks like a teenager, uses cynical and biting language, and even weaves in (subtle but deliberate) online conspiracies. If you are not familiar with the allegedly serious sex scandal involving P. Diddy, which allegedly took place at the parties he hosted, or the conspiracies linking him to celebrities like Beyoncé and Jennifer Lopez, then you're missing out on what's happening on TikTok.

This marketing tactic is quite genius, like a gift from heaven to Trump. How is it that people associated with P. Diddy, who has been accused of gross misconduct, are the ones supporting Kamala?

In a brilliant move, Trump encapsulated this scandal and the online conspiracies involving celebrities at P. Diddy's parties with a single line that says it all: "Kamala is at a dance party with Beyonce."

A good marketer knows that even what isn't said can support your brand.

## דף יומי בזאטובאו ומוסע זהם

#### דמרציא ארצויי

## **Sexual Purity**





#### דג דג דג

- .1 כל היד המרבה לבדוק בנשים משובחת ובאנשים תקצץ (נדה יג.)
- 2. איבעיא להו נדה מהו שתישן עם בעלה היא בבגדה והוא בבגדו וכו. וכו. (שבת יג.)
- 3. לא יגרע מצדיק עיניו בשכר צניעות שהיתה בה ברחל זכתה ו יצא ממנה שאול וכו. וכו. (מגילה יג:)

#### To Know When To Darshen

## **Sexual Purity**

In order to Darshen and teach students in matters of sexual purity such as laws of forbidden relationships etc. there is one requirement.

אין דורשין בעריות בשלשה (חגיגה יא:)

We do not darshen and teach matters of עריות forbidden relationships unless threre are less than three students in the class.

Related to עריות might be matters of יוחסין or lineage specifically that that contain products of forbidden relations.

There is alot to consider before the conditions might be ripe to darshen matters of יוחסין. A Rav has to know when to darshen matters of יוחסין, and when not to darshen matters of יוחסין.

בימי רבי פנחס בקשו לעשות בבל עיסה לארץ ישראל אמר להם לעבדיו כשאני אומר שני דברים בבית המדרש טלוני בעריסה ורוצו כי עייל אמר להם אין שחיטה לעוף מן התורה אדיתבי וקמעייני בה אמר להו כל ארצות עיסה לארץ ישראל וארץ ישראל עיסה לבבל נטלוהו בעריסה ורצו רצו אחריו ולא הגיעוהו ישבו ובדקו עד שהגיעו לסכנה ופירשו וכו. וכו. אמר רבי יוחנן היכלא בידינו היא אבל מה אעשה שהרי גדולי הדור נטמעו בה סבר לה כר' יצחק דאמר ר' יצחק משפחה שנטמעה נטמעה אמר אביי אף אנן נמי תנינא משפחת בית הצריפה היתה בעבר הירדן וריחקה בן ציון בזרוע עוד אחרת היתה וקירבה בן ציון בזרוע כגון אלו אליהו בא לטמא ולטהר לרחק ולקרב כגון אלו דידעין אבל משפחה שנטמעה נטמעה תאנא עוד אחרת היתה ולא רצו חכמים לגלותה אבל חכמים מוסרים אותו לבניהם ולתלמידיהן פעם אחת בשבוע ואמרי לה פעמים בשבוע אמר רב נחמן בר יצחק מסתברא כמאן דאמר פעם אחת בשבוע כדתניא הריני נזיר אם לא אגלה משפחות יהיה נזיר ולא יגלה משפחות (קידושין עא.)

This last מרא might be going according to the מאן דאמר that a הוטא is called a הוטא.

## דף יומי פדאפוצאו ומנסצ אמם

## To Know When To Darshen

## A Tale of Two Cities פפוניא and פפוניא



#### פפוניא

Perhaps מתנא might have had a lot to do with the city of פפוניא, but was he the Rabbi there?

(חולין קלט:)

(פסחים מב.)

Were there any other Rabbi's found Darshening in פפוניא? Meaning besides for ר' אחא בר יעקב.

דרשה ר' אחא בר יעקב בפפוניא וכו. (בבא בתרא טז.)

## **Darshening**

#### נציבין

Well we know that נציבין was אתריה בן יהודה בי יהודה.

א"ר יוסי פעם אחת הלכתי לנציבין מצאתי זקן אחד אמרתי לו כלום אתה בקי בר' יהודה בן בתירא אמר לי הן ועל שולחני הוא תדיר וכו. (יבמות קב.)

וכו. שלחו ליה לר' יהודה בן בתירא שלם לך ר' יהודה בן בתירא דאת בנציבין ומצודתך פרוסה בירושלים (פסחים ג:)

## דף יומי בזאטובאו ומנסע זהם

Were there any other Rabbi's found Darshening in נציבין? Meaning besides for שמלאי ...

דריש ר' שמלאי בנציבין שמן ר' יהודה ובית דינו נמנו עליו והתירוהו וכו. וכו. (עבודה זרה לו.)

## **Not Darshening**

#### נציבין



Here is a Rabbi who was Not Found, or rather "Found **Not", Darshening** in a place that might have been נציבין.

לוי איקלע לבי יוסף רישבא אייתו לקמיה רישא דטיוסא בחלבא ולא אמר להו ולא מידי כי אתא לקמיה דרבי אמר ליה אמאי לא תשמתינהו אמר ליה אתריה דר' יהודה בן בתירא הוא ואמינא דרש להו כר' יוסי הגלילי דאמר יצא עוף שאין לו חלב אם (חולין קטז.)

Now I think that ר' מתנא בר יעקב אחא ר' might have overlapped as far as when they lived, but I don't think that אמורא הודה בן בתירא, lived during the time of אמורא אמורא להודה בן בתירא.

## דף יומי בזאטובאו ומוסע קהם

#### וסימניך

## A City Of Two Tails

#### **Fathers And Sons**



מתא מחסיא

#### סימן לשיטת האבות ולשיטת הבנים מעשה אבות סימן לבנים

Sometimes perhaps you can use the שיטות or the מימרות of the fathers to remember the מימרות or the מימרות of the sons. Two examples:

1.

We know that מתא מחסיא was where 'ז's yeshiva was located. Perhaps that is also where is medicine cabinet was also kept as well. The גמרא mentions that one time there was found a dead rat in אמי 'ז's medicine cabinet on מוקצה. They didn't know if they were allowed to dispose of it since it was מוקצה. So 'ז' told them that they can grab it by its tail and dispose of it.

דההוא עכברתא דאשתכח בי אספרמקי דרב אשי ואמר להו רב אשי נקטוה בצוציתה ואפקוה (ביצה לו:)

פרש"י ד"ה בצוציתה . בזנבה

Now in מסכת בבא בתרא שמסכת שני son מר בר רב אשי based on a concept we find with the tail of a lizard. The גמרא says it is a rule that if a woman dies, the fetus always dies first. The גמרא says that this should be disproven based on the fact that we have seen it happen once that a fetus kicked three times in its mothers womb after the mother died. מר בר רב אשי answers that this phenomenon can be understood by looking at the lizards tail after the tail has been cut off of the lizard where we see that the tail still moves after it is cut off even though it is clearly not living any more since it has been completely severed from the lizards body. Now מר בר רב אשי might have been in the same city as his fathers ישיבה. He just might have been in his fathers מברא מחסיא in ישיבה.

תא שמע תינוק בן יום אחד נוחל ומנחיל בן יום אחד אין עובר לא הא אמר רב ששת נוחל בנכסי האם להנחיל לאחין מן האב אדוקא בן יום אחד אבל עובר לא מאי טעמא דהוא מיית ברישא ואין הבן יורש את אמו בקבר להנחיל לאחין מן האב למימרא דהוא מיית ברישא והא הוה עובדא ופרכס תלתא פרכוסי אמר מר בר רב אשי מידי דהוה אזנב הלטאה שמפרכסת (בבא בתרא קמב:)

One might ask why מר בר רב אשי used a lizards tail as an example of this phenomenon when we know that it is considered אמא, and as the ממא said the ריש פסחים הוא who compared his portion of מרומה to a

## יומי או זממצ אמם אמם אמם

lizards tail, showed that he had something wrong with his lineage, so why is מר בר רב אשי using this as an example of this phenomenon? Perhaps you can answer that in the case of the הא where they need to maintain themselves in the appropriate status of אהרה, so his analogy showed a lack of sensitivity to matters of אהרה, but in the case of אהר בר רב אשי he was mentioning the lizards tail perhaps because this is the most well known occurance of such a phenomenon, and since it is the most well known it is the best example to use to illustrate this phenomenon to the הלמידים.

2. ר' שמעון ובנו ודרכו של איש (יבמות עז.)(יבמות סה:)

Both ב"י שמעון and his son both darshen a פסוק to only be referring to men based on the logic of it is only the tec.. etc.. etc..

#### **Fathers And Sons**

The גמרא discusses a גט מקושר, and how the witnesses sign on it.

א"ל מי סברת עדים כסדרן חתימי עדים ממטה למעלה חתימי וליחוש דלמא מתרמיא ריעותיה בשיטה אחרונה וגייז ליה לשיטה אחרונה וגייז ליה לראובן בהדיה ומתכשר בבן יעקב עד דתנן בן איש פלוני עד כשר דכתיב ראובן בן בחד דרא ויעקב עד עלוויה וליחוש דלמא גייז להיה לראובן בן ומתכשר ביעקב עד דתנן איש פלוני עד כשר דלא כתיב עד ואיבעית אימא לעולם דכתב עד דידעינן בה דהא חתימות ידא לאו דיעקב הוא ודלמא בשמיה דאבוה חא שביק איניש שמיה דידיה וחתים בשמיה דאבוה ודלמא סימנא בעלמא הוא דשוויה דהא רב צייר כוורא ר' חנינא צייר חרותא רב חסדא סמ"ך רב הושעיא עי"ן רבא בר רב הונא מכותא לא חציף איניש לשוויה לשמיה דאבוה סימנא (בבא בתרא קסא:)

The גמרא has established that by a גט מקושר the signature of the witnesses is on the other side of the parchment of where the main document is written and the signatures begin from the bottom line of the document. The גמרא asks if so the holder of the document can cut off the bottom line of the parchment if it adds stipulations that might be unfavorable towards him, and leave on the back side of the document just the segments of the signatures containing the names of the fathers, and he would claim that the witnesses signed using their fathers names as symbols of their signatures. The גמרא answers that that would not be believed since people are not so impudent to use their fathers names as symbols of their signatures.

Having mentioned this perhaps one might wonder about in a case where the witnesses have the same name as their fathers. If you think this is unlikely, wait a second. I found twelve in o"w.

Here they are:

## יומי או וממצ אתם אתם אתם

## אסיקו ליה ... על שמיה

They named the son after the father

I counted **twelve** times in 5"\varphi that you have a son with the same name as his father:

- 1. אבא בר אבא (ברכות יח:)
- 2. אחא בר אחא (שבת קא.)
- 3. אידי בר אידי (חולין צח.)
- 4. בונייס בן בונייס (עירובין פה:)
- 5. חנין בר חנין (מועד קטן כה:)
  - 6. ינאי בר ינאי (מגילה לב.)
- (.ועקב בר יעקב (סנהדרין עו.)
- 8. חנילאי בר חנילאי (עבודה זרה יח:)
- 9. ר' חייא בריה דר' חייא בר נחמני (עבודה זרה לא.)
  - 10. מרי בר מרי (בבא בתרא צא.)
  - 11. חנינה בן חנינה (ירושלמי נזיר כ.)
  - (ירושלמי גיטין ב:) ר' יוסי בן יוסי (ירושלמי גיטין ב:)

#### To Know How To Talk In The Presence Of A הכם

#### ג כג מג סג פג קג קכג קמג 143 123 103 83 63 3 3 3 ג כג מג סג פג קג קכג קמג

ג: הנהו תרי תלמידי דהוו יתבי קמיה דרב חד אמר שויתינן האי שמעתא כדבר אחר מסנקן וחד אמר שויתינן האי שמעתא כגדי מסנקן ולא אישתעי רב בהדי דהאיך הנהו תרי תלמידי דהוו יתבי קמיה דהלל וחד מינייהו ר' יוחנן בן זכאי ואמרי לה קמיה דרבי וחד מינייהו ר' יוחנן חד אמר מפני מה בוצרין בטהרה ואין מוסקין בטהרה וחד אמר מפני מה בוצרין בטהרה ומוסקין בטומאה אמר מובטח אני בזה שמורה הוראה בישראל ולא היו ימים מועטים עד שהורה הוראה בישראל הנהו תלתא כהני חד אמר להו הגיעני כפול וחד אמר הגיעני כזינ הלטאה בדקו וחריו ומצאו בו שמץ פסול והא אין בודקין מן המזבח ולמעלה לא תימא שמץ פסול ואי בעית אימא שאני התם דאיהו דארע נפשיה

(פסחים ג:)

**כג:** תנן ניפול הנמצה בתוך חמשים אמה הרי הוא של בעל השובך ואף על גב דאיכא אחרינא דנפיש מיניה בדליכא וכו. וכו. בעי ר' ירמיה רגלו א' בתוך נ' אמה ורגלו אחת חוץ לחמשים אמה מהו ועל דא אפקוהו לר' ירמיה מבי מדרשא

(בבא בתרא כג:)

We see that שואל שלא כהוגן was שואל שלא he didn't ask properly, so they kicked him out of the ישיבה.

מג: בעא מיניה ר' אבינא מרב ששת בת הניזונת מן האחין מעשה ידיה למי וכו. מתיב ר' יוסף מעשה ידיה ומציעתה אע"פ שלא טבתה מת האב הרי הן של אחין וכו. וכו. אמר רבה בר עולא לא נצרכה אלא להעדפה אמר רבא גברא רבה כרב יוסף לא ידע דאיכא העדפה וקמותיב תיובתא אלא אמר רבא ר' יוסף מתניתין גופא קשיא ליה דקתני מעשה ידיה ומציאתה וכו. וכו.

(כתובות מג.)

You see that a גברא רבה such as יוסף if he asks a question and seemingly there is an obvious answer, his question should be taken seriously and further effort should be expended in order to try to understand it. Incidentally you see here how much admiration אבר had for his Rebbe רבא.

## יומי אם או זממצ אמם אמם

סג: רבינא סר סכינא בבבל א"ל ר' אשי מאי טעמא אבד מר הכי א"ל והא ר' המנונא אורי בחרתא דארגיז בשני דר' חסדא א"ל לאו אורי אתמר א"ל אתמר אורי ואתמר לא אורי בשני דר' הונא רביה הוא דלא אורי ואורי בשני דר' חסדא דתלמיד חבר דיליה הוה ואנא נמי תלמיד חבר דמר אנא

(עירובין סג.)

It is prohibited for a אתריה to pasken the הלכה in the אתריה or locale of his Rebbe. The boundary for this is 3 פרסאות. So even though it is not literally before the הכם (in front of him in his presence) in a certain sense perhaps we can call it "in the presence of the "".

פג: ותו ר' מאיר ור' יהודה ור' יוסי הוו קא אזלי באורחא ר' מאיר הוה דייק בשמא וכו.

(יומא פג:)

What is being דורש בשמא based on? It surely is not superstition. So perhaps it shows a sensitivity to the תורה if someone names his children names that are not found in פסוקים that might give the name a negative connotation such as כי דור תהפוכות המה one of מולה. So one should know how to name his kids in the presence of a הכם.

קג: אמר ר' הונא לשון חכמים ברכה לשון חכמים עושר לשון חכמים מרפא

(כתובות קג.)

Perhaps when talking to a הכם you should know things about the language of הכמים. The language of הכמים. The language of הכמים. The language of הכמים

קכג : מאי קדמתה לאה ברחמים דכתיב ועיני לאה רכות מאי רכות אילימא רכות ממש אפשר בגנות בהמה טמאה לא דבר הכתוב דכתיב מן הבהמה הטהורה ומן הבהמה אשר איננה טהורה בגנות צדיקים דבר הכתוב אלא א"ר אלעזר שמתנותיה ארוכות

רשב"ם על חומש וויר"ש

(רב דויטש)

According to ביר's פשט it is not a גנאי to her since it is a praise to her that she was told she was supposed to marry שט and she knew that he was a מלסתם את הבריות. Ve'simanaich she said to herself "Could things be any "Vorse" פוויר"ש?

(בבא בתרא קכג.)

קמג : ההוא דאמר לה לדביתהו נכסיי ליך ולבניך א"ר יוסף קנתה מחצה ואמר רב יוסף מנא אמינא לה דתניא רבי אומר והיתה לאהרן ולבניו מחצה לבניו וכו. וכו.

(בבא בתרא קמג.)

Perhaps there is to wonder why is the ממרא bringing a proof from the פפסוק? Isn't the preferred criterion for defining this to see what is the לשון בני אדם, as we find by נדרים? Even on the next ממרא asks about if one would refer to one son as sons (in a case where he has a son and a daughter). The ממרא tries to bring proofs from ממרא doesn't bring proofs from ממרא למרא doesn't bring proofs from מר בר רב אשי is that a person does not refer to his sons sons as his sons. The ממרא than brings a ברייתא to support him.

## דף יומי בזאפאז וממפ זהם

תניא כוותיה דמר בר רב אשי המודר הנאה מבנים מותר בבני בנים (שם)

So you see that the גמרא is saying that we go after the בני אדם just like by נדרים.

Anyways perhaps we see from here that people should be speaking as the הורה speaks.

הא קמ"ל דשנים במקושר כעד אחד בפשוט מה התם פסולא דאורייתא אף הכא נמי פסולא דאורייתא תדע דשלחו מתם חברייא לר'
ירמיה עד אחד בכתב ועד אחד על פה מהו שיצטרפו אליבא דתנא קמא דרבי יהושע בן קרחה לא תיבעי לך דאפילו שנים בכתב
ושנים על פה לא מצטרפי אלא כי תיבעי לך אליבא דר' יהושע בן קרחה שנים בכתב ושנים על פה הוא דמצטרפי אבל עד אחד
בכתב ואחד על פה לא מצרפינן או דלמא לא שנא שלח להו אני איני כדיי ששלחתם לי אלא כך דעת תלמידכם נוטה שיצטרפו וכו.
וכו. ועל דא עיילוהו לרבי ירמיה בבי מדרשא:

פרשב"ם ד"ה על דא עיילוהו . שהשיב להם כהוגן דהא דאפקוהו ששאל שלא כהוגן וכו. וכו.

(בבא בתרא קסה:)

#### ומודה על האמת

Here are some examples of being מסכת בבא בתרא in מודה על האמת.

דדרש רבא שני נשים שילדו ב' זכרים במחבא כותבין הרשאה זה לזה א"ל רב פפא לרבא והא שלח רבין דבר זה שאלתי לכל רבותי ולא מרו לי דבר ברם כך אמרו משום ר' ינאי הוכרו ולבסוף נתערבו כותבין הרשאה זה לזה לא הוכרו אין כותבין הרשאה זה לזה הדר אוקי רבא אמורא עליה ודרש דברים שאמרתי לכם טעות הן בידי ברם כך אמרו משום ר' ינאי הוכרו ולבסוף נתערבו כותבין הרשאה זה לזה (בבא בתרא קכז.)

בחזקת מי ר' אילא אמר בחזקת יורשי האם ר' זירא אמר בחזקת יורשי הבן כי סליק רבי זירא קם בשיטתיה דרבי אילא קם רבה בשיטתיה דר' זירא אמר ר' זירא שמע מינה אוירא דארץ ישראל מחכים וכו. וכו. (בבא בתרא קנח:)

## ועל מה שלא שמע אומר לא שמעתי

Here are some examples of ירושלמי מסכת בבא בתרא in ועל מה שלא שמע אומר ירושלמי.

- 1. רבי חניןבשם ר' יהושע בן לוי חיזרתי על כל בעלי לשונות לידע מה דיאתימון ולא אמר לי אדם דבר
  - 2. (ירושלמי בבא בתרא כט.)
  - 3. ר' יצחק בעי מימר פנסטה ולא אשכח מה הדא הילכתא תינייתא (ירושלמי בב"ב כה.)

## דף יומי בזאטובאו וממפ אמם

#### בבא בתרא







There is just too much to write on בבא בתרא, and perhaps many more qualified to write it than I am. For after all, who am I compared to all the great Rabbis that preceded me. I am nothing compared to the great Rabbi's of today's generation and my Rebbeim, and afortiori that I am nothing compared to the ראשונים. So why should I write?

אם יש בהן ממש מפני מה לא נכתבו אמר קרא עשות ספרים הרבה אין קץ (עירובין כא:)

Perhaps one can say that the same is true in the case of writing on בבא בתרא.

This מסכת is like an overflowing wellspring.

כמעיין הנובע (בבא בתרא קעה:)

## יומי או זממצ אמם אמם אמם

#### ירידת הדורות

#### קלו קלז קלח

מתקיף לה ר' חנינא מסורא מי איכא מידי דאנן לא ידעינן וספרי ידעי שאלונהו לספרי דאביי וידעי ולספרי דרבא וידעי (בב"ב קלו.)

וכו. וכו. לר' יוחנן וכו. וכו. ולית אנא ידע מה הן אמרין וכו. וכו. (חולין קלז:)

ת"ר כשנכנסו רבותינו לכרם ביבנה אמרו עתידה תורה שתשתכח מישראל שנאמר הנה ימים באים וכו. (שבת קלח:)

They were more מחמיר:

אמר מר עוקבא אנא להא מילתא חלא בר חמרא לגבי אבא דאילו אבא כי הוה אכיל בשרא האידנא לא הוה אכל גבינה עד למחר כי השתא ואילו אנא בהא סעודתא הוא דלא אכילנא לסעודתא אחריתא אכילנא וכו. (חולין קה.)

They were more מקיל:

וכו. וכו. אני שראיתי את ר' יוחנן שאכל כדי הוא ר' יוחנן לסמוך עליו בפניו ושלא בפניו אתה לא ראית אותו לא תאכל בין בפני בין שלא בפני (פסחים נא.)

#### ירידת הדורות

אנו כחמורים וכו. (שקלים יג:)(שבת קיב:)

You see what אבא שאול says in יומא:

מיקירי ירושלים לא היו ישנים כל הלילה כדי שישמע כ"ג קול הברה ולא תהא שינה חוטפתו תניא אבא שאול אמר אף בגבולין היו עושין כן זכר למקדש אלא שהיו חוטאין וכו. וכו. (יומא יט:)

You see a similar idea based on יבמות in יבמות.

בראשונה שהיו מתכוונין לשם מצוה מצוות יבום קודמת למצוות הליצה ועכשיו שאין מתכוונין לשם מצוה אמרו מצוות חליצה קודמת למצוות יבום וכו. וכו. מעיקרא סברי לה כאבא שאול וכו. וכו. דתניא אבא שאול אומר הכונס את יבמתו לשם נוי ולשום אישות ולשום דבר אחר אילו פוגע בערוה וקרוב אני בעיני להיות הולד ממזר וכו. וכו. (יבמות לט:)

Something similar from ר' יוחנן:

ואמר ר' יוחנן נהירנא כד הוו מטיילין טליא וטלייתא בשוקא כבר שית עשרה וכבר שב עשרהולא הוו חטאן (בבא בתרא צא:)

משמת ר' מאיר בטלו מושלי משלים משמת בן עזאי בטלו השקדנים וכו. (סוטה מט.)

אמר ר' יוחנן לבן של ראשונים כפתחו של אולם ושל אחרונים כפתחו של היכל וכו. וכו. (עירובין נג.)

שופריה דרב כהנא מעיק שופריה דר' אבהו שופריה דר' אבהו מעין שופריה דיעקב אבינו שופריה דיעקב אבינו מעין שופריה דאדם הראשון (בבא בתרא נח.)

חומץ בן יין (בבא מציעא פג:)

The previous generation had prophecy, and they had רוה הקודש:

## דף יומי צדאטוצאו ומוסע זהם

דת"ר משמתו חגי זכריה ומלאכי נסתלקה רוח הקודש מישראל ואע"פ כן היו משתמשים בבת קון שפעם אחת היו מסובין בעליית בית גוריא ביריחו נתנה עליהן בת קול מן השמים ואמרה יש בכם אדם אחד שראוי שתשרה שכינה עליו אלא שאין דורו ראוי לכך וכו. וכו. (סוטה מח:)

The previous generation were able to make it rain:

רבה גזר תעניתא בעי רחמי ולא אתא מיטרא אמרו ליה והא רב יהודה כי הוה גזר תעניתא אתא מיטרא אמר להו מאי אעביד אי משום תנויי אנן עדיפינן מינייהו דבשני דרב יהודה כל תנויי בנזיקין הוה ואנן קא מתנינן בשיתא סדרין וכי הוה מטי רב יהודה בעוקצין האשה שכובשת ירק בקדירה ואמרי לה זיסים שכבשן בטרפיהן טהורין אמר הויי' דרב ושמואל קא חזינא הכא ואנן קא מתנינן בעוקצין תליסר מתיבתא ואילו רב יהודה כי הוה שליף חד מסאנא אתי מיטרא ואנן קא צווחינן כולי יומא וליכא דאשגה בן אי משום עובדא וכו. (תענית כד.-כד:)



















## דף יומי בדאשובאו ומנספ אמם

#### ירידת הדורות

## קטן שבכולן רבן יוחנן בן זכאי

אמרו עליו על ר' יוחנן בן זכאי שלא הניח וכו. וכו. וגמטריות (בבא בתרא קלד.)

Oh, how far we have fallen in mental capacity in comparison the the great minds of the previous generations. ייוחנן בן זכאי didn't need to make use of the Gematria Google Sheets formula in order to calculate גמטריות. He made all of the calculations in his mind. Unfortunately our generation is not on this level. So here is the Google Custom Formula Code for the Gematria Formula.

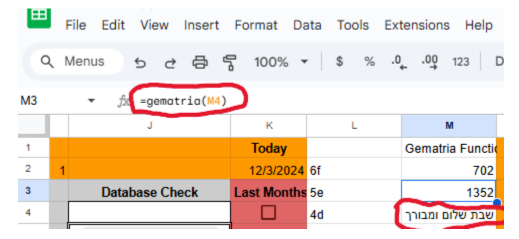
Here is how to make the custom גמטריא formula in google sheets using the Cloud based java script Google Apps Script platform. Here is the code:

```
/**
        * Calculates the Gematria value of a given Hebrew word or phrase.
        * @param {string} input The Hebrew word or phrase.
        * @return {number} The Gematria value.
        * @customfunction
        */
function GEMATRIA(input) {
                 const gematriaValues = {
                                     '9 :'ט': 5, 'ז': 7, 'ז': 7, 'מ': 4, 'ה': 5, 'וֹ': 6, 'ז': 7, 'ח': 8, 'ט': 9, 'מ': 1, 'α': 1, '
                                     'ין': 10, 'כ': 20, 'ד': 20, 'ל': 30, 'מ': 40, 'מ': 40, 'נ': 50, 'ן': 50, 'נ': 70, 'נ': 50, 'ן': 70, 'נ': 70, 't': 70, 't
                                     '200 'ס': 60, 'ע': 70, 'פּ': 80, 'ף': 80, 'צ': 90, 'ק': 90, 'ק': 100, 'ק': 90, 'ק': 900, 'ק': 900, 'מ
                                     '400 :'ח' ,300 :'ש
                 };
                 let gematriaSum = 0;
```

## דף יומי בדאפופאו ומנסצ קהם

```
for (let i = 0; i < input.length; i++) {
  const letter = input[i];
  if (gematriaValues[letter] !== undefined) {
    gematriaSum += gematriaValues[letter];
  }
}
return gematriaSum;
}</pre>
```

And Here is how it ends up looking in the spreadsheet.



## דף יומי או ומסצ אמם אמם

## To Know To Have Reverance From The Presence Of A הכם

#### כ כא כב כג כד כה כו 26 25 24 23 22 21 20

The חכם teaches you תורה. Perhaps one who is learning תורה from his רבי should have awe, just like when the חורה was given at יסיני.

כ: כדאשכחן בסיני (ברכות כ:)

The הכם has the power to save the whole city.

כא: בסורא הוות דברתא בשיבבותיה דרב לא הוות דברתא סבור מינה משום זכותיה דרב דנפיש איתחזי להו בחילמא רב דנפישא זכותיה טובא הא מילתא זוטרא ליה לרב אלא משום ההוא גברא דשייל מרא וזבילא לקבורה. בדרוקרת הוות דליקתא ובשיבבותיה דרב הונא לא הוות דליקתא סבור מינה בזכותא דרב הונא דנפיש איתחזי להו בחילמא האי זוטרא ליה לרב הונא אלא משום ההיא איתתא דמחממא תנורא ומשיילא לשיבבותיה. (תענית כא:)

כב: רב דימי מנהרדעה אייתי גרוגרות בספינה א"ל ריש גלותא לרבא פוק חזי אי צורבא מרבנן הוא נקיט ליה שוקא א"ל רבא לרב אדא בר אבא פוק תהי ליה בקנקניה נפק אזל בעא מיניה פיל שבלע כפיפה מצרית והקיאה דרך בית הרעי מהו לא הוה בידיה א"ל מר ניהו רבא טפח ליה בסנדליה א"ל בין דידי לרבא איכא טובא מיהו על כרחך אנא רבך ורבא רבה דרבך (בבא בתרא כב.)

In the presence of a חכם and תלמידי חכמים you can't just ask whatever you want.

כג: בעי ר' ירמיה רגלו אחת בתוך נ' אמה ורגלו אחת חוץ מחמשים אמה מהו ועל דא אפקוהו לרבי ירמיה מבי מדרשא

(בבא בתרא כג:)

In the presence of a חכם and חלמידי חכמים you can't just ask whatever you want.

כד: רבי ינאי ורבי יוחנן הוון יתבין עאל רבי יודן נשייא ושאל וכל בת ירשת נחלה ממטות מהו אמרו ליה מקיש מטה האב למטה האם מה מטה האב אין לבת במקום הבן אף מטה האם אין לבת במקום בן או חילוף מה מטה האם יש לבת במקום בן אף מטה האב יש לבת במקום בן אמר ליה רבי יוחנן איתא מן תמן לית אהן גוברא בעי מישמע מילה דאורייא (ירושלמי בבא בתרא כד:)

If the הכמים of the previous generation were like angels, then הכמים of our generation are like people.

אמר ר' זירא אמר רבא בר זימונא אם ראשונים בני מלאכים אנו בני אנשים וכו. (שבת קיב:)

כה: מאי מצוה דאמר ר' יהודה אמר רב כך היה מנהגו של ר' יהודה בר אילעאיע"ש מביאים לו עריבה מלאה חמין ורוחץ פניו ידיו ורגליו ומתעטף ויושב בסדינין המצוייצין ודומה למלאך ה' צבאות וכו. (שבת כה:)

Don't think that you can just get close to the חכם, and be as close as you want.

והוי מתחמם כנגד אורן של חכמים והוי זהיר בגחלתן שלא תכוה שנשיכתן נשיחת שועל ועקיצתן עקיצת עקרב ולכישתן לחישת שרף וכל דבריהם כגחלי אש (פרקי אבות ב:טו)

מתני' אין קורעין ולא חולצין ואין מברין אלא קרוביו של מת ואין מברין אלא על מטה זקופה :גמ' וכו. חכם שמת הכל קרוביו הכל קרוביו סלקא דעתך אלא הכל כקרוביו וכו. וכו. (מועד קטן כה.)

The דיוק here is "כ"קרוביי "like" his relatives, but not actually his relatives.

כו: רבא איתרע ביה מילתא על לגביה אבא בא מרתא דהוא אבא בר מניומי רבא זקיף אבא בא מרתא כפי אמר כמה לית ביה דעתא להאי צורבא מרבנן.(מועד קטן כו:)

## דף יומי בזאטובאו וממפ אמם

Artscroll Note 51: [For we are not so close that he should join me in sitting on an overturned bed.] According to the other explanation of this Gemara cited in note 49, he was lacking in sense for he saw no indication that Rava was insensitive to his loss (*Rashi ms*)/

[It seems, at first glance, unbefitting for an Amora like Rava to speak so derogatorily about another person, let alone a Torah scholar. A similar statement can be found in Yevamos 9a and menachos 80b, where Rebbi, upon hearing a comment made by Levi, exclaimed: It seems to me that he has no brain in his skull. Chavos Yair explains this statement by citing the ruling of Rambam (Talmud Torah 4:5): "A teacher who sees that his students are being negligent in their studies and not applying themselves properly, and have as a result displayed a lack of comprehension, must be angry with them, and embarrass them so as to sharpen their minds." Rebbi, of whom it was said, "Upon the death of Rebbi, humility disappeared" (Sotah 49a) certainly did not make his comment about Levi out of anger or haughtiness. Rather, he was chastising his student, whom he knew to be a great man, for a mistake which could only have been the result of inattentiveness. Presumably, Rava admonished Abba bar Marta, who was a young Talmudic scholar, in a similar vein.]

#### Lack Of Reverance From The Perspective Of The רבי

Perhaps one can ask a סתירה from two גמרא's.

ואף ספר משלי בקשו לגנוז שהיו דבריו סותרין זה את זה ומפני מה לא גנזוהו אמרי ספר קהלת לאו עיינינן ואשכחינן טעמא הכא נמי ליעיינן ומאי דבריו סותרים זה את זה כתיב אל תען כסיל כאולתו וכתיב ענה כסיל כאולתו לא קשיא הא בדברי תורה הא במילי דעלמא כי הא דההוא דאתא לקמיה דרבי אמר ליה אשתף אשתי ובניך בני אמר ליה רצונך שתשתה כוס של יין שתה ופקע אמר רבי חייא ההוא דאתא לקמיה דרבי חייא אמר ליה אמר אמר ליה רצונך שתשתה כוס של יין שתה ופקע אמר רבי חייא אהניא ליה צלותיה לרבי דלא לשווייה בני ממזירי דרבי כי הוה מצלי אמר יהי רצון מלפניך ה' אלהינו שתמילמי היום מעזי פנים ומעזות פנים. בדברי תורה מאי היא כי הא דיתיב רבן גמליאל וקר דריש עתידה אשה שתלד בכל יום שנאמר הרה ויולדת יחדיו ליגלג עליו אותו תלמיד אמר אין כל חדש תחת השמש א"ל בא ואראך דוגמתן בעוה"ז טפק אחוי ליה תרנגולת ותו יתיב רבן גמליאל וקא דריש עתידים אילנות שמוציאין פירות בכל יום שנאמר ונשא ענף ועשה פרי מה ענף בכל יום אף פרי בכל יום ליגלג עליו אותו תלמיד ואמר אין כל חדש תחת השמש אמר ליה בא ואראך דוגמתן בעולם הזה נפק אחוי ליה כמיהין ופטריות ואכלי מילת נברא בר קורא: ת"ר לעולם יהא אדם ענוותן כהלל ואל יהא קפדן כשמאי מעשה בשני בני אדם וכו. וכו.

(שבת ל:)

כי הא דיתיב ר' יוחנן וקא דריש עתיד הקב"ה להביא אבנים טובות ומרגליות שהם שלשים על שלשים וחוקק בהן עשר על עשרים ומעמידן בשערי ירושלים לגלג עליו אותו תלמיד השתא כביעתא דציצלא לא משכחינן כולי האי משכחינן לימים הפליגה ספינתו בים חדא מלאכי השרת דיתבי וקא מינסרי אבנים טובות ומרגליותת שהם ל' על ל' וחקוק בהן עשר ברום עשרים אמר להו הני למאן אמרו ליה שעתיד הקב"ה להעמידן בשערי ירושלים אתא לקמיה דרבי יוחנן אמר ליה דרוש רבי לך נאה לדרוש כאשר אמרת כן ראיתי אמר לו ריקא אלמלא ראית לא האמנת מלגלג על דברי חכמים אתה נתן עיניו בו ונעשה גל של עצמות וכו. וכו.

(בבא בתרא עה.)

The question is why didn't גמליאל 'do the same thing with his תלמיד that ר' יוחנן that ר' יוחנן?

Maybe we can suggest that the ר' גמליאל of ארי מחלמיד wanted to see an example of the phenomenon nowadays so ר' גמליאל הדש הדש החת השמש הי showed him an example of the phenomenon so that it shouldn't be a דבר חדש הדש השמש. However in the case of הלמיד הי the ייוחנן squestion was how is it possible to have such a large quantity of precious stones and gems, a material which clearly does exist in the world, so his questioning wouldn't have been answered by merely showing him an example in עולם הזה.

## יומי אם או זמטע אמם אמם

Alternatively perhaps we can answer that in the case of תלמיד אור במליאל שמא asking based on a פסוק. So therefore he was deserving of getting an answer. However in the case of אלגלג על דברי חכמים wasn't asking based on any other מלגלג על דברי חכמים. So therefore he was deemed to be a מלגלג על דברי חכמים. This would be the שבת in what it says in the אשבת in שבת in שבת in שבת in שברי תורה הא במילי דעלמא, Perhaps it might be interesting to note that there seems to be a מהר"ל שמודען מהרש"א and the מהרש"א in whether the מהרש"ל in the שמודען מודען מוד

## יומי פזאפאז ומסצ קאם





Gray Areas

## דף יומי בזאטובאו ומוסע זהם

## Opposite שיטות : Don't Be Confused

#### לז לז

Sometimes it might become confusing when there are תנאים with the same name, but with opposite שיטות. Here are two examples with הי יום and כרי יום.

We know that אסמכתא  $\Gamma$  יוסי holds that אסמכתא:

ר' יוסי סבר אסמכתא קניא (בבא בתרא קסח.)

On the other hand יוסי 'ז the אמורא holds אסמכתא לא קניא.

(ירושלמי בבא בתרא לז.)

We know that ר' יהודה התנא holds that there are ten types of ארזים.

(סוכה לז.)

On the other hand ר' יהודא האמורא holds that there are four types of ארזים.

(ר"ה כג.)

## The Conceptual מסורת הש"ס Not Able To Fit Through The Door





1. רב ושמואל ורב אסי איקלעו לבי שבוע הבן ואמרי לה לבי ישוע הבן רב לא עייל קמיה דשמואל שמואל לא עייל קמיה דרב אסי רב אסי מאן נתרח נתרח שמואל וניתי רב ורב אסי ונתרח רב או רב אסי רב מילתא בעלמא הוא דעבד ליה לשמואל משום ההוא מעשה דלטייה אדבריה רב עליה וכו.

(בבא קמא פ.-פ:)

- 2. לא הוה נפיק פוריא מבבא (מו"ק כה.)
- 3. אחוי לן מנא דלא שוי חביליה אייתי בודיא פשטיה לא הוה עייל בתרעאאמר להו אייתו מרי סיתרוה היינו מנא דלא שבו חביליה (בכורות ח:)

.4

## דף יומי צדאטוצאו וננוסע אמם

## The Conceptual מסורת הש"ס מסורת בנים אינם כבנים

- 1. מר בר רב אשי אמר לא קרו אינשי לבר ברא ברא תניא כוותיה דמר בר רב אשי המודר הנאה מבנים מותר בבני בנים (בבא בתרא קמג:)
- 2. רב אחא בר יעקב איטפל ביה ברב יעקב בר ברתיה כי גדל א"ל אשקיין מיא א"ל לאו בריך אנא והיינו דאמרי אינשי רבי רבי בר ברתיך אנא (סוטה מט.)

From the grandsons response in סוטה you wouldn't think to differentiate from daughters son and son's son, but from the היינו דאמרי אינשי you might think that. You see that this היינו דאמרי אינשי is not brought as a proof to בבא בתרא הו מר בר רב אשי Perhaps the reason is that allthough it is an expression that people say, it is still just an expression, and does not carry weight in הלכה.

# The Conceptual מסורת הש"ס מסורת נתפרדה חבילה

- 1. נתפרדה חבילה (גיטין נט:)
- 2. מת שני בחיי ראשון יחזרו נכסים ליורשי ראשון (בב"ב קלו:)

# The Conceptual מסורת הש"ס If I don't know, how could you know?

- 1. מתקיף לה ר' חנינא מסורא מי איכא מידי דאנן לא ידעינן וספרי ידעי (בב"ב קלו:)
  - 2. וכי רבי לא שנאה ר' חייא מנין לו (עירובין צב.)
    - 3. מה בין לי ולך (שבת קמ.)

## יומי ממפאז זממפ אמם

#### How could he know, and someone else know as well?

- 1. תא שמע הני שב שמעתא דאיתאמרן בצפרא בשבתא קמיה דרב חסדא בסורא בהדי פניא בשבתא קמיה דרבא בפומבדיתא מאן אמרינהו לאו אליהו אמרינהו אלמא אין תחומין למעלה מעשרה לא דלמא יוסף שידא אמרינהו (עירובין מג.)
- 2. אמר אביי תדע וכו. אלא אמר רבא תדע דאמר גברא רבה מילתא ומתאמרא משמיה דר' עקיבא בן יוסף כוותיה (בבא בתרא יב:)
- 3. אמר רבה בר רב הונא אע"ג דאמור רבנן שלשה דברים צריך אדם לומר וכו. צריך למימרינהו בניחותא כי היכי דליקבלינהו מיניה אמר רב אשי אנא לא שמיע לי הא דרבה בר רב הונא וקיימתי מסברא (שבת לד.)
- 4. דרש רב המנונא הרואה בבל הרשעה צריך לברך חמש ברכות ראה בבל אומר ברוך שהחריב בבל הרשעה ראה ביתו של נבוכדנצר וכו. וכו. אמר רב אשי אנא הא דרב המנונא לא שמיע לי אלא מדעתאי בריכתינהו לכולהו (ברכות נז:)
- 5. דתניא מעשה בתלמי המלך שכינס שבעים ושנים זקנים והכניסן בשבעים ושנים בתים ולא גילה להם על מה כינסן ונכנס אצל כל אחד ואחד ואמר להם כתבו לי תורת משה רבכם נתן הקב"ה בלב כל אחד ואחד עצה והסכימו כולן לדעת אחת וכתבו לו אלקים ברא בראשית וכו. וכו. (מגילה ט.)

## The Conceptual מסורת הש"ס Halachicly Chained for 24 hours

- 1. ותני חדא אסור לירד (עירובין ק.)
- 2. בעי אביי ידו של אדם מהו שתעשה ככרמלית מי קנגוה רבנן לאהדורי לגביה או לא (שבת ג:)
  - 3. אינקוט כרעא דסוסוותייהו עד דקבילו עלייהו דלא קא מצערו ליה (תענית כג:)
    - 4. ההוא אמגושא וכו. (בב"ב נח.)
  - (עירובין לה.) (עירובין לח:) (עירובין מט:) (עירובין נב:) (עירובין לה.) .5



## דף יומי צדאטוצאו ומוסע אמם

## The Conceptual מסורת הש"ס When Ever You Can You Should Be תולה

- 1. ותולין בכל דבר שהיא יכולה לתלות (נדה נה:)
- 2. ר' אבהו בשם ר' יצחק בן חקולא כל מה שאת יחול לתלות במחק תלה (ירושלמי בב"ב לה:)

If one wishes a certain thing then he should be תולה himself on a certain thing metaphorically speaking:

חמשה דברים צוה ר' עקיבא את ר' שמעון בן יוחי כשהיה חבוש בבית האסורין וכו. וכו. אמר לו אם בקשת ליחנק היתלה באילן גדול (פסחים קיב.)

Some say just so long as one is not יותר מדאי הכסא יותר בבית הכסא.

והתניא עשרה דברים מביאין את האדם לידי תחתוניות וכו. וכו. וי"א אף התולה עצמו בבית הכסא יותר מדאי (ברכות נה.)

## The Conceptual מסורת הש"ס A Wall Of People

Stationary people moving objects:

- 1. ר"ש אומר נותנן לחבירו וחבירו לחבירו (עירובין צה:)
- 2. שחט ישראל וקבל הכהן נותנו לחבירו וחבירו (פסחים סד.)

People passing through partitions of people:

- 3. אמר ליה ר' חסדא לרב נחמן נחמיה תלמידך שרוי בצער אמר לו עשה לו מחיצה של בני אךם ויכנס וכו. (עירובין מג:)
  - (טנהדרין יט.) אהתקינו שיהא העם עומדין ואבלים עוברין





## יומי אז זמטע אהם אזב

#### בבא בתרא ירושלמי

Before I begin, I want to introduce with a joke opener.

We know that הגיגה the following:

וליוצא ולבא אין שלום וכו. וכו. ור' יוחנן אמר אפילו מש"ס לש"ס (חגיגה י.)

Now ר' יוחנן was in א"י and he might have been the one who canonized the הלמוד ירושלמי, so certainly he was learning ירושלמי, and so for him it was important to stick to בבלי and not learn בבלי. Why is this? Well it is known that the בלי מסכת בבא בתרא has 176 blatt, and it is the largest מסכת in all of "ש. On the other hand, the ירושלמי בבא בתרא has 39 blatt. This is a joke. this can not be the real reason why ר' יוחנן preferred to only learn בבלי בבא בתרא first of all it is know that the בבלי בבא בתרא בתרא is not really that long, and it is only the lengthy commentary of the רשב"ם that gives it that illusion of being long. Secondly, even if it was long, it isn't longer than תורת כהנים which ובעיון learned in three days, and it took him only three months to learn it בעיון וה

נפק תנייה בתלתא יומי וסבריה בתלתא ירחי (יבמות עב:)

# Teaching All Of ש"ס Twice ר' יוחנן ור' אשי

I heard someone say that ר' יוחנן was the one that sealed or canonized the ירושלמי and that יר was the one who canonized בבלי . This about ר' אשי is brought in חולין חו חולין.

חולין ב: תוס' ד"ה אנא שחיטתן כשרה קא קשיא לי . משמע שרב אשי הקשה אותה קושיא ואע"פ שהיא גסוגיית הגמרא ומכאן ראיה שרב אשי סידר הגמרא אע:ג דאביי ורבא נמי אתו לשנויי הך קושיא והם קדמו הרבה לרב אשי שמא גם בימיהם הקשוה כבר

Now we know that הלמוד might have taught all of the תלמוד twice in his lifetime. This we can see from the following גברא in גברא:

אמר רבינא מהדורא קמא דרב אשי אמר לן ראשון קנה מהדורא בתרא דרב אשי אמר לן יחלוקו (בבא בתרא קנז:)

The רשב"ם explains:

רשב"ם ד"ה **מהדורא בתרא**. כשחזר לימודו פעם שניה נמצא בתשובת רב האי ובפר"ח רב אשי חיה ששים שנה ובכל שנה מחזר לימודו בשני חדשי הכלה ניסן ותשרי ולכשהגיעו שלשים שנה סיים כל לימודו וכן עשה בשלשים שנים אחרונים ומהדורא קמא היינו שלשים שנים ראשונים ומהדורא בתרא הן שלשים שנים אחרונים:

Despite how long it took יר אשי 'ז to finish teaching all of the תלמוד, we know that it only took him thirty days to review all of his learning from the מועד קטן הו מרא:

רב אשי איתחזי ליה בשוקא א"ל איתרח לי תלתין יומין ואהדרי לתלמודאי דאמריתו אשרי מי שבא לכאן ותלמודו בידו ביום תלתין אתא אמר ליה וכו. וכו. (מועד קטן כח.)

Is it possible that ר' יוחנן also finished teaching all of the תלמוד only twice in his lifetime?

## יומי בדאפופאז ומוסצ אם

I thought this בבא בתרא might give that impression.

כי אתו לקמיה דר' אמי אמר להו וכי מאחר שרבי יוחנן מלמדנו פעם ראשונה ושניה הלכה כרבי יוסי אני מה אעשה וכו.

(בבא בתרא קסח.)

The רשב"ם says the following about the terminology of פעם ראשונה ושניה:

כלומר כמה פעמים לימדנו רבי יוחנן הלכה כר' יוסי אני מה אעשה והיאך אומר לא קניא

Perhaps it is known that שייך lived older than 60 so it is not שייך to say that he only finished teaching all of only twice.

# Destined For Greatness ר' יוחנו

1. הנהו תרי תלמידי דהוו יתבי קמיה דהלל וחד מינייהו ר' יוחנן בן זכאי ואמרי לה קמיה דרבי וחד מינייהו ר' יוחנן חד אמר מפני מה בוצרין בטהרה ומוסקין בטומאה אמר מובטח אני בזה מפני מה בוצרין בטהרה וחד אמר מועטים עד שהורה הוראה בישראל

(פסחים ג:

2. ההיא עוברה דארחא אתו לקמיה דרבי אמר להו זילו לחושו לה דיומא דכיפורי הוא לחושו לה ואילחישא קרי עליה בטרם אצרך בבטן ידעתיך וגו' נפק מינה רבי יוחנן (יומא פב:)

Tragically she didn't live a long time after ר' יוחנן was born.

ר' יוחנן כי עברתו אמו מת אביו ילדתו מתה אמו (קידושין לא:)

## דף יומי בדאשובאו ומוספ זהם

# Sitting In The Presence Of רבי

הנהו תרי תלמידי דהוו יתבי קמיה דהלל וחד מינייהו ר' יוחנן בן זכאי ואמרי לה קמיה דרבי וחד מינייהו ר' יוחנן חד אמר מפני מה בוצרין בטהרה ומוסקין בטהרה וחד אמר מפני מה בוצרין בטהרה ומוסקין בטומאה אמר מובטח אני בזה שמורה הוראה בישראל ולא היו ימים מועטים עד שהורה הוראה בישראל

(פסחים ג:)

2. כי סליק איסי בר היני אשכחיה לר' יוחנן דקא מתני ליה וכו. אמר ליה מאן ריש סידרא בבבל אמר ליה אבא אריכא אמר ליה אבא אריכא קרית ליה דכירנא כד הוה יתיבנא אחר י"ז שורן אחוריה דרב קמיה דרבי ונקפי זיקוקין דנור מפומיה דרב לפומיה דרבי ומפומיה דרבי לפומיה דרב לפומיה דרב לפומיה דרב לפומיה דרבי לפומיה







#### בבא בתרא ירושלמי

An argument between the ירושלמי and the בבלי:

Perhaps there is a מחלוקת in regards to the פרק מי in the case of ירושה in the case of פרק מי in the case of שמת.

(בב"ב קמ.)(ירושלמי בב"ב ל:)

Also it seems that there is a מחלוקת in who holds what in this מחלוקת.

דתניא נכסי לך ואחריך לפלוני וירד ראשון ומכר ואכל השני מוציא מיד הלקוחות דברי רבי רשב"ג אומר אין לשני אלא מה ששייר ראשון (בר בתרא קלז.)

תני הראשון מוכר קרקע ואוכל פירות דברי רבי רבן שמעון מן גמליאל אומר אין לו אלא אכילת פירות בלבד

(ירושלמי בבא בתרא כט.)

Perhaps there is one thing that the ירושלמי and the בבלי agree on in בבא בתרא.

הכל צריכין למרי חיטיא (בב"ב קמו:)

פ' רשב"ם: סוגיות התלמוד ותרוצי משניות

## דף יומי בזאטובאו וממפ אמם

ברכות סד. פרש"י ד"ה למרי חיטיא. כלומר למי שקבץ שמועות

הוריות יד. פרש"י ד"ה **הכל צריכין למרי חיטיא**. כלומר ר' יוסף הוא מרי חיטיא שמשנה וברייתא סדורין לו מפי השמועה כנתינתן מהר סיני דמשנה וברייתא אבוהון דהלכתא

ר' יצחק בעי מימר פנסטה ולא אשכח מה הדא הילכתא תינייתא (ירושלמי בב"ב כה.)

Perhaps another thing they might agree on is that they both hold that a הלמיד הכם is a builder.

#### A תלמיד חכם Is A Builder

אמר ר' אלעזר אמר ר' חנינא תלמידי חכמים מרבים שלום בעולם שנאמר וכל בניך אוהבי ה' אל תקרי בניך אלא בוניך

(ברכות סד.)

אמר ר' בון בר כהנא קומי ר' לא לשייר לו מעשה ידידה אמר ליה לא מצינו אשה נשואה לזה ומעשה ידיה לזה רבי זעירא מקלס ליה וצווח ליה בנייה דאורייתא (ירושלמי בבא בתרא כט.)

It just isn't found that a woman is married to this man and her earnings is awarded to another man (her ex).



So a הלמיד חכם הלמיד הכם is a builder. What is he a builder of? The ירושלמי seems to say that he is a builder of בבלי seems to say that he is a builder of peace. Now it is known that all of the pathways of the חורה are peace. Perhaps it is no contradiction to say that a חלמיד חכם is a builder of name also a builder of peace.



The Pathway Of Peace

## דף יומי בדאשובאו ומספ אמם

## **Affordable Healthcare**



א"ל אסיא דמגן במגן מגן שוה (בב"ק פה.)

(ירושלמי בב"ב לב:) בעלה בעי א למאן שמעין לא קצץ למאן בעייה הן דקצץ והיא בעייה הן דלא

**Question:** What if the husband wants the doctor who will heal for free? Can the wife say אסייא דמגן במגן סיי not?

**Question:** What if the liable party in a damage case offers to heal the victim with a doctor who's prices are γς or set, and the victim wants a doctor who's prices are not γς?

#### היסח הדעת

## **Random Scorpions**

דר' זירא כי הוה משכח רבנן דמעסקי ביה אמר להו במטותא בעינא מנייכו לא תרחקוה דתנינא ג' באין **בהיסח הדעת** אלו הן משיח מציאה ועקרב (סנהדרין **צז**.)







"Bet you forgot about me didn't you"

## דף יומי בזאטובאו וממפ אמם

# US blasts Ben Gvir over visit to grave of extremist rabbi Kahane

State Department says celebrating legacy of 'terrorist' Kach party leader is 'abhorrent;' Jerusalem memorial event hosted by Ben Gvir's associate Bentzi Gopstein draws hundreds



National Security Minister Itamar Ben Gvir in the Knesset on November 13, 2024. (Chaim Goldbergl/Flash90)

The US State Department condemned National Security Minister Itamar Ben Gvir Wednesday after photos emerged showing the hardliner paying his respects at the grave of etc. etc.

#### Rabbi Meir Kahane. הרב מאיר כהנא

- Times Of Israel





## דף יומי או ומסצ אמם

#### ר' מאיר וחביריו

There is an interesting גמרא in בבא בתרא which says the following:

ומאי דברי הכל דרבנן לגבי ר' מאיר דברי הכל היא (בב"ב קנד:)

The question is why would it write that it is דברי הכל if there is a מחלוקת between הכמים and the חכמים? I want to suggest three possible answers.

1. Since דעת 'ה is arguing with the הכמים and he is a דעת יחיד so his בטל and so it is כמאן דליתא and so it is דמי so his בטל is בטל and so it is הלכות המנה הז זה. This is like a בינות המנה הז ט"ז brought down in the דמי.

ט"ז א"ח סימן תרל"ב ס"ק ג' כשרה וישנים תחתיו דכיון שהוא דבר מועט הוה כמאן דליתיה דמי וכתובבלבוש בזה שבטל הוא אצל הסכך הכשר כדין כל איסור הנתבטל בהיתר שנעשה האיסור היתר אבל ק"ל הא לא אמרינן כן אלא שבטל הוא אצל הסכך הכשר כדין אותו וצ"ע ואפשר שגם זה הללמ"מ הוא והכי אגמרינן א"נ מן התורה אפילו במכיר בשאין מכירין אותו וכאן מכירין אותו וצ"ע ואפשר שגם זה הללמ"מ הוא והכי אגמרינן א"נ מן התורה זיל בתר האיסור בטל ברוב דנא מסנהדרין ילפינן דבטל ברוב ושם ידעינן מי המזכה ומי המחייב ואפ"ה אמרה תורה זיל בתר רובא ובאיסורין צריך להשליך האיסור היינו מדרבנן ובסוכה של מצוה אוקמוה אדאורייתא עכ"ל וכו. וכו. ומ"ש ראיה מסנהדרין זה לא יגע ולא נגע דהתם לאו מטעם תערובות אמרינן זיל בתר רוב אלא דהתורה בטלה דעת המיעוט ול"ש שם שהמיעוט נהפך לרוב וכו. וכו.

You see that even the ט"ני agrees that in the case of סנהדרין of the בטל is בטל is.

The question is why does the גמרא say this only by ר' מארי?

2. The second possible answer is that as opposed to ר' יוסי for example where we would even hypothetically pasken like him even when he is paskening against the majority as it says in עירובין, never-the-less in the case of עירובין, we don't pasken like him when he argues with the majority.

הלכה וכו. וכו. וכרבי יוסי מחביריו וכו. וכו. רבי מאיר ור' יוסי הלכה כרבי יוסי וכו. וכו. איבעיא להו ר"מ ור"ש מאי תיקו (עירובין מו:)

3. A third possible answer is that due to the humble nature of איטה, his שיטה to that of his friends the המים, based on a שבת in גמרא.

א"ר שמעון בן אלעזר פעם אחת חש ר' מאיר במעיו ובקשנו לטרוף לו ייין ושמן ולא הנחנו אמרנו לו דבריך יבטלו בחייך אמר לנו אע"פ שאני אומר כך וחבירי אומרים כך מימי לא מלאני לבי לעבור על דברי חבירי הוא ניהו דמחמיר אנפשיה אבל לכולי עלמא שרי (שבת קלד.)

There is no connection between the second answer and the third answer because you see that ר' יוסי said the same thing.

(שבת קיח:) אני עולה לדוכן אני עולה לדוכן אם אומרים לי חבירי על דברי יודע אני בעצמי שאיני כהן אם אומרים לי חבירי על דברי חברי יודע אני בעצמי שאיני כהן שאיני כהן שאיני עולה (שבת קיח:)

Despite all this we see in הלכה כר' יוסי מחביריו.

## דף יומי בזאפאז וממפ זהם

#### ר' מאיר וחביריו ר' מאיר

#### He Was Completely Genius

א"ר אחא בר חנינא גלוי וידוע לפני מי שאמר והיה העולם שאין בדורו של רבי מאיר כמותו ומפני מה לא קבעו הלכה כמותתו שלא יכלו חביריו לעמוד על סוף דעתו שהיה אומר על טמא טעור ומראה לו פנים על טהור טמא ומראה לו פנים תנא לא ר"מ שמו אלא רבי נהוראי שמו ולמה נקרא שמו ר"מ שהוא מאיר עיני חכמים בהלכה ולא נהוראי שמו אלא רבי נחמיה שמו ואמרי לה רבי אלעזר בן ערך שמו ולמה נקרא שמו נהוראי שמנהיר עיני חכמים בהלכה אמר רבי האי דמחדדנא מחבראי דחזיתיה לר' מאיר מאחוריה ואילו חזיתיה מקמיה הוה מחדדנא טפי דכתבי והיו עיניך רואות את מוריך (עירובין יג:)

The genius of ר' מאיר had halachik ramifications.

אמר רשב"א מעשה בר' מאיר שהלך לעבר שנה בעסיא ולא היה שם מגילה וכתבה מלבו וקראה א"ר אבהו שאני רבי מאיר דמיקיים ביה ועפעפיך יישירו נגדך אמר ליה רמי בר חמא לרבי ירמיה מדפתי מאי ועפעפיך יישירו נגדך אמר לו אלו דברי תורה דכתיב בהו התעיף עיניך בו ואיננו ואפילו הכי מיושרין הן אצל ר' מאיר (מגילה יח:)

The genius of ר' מאיר had ramifications in syntax.

גופא אמר ר"ל פה קדוש יאמר דבר זה תני עדו איני והאמר עולא הרואה את ר"ל בבית המדרש כאילו עוקר הרים וטוחנן זה בזה אמר רבינא והלא כל הרואה ר"מ בבית המדרש כאילו עוקר הרי הרים וטוחנן זה בזה הכי קאמר בא וראה כמה מכבבין זה את זה וכו. וכו. (סנהדרין כד.)

## לכל זמן ועת There is a time for everything.



ר' מאנר

There is a time that דברי הכל is with the exclusion of the שיטה of יר' מאיר of:

ומאי דברי הכל דרבנן לגבי ר' מאיר דברי הכל היא (בב"ב קנד:)

#### And there is a time that דברי הכל is exclusively the יר' מאיר of ר' מאיר:

כשם ששליח צבור חייב כך כל יחיד ויחיד וכו': תניא אמרו לו לרבן גמליאל לדבריך למה צבור מתפללין אמר להם כדי להסדיר שליח צבור תפלתו אמר להם רבן גמליאל לדבריכם למה שליח צבור יורד לפני התיבה אמרו לו כדי להוציא את שאינו בקי אמר להם כשם שמוציא את שאינו בקי כך מוציא את הבקי אמר רבה בר בר חנה אמר ר' יוחנן מודים חכמים לרבן גמליאל ורב אמר עדיין היא מחלוקת שמעה רבי חייא בריה דרבה בר נחמני אזל אמרה לשמעתא קמיה דרב דימי בר חיננא אמר ליה הכי אמר עדיין עדיין היא מחלוקת אמר ליה רבה בר בר חנה נמי הכי קאמר כי אמר רבי יוחנןלהא שמעתא אפליג עליה ריש לקיש ואמר עדיין היא מחלוקת ומי אמר רבי יוחנן הכי והאמר רבי חנה ציפוראה אמר רבי יוחנן הלכתא כרבן גמליאל הלכתא מכלל דפליגי וכו. וכו. אלא אמר ר' נחמן בר יצחק מאן מודים רבי מאיר והלכה מכלל דפליגי רבנן דתניא ברכות של ר"ה ושל יוה"כ שליח צבור מוציא הרבים ידי חובתן דברי ר"מ וחכ"א כשם ששליח צבור חייב כך כל יחיד ויחיד חייב וכו. וכו. (ראש השנה לד:-לה.)

### דף יומי צדאטוצאו ומוסע זהם

#### ירידת הדורות

#### כה כה

אמר ר' זירא אמר רבא בר זימונא אם ראשונים בני מלאכים אנו בני אנשים וכו. וכו. (שבת קיב:)

מאי מצוה דאמר ר' יהודה אמר רב כך היה מנהגו של ר' יהודה בר אילעאי ע"ש מביאים לו עריבה מלאה חמין ורוחץ פניו ידיו ורגליו ומתעטף ויושב בסדינין המצוייצין ודומה למלאך ה' צבאות וכו. (שבת כה:)

אמר ר' הושעיא כל מקום שנאמר מורשה לשון דיהא התיבון והכתיב מורשה קהלת יעקב אמר לית דיהא סוגין מיניה מן דו לעי הוא משכך כולה (ירושלמי בבא בתרא **כה:)** 

#### ירידת הדורות

#### בא בא

וכו. וכו. אני שראיתי את ר' יוחנן שאכל כדי הוא ר' יוחנן לסמוך עליו בפניו ושלא בפניו אתה לא ראית אותו לא תאכל בין בפני בין שלא בפני וכו. (פסחים נא.)

מתני' מי שלא ראה שמחת בית השואבה לא ראה שמחה מימיו וכו. וכו. **גמ'** ת"ר מי שלא ראה שמחת בית השואבה לא ראה שמחה מימיו מי שלא ראה בית המקדש בבנינו לא ראה בנין מפואר שמחה מימיו מי שלא ראה ירושלים בתפארתה לא ראה כרך נחמד מעולם מי שלא ראה בית המקדש בבנינו לא ראה בנין מפואר מעולם וכו. וכו. (סוכה נא.-נא:)

### יומי או זממע אמם אמם אמם

#### וסימניך

#### כהנא מסייע כהני





וא"ר יוסי מימי לא עברתי על דברי חברי יודע אני בעצמי שאיני כהן אם אומרים לי כבירי עלה לדוכן אני עולה (שבת קיח:)

כהנא מסייע כהני (עירובין קה.)(חולין מט.):

There might have been two מסייע כהנים in the times of the ראשונים who one might say were מסייע כהני in what is brought down in their name in מסכת כתובות.

1. (כתובות כה:)

Kesubos 25b Artscroll Note "8": We see from the Gemara that one who reads first from the Torah can be assumed to be a Kohen at least with regard to eating terumah. Accordingly, as person should not be allowed to read first from the Torah unless he can prove that he is a Kohen. [One witness, however, suffices to furnish such proof, since the only halachic ramification is permission to eat terumah and not a declaration of genealogical finess](*Ritva etc.*). Other Rishonim, though, maintain that nowadays, when no one eats terumah in any event, the privilege of reading first can be given to whoever claims to be a Kohen even if he cannot prove it (*R' Moshe HaKohen*, cited by *Ran etc.*)

- 2. כתובות קג: תוס' ד"ה אותו היום שמת רבי בטלה קדושה. שהיו קורין אותו רבינו הקדוש והא דתניא בשילהי סוטה (דף מט.) משמת ר' בטלה ענוה ויראה י"ל קדושה בכלל והרב רבי חיים כהן היה אומר אילמלי הייתי כשנפטר ר"ת הייתי מטמא לו דהאי בטלה קדושה דקאמר הכא היינו קדושת כהונה וכן מוכח מדקאמר אותו היום משמע אותו היום דוקא ותו לא ובהדיא אמר בירושלמי דמס' ברכות בפ' מי שמתו דכשמת רבי אמרו אין כהונה היום ואין נראה לרבי דכמדומה לרבי דהתם מיירי בטומאת בית הפרס דרבנן אבל טומאה דאורייתא לא:
- 3. אמר ר' כהנא בר תחליפא משמיה דרב כהנא בר מניומי משמיה דרב כהנא בר מלכיו משמיה דרב כהנא רביה דרב ואמרי לה רב כהנא בר מלכיו היינו רב כהנא רביה דרב מבוי שצידו אחד ארוך וצידו אחד קצר פחות מארבע אמות מניח את הקורה הקורה באלכסון ארבע אמות אינו מניח את הקורה אלא כנגד הקצר רבא אמר אחד זה ואחד זה אינו מניח את הקורה אלא כנגד אקצר ואימא טעמא דידי ואימא טעמא דידהו אימא טעמא דידי קורה טעמא מאי משום היכר ובאלכסון לא הוי היכר ואימא טעמא דידהו קורה משום מאי משום מחיצה ובאלכסון נמי הוי מחיצה אמר רב כהנא הואיל ושמעתתא דכהני היא אימא בה מילתא הא דאמרת מניח הקורה באלכסון לא אמרן אלא שאין באלכסונו יתר מעשר אבל יש באלכסונו יותר מעשר דברי הכל אינו מניח אלא כנגד הקצר (עירובין ח:)
  - 4. A certain Dayan in Europe whos name was רב שלמה כהן paskened that כהנים who can't say the ברכת כהנים for some reason, could be ציב agrees, but the יוצא agrees, but the בית הלוי

### דף יומי בזאפוצאו ומנספ אמם

כהנא מסייע כהני ישראל מסייע ישראל יהודי מסייע יהודה ושומרון

#### **How About A Modern Day Example:**

Katz halts use of administrative detention orders against Jews in West Bank

The decision was conveyed during a meeting with Shin Bet (Israel Security Agency) chief Ronen Bar.

By JERUSALEM POST STAFF

NOVEMBER 22, 2024 10:30

Updated: NOVEMBER 22, 2024 12:02



Israel's Defense Minister Israel Katz (photo credit: SEBASTIAN SCHEINER/POOL VIA REUTERS)

Defense Minister Israel Katz announced his decision to halt the use of administrative detention orders against Jews in the West Bank on Friday.

etc.etc.

"In the current climate, where Jewish communities in Judea and Samaria face significant threats of Palestinian terrorism, supported by the Iranian axis of evil seeking to establish a terror front against Israel, and where international sanctions unfairly target settlers and settlement organizations, it is not appropriate for the State of Israel to take such a severe step," Katz said.

"When there are suspicions of criminal activity, those responsible can and should be prosecuted. If no criminal charges can be brought, other preventive measures must be employed that do not involve administrative detention," he added.

"I unequivocally condemn any acts of violence against Palestinians and taking the law into one's own hands," Katz further noted.

Katz concluded, "It is critical to allow the IDF and other security forces to combat Palestinian terrorism and violence effectively, without individuals undermining the rule of law."

### יומי אז זמסצ אם באדב

The decision was conveyed during a meeting with Shin Bet (Israel Security Agency) chief Ronen Bar.

Katz is not expected to cancel current detention orders but will also not prolong them once they expire, Ynet reported.

Reactions to the decision

Finance Minister Bezalel Smotrich congratulated Katz "on his courageous and necessary decision." etc.etc.

Why is this helping out the kohanim? Well first of all it is an Israel helping out an Israel. Second of all, before the giving of the Torah when all of the Nation of Israel were situated at Mt. Sinai, they were called a ממלכת כהנים, so all of Israel is a "Kingdom of Kohanim" so to speak. So why is this Katz statement a case of כהנא מסייא כהני? The reason is because the origin of the name Katz is a כהנא מסייא סליץ סליץ מחלכת לא סליץ מחלכת לא מחלכת כהני? Which stands for Kohen Tzedek.

Lastly it is a יהודי מסייע יהודה because he might be Jewish and he is helping out the Jews living in the portion of ארץ ישראל known as יהודה ושומרון or Judea and Samaria.

#### יהודה מסייע יהודה:

אמר ר' יהודה סאה ביהודה שוה חמש סאין בגליל (בב"ב קכב.)

#### גר מסייע גרי:

וה"ר אברהם גר פירש לפי שהגרין בקיאין במצות ומדקדקין בהם קשים הם לישראל כספחת דמתוך כן הקב"ה מזכיר עונותיהם של ישראל כשאין עושין רצונו וכה"ג מצינו גבי הצרפית שאמרה מה לי ולך איש האלהים באת אלי להזכיר את הוני שמתוך שהוא צדיק גמור היה נראה לה שמזכיר השם עונה וכו. וכו. (קידושין עא. תוס' ד"ה **קשים גרים**)

In honor of the new defense minister's recognition of the Jewish people's rights to all of the portions of the land of Israel:

### דף יומי אם אמם אמם אמם אמם

#### וסימניך

#### אם"ז Katz קט"ז

אימא שלום דביתהו דרבי אליעזר אחתיה דרבן גמליאל הואי הוה ההוא פילוסופא בשבבותיה דהוה שקיל שמא דלא מקבל שוחדא בעו לאחוכי ביה אעיילא ליה שרגא דדהבא ואזול לקמיה אמרה ליה בעינא דנפלגי לי בנכסי דבי נשי אמר להו פלוגו א"ל כתיב לן במקום ברא ברתא לא תירות א"ל מן יומא דגליתון מארעכון איתנטלית אורייתא דמשה ואיתיהיבת ספרא אחריתי וכתיב ביה ברא וברתא כחדא ירתון למחר הדר עייל ליה איהו חמרא לובא אמר להו שפילית לסיפיה דספרא וכתב ביה אנא לא למיפחת מן אורייתא דמשה אתיתי ולא לאוספי על אורייתא דמשה אתיתי וכתיב ביה במקום ברא ברתא לא תירות אמרה ליה נהור נהוריך כשרגא א"ל רבן גמליאל אתא חמרא ובטש לשרגא (שבת קט"ז:)

The daughter doesn't gain an inheritance in the land together with the son.

אמר רב הונא אמר רב כל האומר תירש בת עם בת הבן אפילו נשיא שבישראל אין שומעין לו שאינן אלא מעשה צדוקין דתניא בארבעה ועשרים בטבת וכו. אמר ליה רבי בכך אתה פוטרני אמר לו שוטה ולא תהא תורה שלמה שלנו כשיחה בטלה שלכם מה לבת בנו שכן יפה כחה במקום האחין תאמר בבתו שהורע כחה במקום אחין ונמחום ואותו היום עשאוהו יום טוב

(בבא בתרא קט"ז.)

The daughter doesn't gain an inheritance in the land together with the son's daughter.

### דף יומי פדאפוצאו ומנסצ אמם

וסימניך נב נג



**Joke:** What's a Rav4?

Answer: I don't know. He's supposed to pasken שאלות I guess.

Rav4: Four and "בר":

אמר רב שמע מינה ממתניתין ארבע (קדושין נב.)

אמר רב בשביל ארבעה דברים נכסי ב"ב יוצאין לטמיון וכו. (סוכה כט:)

אמר רב ארבעה עבודות זר חייב עליהן מיתה (יומא כד.)

אמר רב ארבעה נשים יש להן הפסק וכו. (יבמות כא.)

אלא למאן דאמר שני בתים זה לפנים מזה מאי מכפילה שכפולה בזוגות

ממרא קרית ארבע א"ר יצחק קרית ארבע זוגות (עירובין נג.)

### דף יומי צדאפוצאו וממפ אמם

### It's A Rough Market Out There

71





Joke: If you are in the market during the time of the 2024 presidential elections should you have bitachon or should you have bitcoin?

אמר להו הקב"ה תנו לו זו וזו (עירובין נד:)

#### The Rough Market's Of בבא בתרא

אמר ר' הונא תליוהו וזבין זביניה זביני מ"ט כל דמזבין איניש אי לאו דאניס לא הוה מזבין ואפילו הכי זביניה זביני ודילמא שאני אונסא דנפשיה מאונסא דאחריני אלא כדתניא יקריב אותו מלמד שכופין אותו יכול בעל כרחו תלמוד לומר לרצונו הא כיצד כופין אותו עד שיאמר רוצה אני ודלמא שאני התם דניחא ליה דתיהוי ליה כפרה ואלא מסיפא וכן אתה אומר בגיטי נפים כופין אותו עד שיאמר רוצה אני ודלמא שאני התם דמצוה לשמוע דברי חכמים אלא סברא הוא אגב אונסיה גמרא ומקנה וכו. וכו.

(בבא בתרא מז:)

ת"ש דכי אתא רבין אמר ר' יוחנן חלוק היה ר' ישמעאל אף בחנוק והלכה כמותו אף בחנוק (בבא בתרא קעו.)

ואומר ואני נתתי לך שכם אחד על אחיך אשר לקחתי מיד האמרי בחרבי ובקשתי וכו. וכו. (בבא בתרא קכג.)



### דף יומי בזגאובאו ומנסע קהם

I think if יב would have trained his son to be a stock broker, he might have advised him to be a day trader.

Putting aside the question of how אסמכתא would consider in regards to the relevancy of stock trading to אסמכתא אסמכתא, and how רב holds regarding אסמכתא קניא.

אמר ליה רב לאיבו בריה טרחי לך בשמעתא ולא מסתייעא מילתא תא אגמרך מילי דעלמא אדחלא אכרעיך זביניך זבין

(פסחים קיג.)

There was once a high school rebbe who would tell the parents of children who were a bit behind or having challenges keeping up with the rest of the class about his opinion of the kids using an analogy with the stock market. The rebbe would tell the parents that if their kids IQ were a stock on the stock market and it would hit 50 they should sell.

On that note I present a piece on one of the most patient and wonderful Rebbeim that ever lived.

#### ר' פרידה

#### נג נד

אמרי ליה רבנן לרבי פרידא רבי עזרא בר בריה דרבי אבטולס דהוא עשירי לרבי אלעזר בן עזריה דהוא עשירי לעזרא קאי אבבא אמר מאי כולי האי אי בר אוריין ובר אבהן יאי ואי בר אבהן ולא בר אוריין אישא תיכליה אמרו ליה בר אוריין הוא אמר להו ליעול וליתי חזייה דהוה עכירא דעתיה פתח ואמר אמרת לד' אדני אתה טובתי בל עליך אמרה כנסת ישראל לפני הקדוש ברוך הוא רבונו של עולם החזק לי טובה שהודעתיך בעולם אמר לה טובתי בל עליך איני מחזיק טובה אלא לאברהם יצחק ויעקב שהודיעוני תחלה בעולם שנאמר לקדושים אשר בארץ המה ואדירי כל חפצי בם כיון דשמעיה דקאמר אדיר פתח ואמר יבא אדיר ויפרע לאדירים מאדירים באדירים יבא אדיר זה הקדוש ברוך הוא וכו. וכו

(מנחות נג.)

The Gemara records an incident involving R' Preida:

The rabbinic students said to R' Preida: "R' Ezra, the grandson of R' Avtolas, Who is a tenth-generation descendant of R' Elazar ben Azaryah, who was a tenth-generation descendant of Ezra the Scribe, is standing at the door." R' Preida said to them: "What is all this? Why do you give his lineage? If he is a scholar, fine. If he is a scholar and of distinguished ancestry, fine. But if he is of distinguished ancestry and is not a scholar, may fire consume him!" They answered him: "He is a scholar." R' Preida said to them: "Let him enter and come before us." When R' Ezra entered,R' Preida saw that his mind was unsettled\*. R' Preida therefore began saying a scriptural exposition to make R' Ezra feel beloved. Scripture states: You said to God: You are my master. My gratitude is not to you. This verse can be expounded as follows: The assemblage of Israel said before the Holy One, Blessed is He: Master of the Universe! Show me gratitude, for I have made you known in the world. [God] replied to the people: My gratitude is not to you. I show gratitude only to Abraham, Isaac and Jacob, who were the first to make Me known in the world, as it is stated in the next verse: To the holy ones who are [interred] in the earth and the mighty ones, all My desire is in them.

#### R' Ezra responds:

When he heard [R' Preida] mention the word "mighty," he initiated his own homily, saying: "Let the mighty come and exact retribution on behalf of the mighty from the mighty in the mighty." etc. etc.

### יומי אז זמסצ אם באדב

\*R' Ezra was shaken by R' Preida's assertion that his genealogy is of little or no consequence (Taharas Hakodesh; cf/ Maharal, Chidushei Aggados; Rif on Ein Yaakov). (Artscroll beginning of Note 29)

So perhaps you can say that R' Preida intentionally said this teaching that glorifies the greatness of אבות the merit of the forefathers, and family lineage, in order to build up R' Ezra, and you see that it worked as he was able to דרשן and say brilliant teachings of חורה to R' Preida, which might have been something that he was unable to do before.

#### ר' פרידה

מעשה ברבי אליעזר שהלך אצל רבי יוסי בן פרידא תלמידו לאובלין וכו. (עירובין יא:)

Is this ר' יוסי בן פרידה possibly the son of the famous patient teacher of Torah ר' פרידה?

Perhaps the ירושלמי is משמע that ר' פרידה lived in the times of רבי:

(ירושלמי בבא בתרא לב:)

Being that ר' יוסי בן פרידא 'ר' was a talmid of ר' אליעזר this makes it very unlikely that the famous ר' פרידא was his father or a previous generation, but he could have been his future generation (son, grandson etc.).

Alternatively you can answer that ר' פרידא could very well have been the father of ר' יוסי בן פרידא based on the גערובין in גמרא.

רבי פרידא הוה ליה ההוא תלמידא דהוה תני ליה ארבע מאה זימני וגמר יומר חד בעיוה למלתא דמצוה תנא ליה ולא גמר א"ל האידנא מאי שנא א"ל מדההיא שעתא דא"ל למר איכא מילתא דמצוה אסחאי לדעתאי וכל שעתא אמינא השתא קאי מר השתא קאי מר א"ל הב דעתיך ואתני ליך הדר תנא ליה ד' מאה זימני אחריני ופקא בת קלא וא"ל ניחא לך דליספו לך ד' מאה שני או דתיזכו את ודרך לעלמא דאתי אמר להו הקב"ה תנו לו זו זו (עירובין נד:)

This גמרא גארא א ilved to be exceedingly old. Based on this it is possible that his son was a אליעזר fo תלמיד and he lived to be many years later in the times of רבי.

Where in "b" have we seen such a phenomenon?

We saw it in תוספות in regards to ר' אדא בר אהבה.

There are at least three תוספותין that discuss this.

תענית כ: תוס' ד"ה אמר ליה דאיכא רב אדא בהדן דנפיש זכותיה וצ"ל דתרי רב אדא הוו דהא רב אדא בר אהבה הוה בימי רבא דמצינו בכמה מקומות אמר רב אדא בר אהבה אמר רבא והא רב אדא בר אהבה דהכא משמע דהוה חבר דרב ושמואל מדקאמר ליה שמואל לרב וקאמר ליה הא איכא רב אדא בהדן ואנן ידענא דרב יהודה הוה תלמיד דרב ושמואל ורבא הוה נולד ביום שמת ר' יהודה ורב אדא היה תלמיד דרבא א"כ ע"כ צ"ל דתרי ר' אדא הוו.

בבא בתרא כב. תוס' ד"ה אמר ליה רבא לר' אדא בר אבא. כן גריס רבינו חננאל ולא גרסי' בר אהבה דאותו היה בימי רבי כדאמרינן בקדושין (דף עב: ושם) היום ישב רב אדא בר אהבה בחיקו של אברהם אבינו :

קידושין עב: תוס' ד"ה היום יושב בחיקו של אברהם אבינו . פירש בקונטרס יש אומרים מת וא"כ אין זה רב אדא בר אהבה שבגמרא ונראה לומר יושב בחיקו של אברהם שנכנס לברית מילה וזה רב אדא בר אהבה שהאריך ימים הרבה משמת רבי עד דורות אחרונים בימי רב נחמן בר יצחק כדאמרי' בב"ב (דף כב.) אך ר" פי' דשני רב אדא בר אהבה הוו:

On the other hand we see from the גמרא in מנחות that ר' פרידא lived in the times of ר' אמי:

### יומי או זממע אהם אהם אהם

בעא מיניה ר' פרידא מר' אמי וכו. (מנחות נג.)

# A קשיא In קשיא and a תירוץ In The סוגיא With A סוגיא Of The סוגיא

#### A קשיא In קשיא:

We find in בבא בתרא, a contradiction in the 'רשב" explanation of the term אמרא when the גמרא determines that the question is to be left unresolved. בבא בתרא קכז.

On daf :בב he said that it is a refutation, and on קבז. he said that it is not a refutation.

#### A תירוץ in the סוגיא with a הירוץ of the סוגיא:

ואם יש לו בית קיבול כתיתין טמא: אמר אביי טמא טומאת מת ואין טמא מדרס רבא אמר אף טמא מדרס אמר רבא מנא אמינא לה דתנן עגלה של קטן טמאה מדרס ואביי אמר התם סמיך עילויה הכא לא סמיך עילויה אמר אביי מנא אמינא לה דתניא מקל של זקנים טהור מכלום ורבא התם לתרוצי סוגיא עבידא הכא לסמוך עילויה הוא דעבידא וסמיך עליה: (שבת סו.-סו:)

## 's lists of five

רבא

אמר רבא חמשה עד שיכתבו כל נכסיהם (בב"ב קנ:)

אמר רבא חמשה מדות בכלים (שבת צה:)

The תוס' בא איגר says to see תוס' בנא בתרא קנה. ד"ה איתמר קטן. Although not the main point of ר' עקיבא איגר and that תוספות also seems to mention that רבה actually was in ארץ ישראל and that he actually learned from 'ר' יוחנן.

### The Judicial Schedule Heirarchy

בא

אמר רבא מרישא כי הוו אתו גברא ואתתא לדינא קמאי הוה שרינא תיגרא דגברא ברישא אמינא דמיחייב במצות כיון דשמענה להא שרינא תיגרא דאתתא ברישא מ"ט משום זילותא (יבמות ק.)

אמר רבא שרי ליה לצורבא מרבנן למימר צורבא מרבנן אנא שרו לי תיגראי ברישא דכתיב ובני דוד כהנים היו מה כהן נוטל בראש אף תלמיד חכם נוטל בראש וכו. (נדרים סב.)

So the question is what if you have a הלמיד חכם and an אתתא, a woman. Which case would רבא take first?

I want to add that this is a very רבא style type of question. Here you can see other examples of what I am talking about when I say this is רבא style.

אמר רבא פשיטא לי נר ביתו ונר חנוכה נר ביתו עדיף משום שלום ביתו נר ביתו וקידוש היום נר ביתו עדיף משום שלום ביתו בעי רבא נר חנוכה וקידוש היום מהו קידוש היום עדיף דתדיר או דילמא נר חנוכה עדיף משום פרסומי ניסה בתר דאבעיא הדר פשטה נר חנוכה עדיף משום פרסומי ניסא (שבת כג:)

### יוכוי קד או ומסצ אדם אדם

Here are six other places where רבא asks the same style of question:

(מגילה ג:)(חולין טז.)(כתובות נג.)(זבחים צח:)(מנחות ז:)(שבת ק.)

Perhaps it is a sharp question, similar to the questions of the one who was sharp as a knife.

חריפא סכיניה (חולין עז.)

Also you see that תלמיד which was רב פפא also asked in a similar style.

אמר ר' פפא פשיטא לי ספל מלמעלה וקפל מלמטה הכל הולך אחר התחתון בעי ר' פפא קפל מלמעלה **וספל מלמטה** מאי מי חיישינן לזבוב או לא תיקו (בבא בתרא קסו:)

#### לכל זמן ועת There is a time for everything.



#### There is a time that we pasken like אברה משמיה דרבא over ברבא יכי משמיה דרבא: 'כי פפי משמיה דרבא יכי משמיה ברבא

אמר רב יהודה הבודק צריך שיברך מאי מברך רב פפי אמר משמיה דרבא לבער חמץ רב פפא אמר משמיה דרבא על ביעור וכו. וכו. והלכתא על ביעור חמץ (פסחים ז.-ז:)

אמר רב פפי משמיה דרבא סנדל המוסגר לא תחלוץ בו ואם חלצה חליצתה כשרה סנדל המוחלט לא תחלוץ בו ואם חלצה חליצתה פסולה רב פפא משמיה דרבא אמר אחד סנדל המוסגר ואחד סנדל המוחלט לא תחלוץ בו ואם חלצה חליצתה כשרה (יבמות קג:)

#### And there is a time that we pasken like ר' פפי משמיה דרבא over ר' פפא משמיה דרבא:

אמר רב אסי בכור שנטל חלק כפשוט ויתר מאי ויתר רב פפא משמיה דרבא אמר ויתר באותה שדה רב פפי משמיה דרבא אמר ויתר בכל הנכסים כולן רב פפא משמיה דרבא אמר ויתר באותה שדה קא סבר אין לו לבכור קודם חלוקה ורב פפי משמיה דרבא אמר ויתר בכל הנכסים כולן קא סבר יש לו לבכור קודם חלוקה ומדאחיל בהא אחיל בכולהו וכו. וכו. והלכתא יש לבכור קודם חלוקה מר זוטרא מדרישבא פלג בצנא דפלפלי בהדי אחין בשוה אתא לקמיה דרב אשי אמר ליה הואיל ויתרתה במקצת ויתרתה בכל הנכסים כולן (בבא בתרא קכו.-קכו:)

ואמר ר' פפי משמיה דרבא מבי כנישתא לבי רבנן שרי מבי רבנן לבי כנישתא אסיר ורב פפא משמיה דרבא מתני איפכא אמר רב אחא כוותיה דרב פפא מסתברא דא"ר יהושע בן לוי בהכ"נ מותר לעשותו בית המדרש ש"מ (מגילה כו:-כז.)

Perhaps we have a מעשה and a מעשה to say this is the הלכה weather you say עדיף or בי הילכתא עדיף מעשה.

א"ר זריקא א"ר אמי א"ר חנינא אמר רבי הלכה כר' יוחנן בן ברוקה אמר ליה ר' אמי הורה איתמר במאי קמיפלגי מר סבר הלכה עדיפא ומר סבר מעשה רב וכו. וכו. (בב"ב קל:)

There is a time that pasken like סמלוקת over יהונא בריה דר' יהושע יהוער בריה דר' יהושע in their דרף טו מחלוקת:

### יומי אז זמסצ אם באדב

איתמר פרוץ כעומד רב פפא אמר מותר רב הונא בריה דרב יהושע אמר אסור וכו. וכו. והילכתא כוותיה דר' פפא

(עירובין טו:-טז:)

And there is a time that pasken like שו הר' יהושע over כ' over ר' פפא in their דר פו over כ' יהושע יו over ר' פפא

אתמר פלגא נזקא רב פפא אמר ממונא רב הונא בריה דרב יהושע אמר קנסא וכו. וכו. והלכתא פלגא נזקא קנסא

(בבא קמא טו.-טו:)

Elsewhere in p"w:

ההוא ערבא דיתמי דפרעיה למלוה מקמי דלודעינהו ליתמי א"ר פפא פריעת בע"ח מצוה ויתמי לאו בני מיעבד מצוה נינהו ורב הונא בריה דרב יהושע אמר אימר צררי אתפסיה מאי בינייהו איכא בינייהו כשחייב מודה אי נמי דשמתוהו ומת בשמתיה שלחו מתם שמתוהו ומת בשמתיה הלכתא כרב הונא בריה דרב יהושע וכו. וכו. (בבא בתרא קעד.-קעד:)

# Love A תלמיד חכם

You see that אבר would be מהפך בזכותיה of a תלמיד חכם who would come before him to have his case judged.

אמר רבא תיתי לי דכי אתא צורבא מרבנן לקמאי לדינא לא מזיגנא רישי אבי סדיא כמה דלא מהפיכנא בזכותיה (שבת קיט.)

Perhaps this is an example of this:

רב ספרא שבק אבוה זוזי שקלינהו עבד בהו עיסקא אתו אחי תבעוהו בדינא קמיה דרבא אמר להו רב ספרא גברא רבה הוא לא (בבא בתרא קמד.) שביק גירסיה וטרח לאחריני : (בבא בתרא קמד.)

Perhaps you see something similar with אביי from the story of משה בר עצרי:

(בב"ב קעד:)(ערכין כג.)

Also with the story of ר' ירמיה בר אבא.

צורבא מרבנן לאו אורחיה למידק וכו. וכו. כיון דדק דק (בבא בתרא קסח.)

Also perhaps you see somthing similar with אב" son:

אימיה דרב זוטרא בר טוביה כתבינהו לנכסה לרב זוטרא בר טוביה דבעיא לאנסובי ליה לרב זביד אינסיבא וגרשה אתיא לקמיה דרב ביבי בר אביי אמר משום אנסובי והא אינסיבא (בבא בתרא קנא.)

### דף יומי או זממצ אמם אמם

#### רבא Shows רב יוסף To רב יוסף His Rebbe

#### רבא

#### נג נד נה נו

רבא כד הוה מיפטר מיניה דר' יוסף הוה אזיל לאחוריה עד דמנגפן כרעיה ומתווסן אסקופתא דבי רב יוסף דמא אמרו ליה לר' יוסף הכי עביד רבא אמר ליה יהא רעוא דתרום רישך אכולה כרכא (יומא נג.-נג:)

רבא בריה דרב יוסף בר חמא הוה ליה מילתא לרב יוסף בהדיה כי מטא מעלי יומא דכיפורי אמר איזיל ואפייסיה אזל אשכחיה לשמעיה דקא מזיג ליה כסא אמר ליה הב לי ואימזגיה אנא יהב ליה מזגיה כדטעמיה אמר דמי האי מזיגא למזיגא דרבא בריה דרב יוסף בר חמא א"ל אנא הוה א"ל לא תתיב אכרעיך עד דמפרשת לי הני קראי מאי דכתיב וממדבר מתנה וממתנה נחליאל ומנחליאל במות ומבמות הגיא א"ל אם אדם משים עצמו כמדבר זה שהכל דשין בו תורה ניתנה לו במתנה וכיון שניתנה לו במתנה נחלו אל עולה לגדולה שנאמר ומנחליאל במות ואם מגיס לבו הקדוש ברוך הוא משפילו שנאמר ומבמות הגיא ואם חוזר בו הקב"ה מגביהו שנאמר כל גיא ינשא (עירובין נד.)(נדרים נה.)

I think that רבא must have really admired very much the greatness of his Rebbe רב.

Now רבא learned alot from רבא even though he never saw ר. עקיבא

בתר דשמעה מר' עקיבא (נזיר נג.)

Now from this following אמרא in מכרא בתרא יסט can see that רבא really appreciated the genious of רבא בתרא יסיט. ר. עקיבא

אמר אמימר וחכם עדיף מנביא וכו. אמר רבא תדע דאמר גברא רבה מילתא ומתאמרא משמיה דר' עקיבא בר יוסף

(בבא בתרא יב.-יב:)

So I didn't see anyone, in my limited knowledge of where to look, who explains who might have said something, that it turns out was also said by ר' עקיבא. Then I saw this גיטין in גמרא regarding the conversation that took place between אספסיינוס קיסר מינוס קיסר:

א"ל דקאמרת לאו מלכא אנא איברא מלכא את דאי לאו מלכא את לא מימסרא ירושלים בידך דכתיב והלבנון באדיר יפול ואין אדיר אלא מלך דכתיב והיה אדירו ממנו גוג' ואין לבנון אלא ביהמ"ק שנאמר ההר הטוב הזה והלבנון ודקאמרת אי מלכא אנא אדיר אלא מלך דכתיב והיה אדירו ממנו גוג' ואין לבנון אלא שבקינן אמר ליה אילו חבית של דבש ודרקון כרוך עליה לא היו שוברין את אמאי לא קאתית לגבאי עד האידנא בריוני דאי בן לא שבקינן אמר ליה משיב חכמים אחור ודעתם יסבל איבעי ליה למימר שקלינן החבית שבקינן לה וכו. (גיטין נו:)

### דף יומי צדאטוצאו וממפ אמם

# The שבור מלכא Tries To Understand The שבור מלכא



אמר המנו מילתא דשבור מלכא לא אמרה ומנו שמואל א"ד אמר ר' פפא אמינא מילתא דשבור מלכא לא אמרה ומנו רבא וכו. (פסחים נד.)(בב"ב קטו:)

The שבור מלכא tries to understand the ישבור מלכא:

- .1 בעי רבא בבריא היאך (בב"ב קלב.)
- 2. אמר שמואל וכו. אמר רבא בר המדורי אסברא לי וכו. (שבת קז:)

Here are some things in בבא בתרא that they both agree on:

1. They both say that the הלכה is in accordance with the חכמים of רבי in regards to the definition of in the rule of אין הבכור נוטל בראוי כבמוחזק. This might also have application in the case of a בעל where we also said

אין הבעל נוטל בראוי כבמוחזק (בב"ב קכה:)

אמר רבא אסור לעשות כדברי רבי ואם עשה עשוי וכו. וכו. אמר ר' יהודה אמר שמואל אין בכור נוטל פי שנים במלוה למאן וכו. וכו. לעולם רבנן היא ואצטריך סלקא דעתך אמינא כיון דנקיט שטרא כמאן דגביא דמיא קמ"ל (בב"ב קכד:)

Allthough שמואל holds like רבא, one might argue that רבא doesn't necessarily hold like אמואל since he might say that the מלוה is מלוה.

2. They both say the הלכה is in accordance with ר' יוחנן בן ברוקה.

(בב"ב קל.)

3. They both say where a seriously ill person instructed that a document be prepared, and from the language of his instruction it is evident that he intended the document to enhance the beneficiary's rights, that we right such a document and deliver the award even after his death.

# יוכוי קד

איתמר רב יהודה אמר שמואל הלכה כותבין ונותנין וכן אמר רבא אמר רב נחמן הלכה כותבין ונותנין (בבא בתרא קלו.)

4. They both don't hold of the כלל of the הלכה is always like רשב"ג except for the three exceptions. They don't hold of this כלל. Here is further explanation of this.

א"ר יוסף א"ר יהודה אמר שמואל הלכה כר' שמעון בן גמליאל אמר ליה אביי הלכה מכלל דפליגי א"ל מאי נפקא לך מינה אמר ליה גמרא גמור זמורתא תהא (שבת קו:)

This is the מימרא מליאל מימרא אמר ייוסף אמר ה', that the הלכה is in accordance with הייה אמר שמעון בן גמליאל. My הארה is that שמואל seems to be arguing with כלל מ"ר בר בר חנה א"ר יוחנן that we always pasken like הארה ערב צידון וראיה אחרונה when he is brought in the מענון בן גמליאל.

If שמואל held this way, why would he need to say that the הלכה follows ר' שמעון בן גמליאל? Obviously he didn't hold of that כלל.

(בב"ב קעד.) מערב וצידון וראיה אחרונה (בב"ב במשנתינו הלכה כמותו חוץ מערב וצידון וראיה אחרונה (בב"ב קעד.) אמר רבה בר בר חנה אמר ר' יוחנן יוחנן מא מציד implies that בא בתרא as well.

תמן אמרין בכל מקום הלכה כר' שמעון בן גמליאל חוץ מערב וצייידן וראיה אחרונה אמרין ובלבד במשנתינו רבי אמי בר קרחה שמעון בל מקום הלכה כרבן שמעון בן גמליאל שהלכות קצובות היה אומר (ירושלמי בבא בתרא לח.)

Here in בבא בתרא you see an example of where this מדלוקת has a בבא בתרא.

מתני'. הכותב את נכסיו לאחרים והניח את בניו מה שעשה עשוי אלא אין רוח חכמים נוחה הימנו רשב"ג אומר אם לא היו בניו נוהגים כשורה זכור לטוב: גמ' איבעיא להו מי פליגי רבנן ארשב"ג או לא וכו. מאי הוי עלה תא שמע דאמר ליה שמואל לרב נוהגים כשורה זכור לטוב: גמ' איבעיא להו מי פליגי רבנן ארשב"ג שונה שיננא לא תיהוי בי עבורי אחסנתא ואפילו מברא בישא לברא טבא וכל שכן מברא לברתא (בבא בתרא קלג:)

So you see that אמואל doesn't pasken like איד, so he must be paskening like the רבנן which answers the גמרא 's question and they must be arguing. In this case it would seem that רבב"ה א"ר יוחנן as well (according to the ירושלמי) would pasken like תשב"ג. The פני משה in the aforecited ירושלמי says this explicitly in כ. Perhaps it is interesting to note that here we have two places in "" where there is doubt as to whether רשב"ג is arguing on the רבנן or not. Let's consider in the הנגא what would be the case if they were not arguing, how would we understand that? Perhaps the רבנו would be talking about in the limited case of a good son who is not a ברא בישא. So perhaps one might ask why, if according to אמואל, they are in fact arguing, why is there no מימרא from שמואל saying that the הלכה is like "רשב". Also take a look at the ממואל of what שמואל said to הירה. He didn't say the הלכה is like the תבנן. He just said to ר' יהודה he said כלא תיהוי בי אחסנתא וכו. וכו he said לא תיהוי בי אחסנתא וכו. וכו he said לא תיהוי בי אחסנתא וכו. וכו good advice. As a person, who is a judge, it is advisable to not be there when the assets are being taken away from a bad child. This is advice of staying away from מחלוקת. So perhaps one can suggest that the proof of the ממרא just gave good advice without stating that the הלכה follows like anyone like he did in שבת. Perhaps you can be מדייק that if יהודה would have to be there then he would have to say that the הלכה is like רשב"ג since the רבנן don't argue. If they did argue then it would be much simpler. could have just said that the הלכה follows the ממאל and then there would be no need to run away from a מחלוקת. The argument is wether you can remove the assets from the kids מחלוקת or not. According to איס you can do it לכתחילה and according to the רבנן you shouldn't. So if the Rabbi is being asked if the awarding of the assets was done properly it is a בידעבר of בידעבד, so who would שמואל pasken like. Everyone agrees that if the assets were written to someone other than the children this is valid בדיעבר. So the only argument is לכתחילה the person asked the Rabbi to advise him on the subject of writing his assets to someone other than his kids. So if this is the scenario that שמואל was referring to when he said לא וכו אהסנתא ... then you could ask if he paskened like רבנן and not like תיהוי בי אהסנתא וכו הודה be there? He could tell the person like the רבנן and advise him not to write his assets to someone else other than his kids. So from the fact that שמואל told ר' יהודה not to be there we see that he either held like מרשב"ג or he held that they weren't arguing. This is all fine and dandy except the דשב"ם blows it out of the water by saying that שמואל paskens like the רבנן and the גמרא intent is to prove that they do in fact argue. Also the ממואל says that this is the הלכה like שמואל and the רבנן.

### יומי מוספ אהם אהם אהם אהם

Perhaps this runs counter to a certain כלל in psak that we have seen. In a מחלוקת between שמואל and יוחנן 'יוחנן we pasken like ר' יוחנן.

א"ל רבינא לרבא מאי דעתיך דאמר רב יהודה אמר שמואל חפצי נכרי אין קונין שביתה **והא שמואל ור' יוחנן הלכה כר' יוחנן** ואמר ר' חייא בר אבין אמר ר' יוחנן חפצי נכרי קונין שביתה גזירה בעלים דנכרי אטו בעלים דישראל

(עירובין מז:)

So here we have a מחלוקת between these two אמראים if we hold of the כלל of always paskening like רשב"ג of always paskening like מרבי מואל of always paskening like ערב ציידן וראיה אחרונה and not like אחריי מואל יוחנן מואל and not like ברא בתרא ווא מואל also holds like רבא מואל since רבא בתרא ווא במא בתרא also holds like הלכה כבתרא ווא במא בתרא הלכה בתרא

You can see that רבא holds this way in :מסכת עבודה זרה דף סט:

ר' מאיר

#### ר' מאיר

איזן וחקר תיקן משלים הרבה (עירובין כא:)

Perhaps making a סימן to remember איטות s with שיטות of ר' מאיר can also be compared על דרך משל to putting a handle on them.



#### יא יא

וחכמים אומרים בגיטי נשים אבל לא בשחרורי עבדים לפי שזכין לאדם שלא בפניו ואין חבין לאדם שלא בפניו

שאם ירצה שלא לזון את עבדו רשאי ושלא לזון את אשתו אינו רשאי

(גיטין יא:)

So does ר' מאיר not hold of זכין לאדם שלא בפניו ואין חבין לאדם שלא?

So what about the מימרא of הונא יו in א עמוד א כתובות כתובות יא עמוד א

אמר ר' הונא גר קטן מטבילין אוותו על דעת ב"ד מאי קמ"ל דזכות הוא לו וזכין לאדם שלא בפניו תנינא זכין לאדם שלא בפניו ואין חבין לאדם שלא בפניו מהו דתימא עובד כוכבים בהפקירא ניחא ליה דהא קיימא לן דעבד ודאי בהפקירא ניחא ליה וכו. (כתובות יא.)

Tosfos (ד"ה מהו דתימא) in כתובות there explains that according to the עבד מה חכמים doesn't have this עבד מה חכמים so therefore they don't hold in כתובות that the בהפקירא ניחא ליה once he was מוכה it to him through someone else, since along with the הפקירא וה the case of an עבד עבד.

### יומי בזאנו וממפ אם

In כתובות, however we are dealing with an עובד כוכבים who has no שעבוד so for sure even the הכמים would agree that בהפקירא ניהא ליה.

#### בד בד

רב מניומי בר חלקיה ורב חלקיה בר טובי ורב הונא בר חייא הוו יתבי גבי הדדי אמרי אי איכא דשמיע ליה מילתא מכפר סכניא של מצרים לימא פתח חד מינייהו ואמר מעשה בארוס וארוסתו שנשבו לבין העובדי כוכבים והשיאום זה לזה אמרה לו בבקשה ממך אל תגע בי שאין לי כתובה ממך ולא נגע בה עד יום מותו וכשמת אמרה להן ספדו לזה שפטפט ביצרו יותר מיוסף דאילו ביוסף לא הוה אלא חדא שעתא והאי כל יומא ויומא ואילו יוסף לאו בחדא מטה והאי בחדא מטה ואילו יוסף לאו אשתו והא אשתו (גיטין בז.)

אחתיה דרמי בר חמא הוה נסיבא לרב אויא אירכס כתובתה אתו לקמיה דרב יוסף אמר להו הכי אמר ר' יהודה אמר שמואל זו דברי ר' מאיר אבל חכמים אומרים משהא אדם את אשתו שתים ושלש שנים בלא כתובה אמר ליה אביי והא אמר ר' נחמן אמר שמואל הלכה כר' מאיר בגזירותיו אי הכי זיל כתוב לה וכו. (כתובות נז.)

#### The Sinners in the time of כ' מאיר

We see that מאיר's wife taught him to see past the sins of the sinners and to pray for the sinners sins to be removed

הנהו בריוני דהוו בשבבותיה דר"מ והוו קא מצערו ליה טובא הוה קא בעי ר' מאיר רחמי עלויהו כי היכי דלימותו אמרה לי' ברוריא דביתהו מאי דעתך משום דכתיב יתמו חטאים מי כתיב חוטאים חטאים כתוב ועוד שפיל לסיפיה דקרא ורשעים עוד אינם כיון דיתמו חטאים ורשעים עוד אינם אלא בעי רחמי עלויהו דלהדרו בתשובה ורשעים עוד אינם בעא רחמי עלויהו והדרו בתשובה: (ברכות י.)

So you see that ר' מאיר even had concern for the wicked.

#### טעמא דפרושים The Reasoning Of The Perushim Separatists

ואנן טעמא דפרושים ניקום וניפרוש (פסחים ע:)

The גמרא says the following in מסכת שבת:

אימא שלום דביתהו דרבי אליעזר אחתיה דרבן גמליאל הואי הוה ההוא פילוסופא בשבבותיה דהוה שקיל שמא דלא מקבל שוחדא בעו לאחוכי ביה אעיילא ליה שרגא דדהבא ואזול לקמיה אמרה ליה בעינא דנפלגי לי בנכסי דבי נשי אמר להו פלוגו א"ל כתיב לן במקום ברא ברתא לא תירות א"ל מן יומא דגליתון מארעכון איתנטלית אורייתא דמשה ואיתיהיבת ספרא אחריתי וכתיב ביה ברא וברתא כחדא ירתון למחר הדר עייל ליה איהו חמרא לובא אמר להו שפילית לסיפיה דספרא וכתב ביה אנא לא למיפחת מן אורייתא דמשה אתיתי וכתיב ביה במקום ברא ברתא לא תירות אמרה ליה נהור נהוריך כשרגא א"ל רבן גמליאל אתא חמרא ובטש לשרגא (שבת קטז:)

Perhaps you can ask, if on the one hand he says he is not coming to add or subtract from אורייתא, how can he say ברתא תירות במקום ברא?

חכמי גוים אומרים בן ובת שוין כאחת דאינון דרשי ובן אין לו הא אם יש לו שניהן שוין התיבון והכתיב ואם אין לו בת הא אם יש לו שניהן שוין ואתון מודין דליתי בת אף הכא ליתי בר (ירושלמי בב"ב כד.)

### דף יומי אז גענסצ אמם אמם

### Age vs. Reasoning : Who Should The הלכה Be Like?

וישלח פרעה ויקרא את יוסף ויריצוהו מן הבור ויגלח ויחלף שמלתיו ויבא אל פרעה (בראשית מא:יד)

ויסר פרעה את טבעתו מעל ידו ויתן אתה על יד יוסף וילבש אותו בגדי שש וישם רבד הזהב על צוירו

(בראשית מא:מב)

With divinely inspired insight to interpret Pharoh's dream, Joseph was elevated to the throne from his former position in the pit of prison.

אמר להו גברא רבה אנא אמרו ליה מנא ידעינן אמר להו או אתון בעו מינאי מילתא או אנא איבעי מינייכו מילתא אמרו ליה בעי את אמר להו האי מאן דקץ כופרא מאי משלם אמרו ליה משלם דמי כופרא והא הוי תמרי אמרו ליה משלם ךמי תמרי אמר להו והא לאו תמרי שקל מיניה אמרו ליה אימא לן את אמר להו בששים וכו. וכו. (בב"ק נט:)

This story is with אליעזר זעירא. He wasn't the only one who was released from being detained on account of his showing his knowledge of the laws.

אבא בר מרתא דהוא אבא בר מניומי הוה מסקי ביה דבי ריש גלותא זוזי אייתיוהו קא מצערי ליה הוה שדי רוקא אמר להו ריש גלותא אייתו מאנא סחיפו עלויה אמר להו לא צריכתו הכי א"ר יהודה רוק דורסו לפי תומו אמר להו צורבא מרבנן הוא שבקוהו (שבת קכא:)

So you see that in the times of the גמרא if one showed that he was a צורבא מרבון it would get him out of jail. However, if he showed his **superiority** in learning, this would get him the throne (i.e. Rosh Yeshiva position).

אביי ורבא ורבי זירא ורבה בר מתנה הוו יתבי והוו צריכי רישא אמרי כל דאמר מילתא ולא מפריך להוי רישא דכולהו איפריך דאביי לא איפריך וכו. וכו. (הוריות יד.)

It happens to be that אביי was older than רבא. Here is the proof.

כשמת רב יהודה נולד רבא (קידושין עב:)

Now תוספות in מנחות לו מנחיל in אמר רבה רב הונא אמר רבה אמר י"מ understands this ממרא to be literal.

And we know that אביי was alive and saying over שמעתתא's in the name of עולא during מיר' יהודה 'ז's lifetime.

עולא איקלע לפומבדיתא אמר ליה רב יהודה לרב יצחק בריה זיל אמטי ליה כלכלה דפירי וחזי היכי אבדיל אל אזל שדר ליה לאביי וכו. וכו. (פסחים קד:)

Nevertheless they only made ראש ישיבה because of his capabilities when it came to learning, and they didn't take into account the fact that he was older.

If you are still not convinced here is further proof.

ההוא דאמר לדביתהו נכסי לבני דיהוו לי מיניך אתא בריה קשישא אמר ליה ההוא גברא מאי תיהוי עליה אמר ליה זיל טני כחד מברא הנך ודאי לא קנו דאכתי ליתנהו האי אית חולק לטליא במקום בניא או לית ליה חולק לטליא במקום בניא רבי אבין ורבי מיישא ורבי ירמיה דאמרי אית חולק לטליא במקום בניא רבי אבהו ורבי חנינא בר פפי ורבי יצחק נפחא דאמרי לית חולק לטליא במקום בניא אמר ליה רבי אבהו לרבי ירמיה הלכתא כוותן או הלכתא כותייכו אמר ליה פשיטא דהלכתא כוותן דקשישנא מינייכו

### יומי אז זמסצ אם באדב

ולאו הלכתא כוותייכו דדרדקי אתון אמר ליה מידי בקשישותא תליא מילתא בטעמא תליא מילתא וטעמא מאי זיל לגביה דרבי אבין דאסברתה ניהליה וכרכיש בה רישיה בי מדרשא אזל לגביה אמר ליה אילו אמר ליה קני כחמור מי קני וכו. וכו. וכו.

(בבא בתרא קמב:-קמג.)

#### vs. Reasoning

#### **Halachik Reasoning**

You see that you can have something halachik without reasoning i.e. a מילתא בלא טעמא.

אמר מר זוטרא הני תלת מילי שוינהו רבנן כהלכתא בלא טעמא חדא הא אידך דאמר רב יהודה אמר שמואל הכותב כל נכסיו לאשתו לא עשאה אלא אפוטרופא אידך דאמר רב מנה לי בידך תנהו לפלוני במעמד שלשתן קנה: (בבא בתרא קמד.)

So you see from the גמרא on the previous אף that it might be better to have reasoning in the halacha, at least where there is a מחלוקת, the matter should be decided based on the better reasoning.

(see above the גמרא quoted from(.דף קמב:-קמג))

Later on the גמרא seems to indicate that this is something that distinguishes Halacha from Persian law.

מאי טעמא רבה ורב יוסף דאמרי תרווייהו גברא אשלימת לי גברא אשלימי לך מתקיף לה רב נחמן האי דינא דפרסאי אדרבה בתר ערבא אזלי אלא בי דינא דפרסאי דלא יהבי טעמא למלתייהו אלא אמר רב נחמן וכו. וכו. (בבא בתרא קעג:)

So תוספות mentions that these three things of מר זוטרא have a bit of reasoning (קצת טעמא יש).

בבא בתרא קמד. תוס' ד"ה כהלכתא בלא טעמא. קצת טעמא יש דכיון שפינה את הבית סמכא דעתיה דבן וגם אין לו אנה לדור סברא הוא שנתנו לו. וכן הכותב כל נכסיו לאשתו או לבנו מסתמא לא ליתן לה נתכוין אלא לכבדה שלא היה מניח בניו בולא כלום. ובמעמד שלשתן לא רצו חכמים להטריח להביא עדים ולעשות קנין שמסתמא כיון שאמר לו במעמד שלשתן הקנה לא לגמרי ונראה לר"י דבמעמד שלשתן אם חזר ומחלו אינו מחול ומפורש בכמה מקומות:

### Who Should The Halacha Be Like? Is There Even An Argument?

מאי נפקא לך מינה (שבת קו:)

### There is an argument if there is an argument

אמר ליה רב פפא לאביי איכפל כל הני תנאי לאשמועינן כבית שמאי אמר ליה הכי קאמרי לא נחלקו בית שמאי ובית הלל בדבר זה (בבא קמא צד.)

The Gemara asks:

Rav Papa said to Abaye: Did all these Tannaim, whose rulings you say demonstrate that change does not affect acquisition, take pains to join together to teach the law in accordance with Beis Shammai?

Abaye said to him: This is what they are saying: Beis Shammai and Beis Hillel never disputed this matter.

מתני' נפל הבית עליו ועל אמו אלו ואלו מודין שיחלוקו אמר ר"ע מודה אני בזו שהנכסים בחזקתן אמר לו בן עזאי על חלוקין אנו מצטערין אלא שבאת לחלק עלינו את השוין: (קנח:)

So עקיבא is saying that according to בית הלל are בחזקתן and he agrees that ישלאי holds בית שמאי holds יחלוקו

### יומי או זממצ אמם אמם אמם

#### **Argument + Argument = Agreement**

#### ????????????????

איבעי להו מהו לבעול בתחלה בשבת וכו. וכו. בבי רב אמרי רב שרי ושמואל אסר בנהרדעא אמרי רב אסר ושמואל שרי אמר רב נחמן בר יצחק וסימניך אלו מקילין לעצמן ואלו מקילין לעצמן (כתובות ו.)

So there is an argument here between the Academy of בארדעא , and נהרדעא, exactly who holds what in the מחלוקת between שמואל between שמואל, but the end result is that each one paskens according to the lenient opinion, and therefore the argument in the argument essentially leads to an agreement.

אמר רב יהודה עוף המסרט כשר לטהרת מצורע וזו היא סנונית לבנה שנחלקו בה ר' אליעזר וחכמים אמר אמימר בחיורא כריסה כולי עלמא לא פליגי דשריא כי פליגי בדירוקא כרסה ר"א אסר ורבנן שרו והלכתא כר"א מתני הכי בדירוקא כרסה כולי עלמא לא פליגי דאסיר כי פליגי בדחיורא כרסה ר"א אסר ורבנן שרו והלכתא כרבנן דשרו (חולין סב

Again we have an argument between אמימר and אמימר who holds what in the מחלוקת between ר' אליעזר and the mach is חכמים and the end result is that they both agree that the one with the white stomach is מם and the one with the yellow stomach is not כשר, and the only point of argument is which name to ascribe to the פסק.

#### **Agreement = Argument**

Here are some גמרא 's in בבא בתרא where we see the meaning of words or statements differ from the usual.

1. The phrase באמת אמרו usually means that there is no argument in the matter.

סוכה לח. רש"י ד"ה באמת אמרו. כל באמת הלכה היא ואין חולק בדבר:

However you see in this גמרא בתרא ובא בתרא that it seems to be there is an exception to this rule. לימא תנו לי בעלי ואשמח עמו תנאי היא דתניא המארס את האשה בתולה גובה מאתים ואלמנה מנה מקום שנהגו להחזיר קדושין מחזירין מקום שנהגו שלא מהחזיר קדושין אין מחזירין דסברי רבי נתן רבי יהודה הנשיא אומר באמת אמרו מקום שנהגו להחזיר מחזיר אין מחזירין רבי יהודה הנשיא היינו תנא קמא אלא לאו תנו לי בעלי ואשמח עמו איככא בינייהו וחסורי מחסרא והכי קתני המארס את האשה בתולה גובה מאתים ואלמנה מנה בד"א דהדר ביה איהו אבל מתה מקום שנהגו להחזיר מחזירין מקום שנהגו שלא להחזיר אין מחזירין ודוקא שמתה היא אבל מת הוא אין מחזירין מאי טעמאיכולה היא שתאמר תנו לי מעלי ואשמח עמו ואתא רבי יהודה הנשיא למימר באצת אמרו בין מת הוא ובין מתה היא מקום שנהגו להחזיר מחזירין מקום שנהגו להחזיר אין מחזירין ולא מציא אמרה תנו לי בעלי ואשמח עמו לא דכולי עלמא וכו. וכו. (בבא בתרא קמה.)

2. Normally when the גמרא says that something is דברי הכל it means that everyone agrees on the matter, and there is no argument. In this אמרא however we see an exception.

ברם נראין דברי רבינו יוסף דאמר רבינו יוסף אמר רב יהודה אמר שמואל זו דברי חכמים אבל רבי מאיר אומר מודה בשטר שכתבו שצריך לקיימו ומאי דברי הכל דרבנן לגבי רבי מאיר דברי הכל היא וכו. (בבא בתרא קנד:)

#### **Agreement = Argument**

כשם ששליח צבור חייב כך כל יחיד ויחיד וכו': תניא אמרו לו לרבן גמליאל לדבריך למה צבור מתפללין אמר להם כדי להסדיר שליח צבור תפלתו אמר להם רבן גמליאל לדבריכם למה שליח צבור יורד לפני התיבה אמרו לו כדי להוציא את שאינו בקי אמר להם כשם שמוציא את שאינו בקי כך מוציא את הבקי אמר רבה בר בר חנה אמר ר' יוחנן מודים חכמים לרבן גמליאל ורב אמר עדיין היא מחלוקת שמעה רבי חייא בריה דרבה בר נחמני אזל אמרה לשמעתא קמיה דרב דימי בר חיננא אמר ליה הכי אמר עדיין היא מחלוקת אמר ליה רבה בר חנה נמי הכי קאמר כי אמר רבי יוחנןלהא שמעתא אפליג עליה ריש לקיש ואמר עדיין היא מחלוקת ומי אמר רבי יוחנן הכי והאמר רבי חנה ציפוראה אמר רבי יוחנן הלכתא כרבן גמליאל הלכתא מכלל דפליגי וכו. וכו.

### דף יומי בזאטובאו ומוסע קהם

אלא אמר ר' נחמן בר יצחק **מאן מודים רבי מאיר** והלכה מכלל דפליגי רבנן דתניא ברכות של ר"ה ושל יוה"כ שליח צבור מוציא הרבים ידי חובתן דברי ר"מ וחכ"א כשם ששליח צבור חייב כך כל יחיד ויחיד חייב וכו. (ראש השנה לד:-לה.)

### The Fanatical Phonetical Noun Origin Hypothesizer

### More Than Just An Etymologist

וכרכיש (בבא בתרא קמג.)



He's not just an etymologist. He's so much more. For one thing he is happy.

בדיחא דעתיה (שבת עז:)

One word which we find in מסכת בבא בתרא is the word for shaking (as in shaking or nodding the head in agreement) which is כרכיש.

Perhaps this word is connected etymologically to the word כרכשתא which means fringes as in כרכשתא (בבא מציעא ז.)

The fringes (of a טלית). Perhaps etymologically ברכשתא "thing that shakes". The fringes would be called this because as opposed to the טלית which might remain relatively stationary with the body of the wearer, the fringes on the טלית shake and whip around much more with the movements of the wearer.

There is one other definition of כרכשתא:

כרכשתא (שבת פב.)

### אספרמקי (ביצה לו:)

This word means medicine cabinet. I want to suggest that this word is the etymological origin of the modern day word "pharmacy".



"Call me a fanatic, but I really think my phonetic noun origin hypothesis is true."

### יומי מספ אם ממספ אם המספ

#### The Parallel סוגיא Pattern מסורת הש"ס

This מסורת הש"ס finds patterns of parralel מסכתות. Here is an example of a pattern of parralel מסכתות. Here is an example of a pattern of parralel מסנהדרין and יסנהדרין:

#### ג ה ז סא סג סה 65 63 63 7 5 7 5

#### The שיטה of רבי and making peace between the two parties.

תנו רבנן דיני ממונות בשלשה רבי אומר בחמשה (סנהדרין ג:)

אמר רב יוסף מנא אמינא לה דתניא התיר רבי שיהו בני גדר יורדין לחמתן ואין בני חמתן עולין לגדר מאי טעמא לאו משום דהני עבוד דקה והני לא עבוד דקה כי אתא רב דימי אמר טטרוגי מטטרגי להו בני גדר לבני חמתן ומאי התיר התקין ומאי שנא שבת דשכיחא בה שכרות כי אזלי להתם נמי מטטרגי להו כלבא בלא מתיה שב שנין לא נבח השתא נמי מטטרגי בני חמתן לבני גדר כולי האי לא כייפי להו (עירובין סא.)

#### תלמיד אל יורה בפני רבו

ותניא תלמיד אל יורה הלכה במקום רבו אלא אם כן היה רחוק ממנו שלש פרסאות (סנהדרין ה:)(עירובין סג.)

#### From where do we know that this word implies withholding or bypassing?

ר' יהושע בן קרחה אומר מנין לתלמיד שיושב לפני רבו וראה זכות לעני וחובה לעשיר מניין שלא ישתוק שנאמר לא תגורו מפני איש וכו. וכו. מאי משמע דהאי לא תגורו לישנא דכנושי הוא אמר רב נחמן אמר קרא ויין לא תשתה ולא תאגר (סנהדרין ז.)

אמר ר' חנינא כל המפיק מגן בשעת גאוה סוגרין וחוסמין צרות בעדו שנאמר גאוה אפיקי מגנים סגור חותם צר מאי משמע דהאי אפיק לישנא דעבורי הוא דכתיב אחי בגדו כמו נחל כאפיק נחלים יעברו (עירובין סה.)

### דף יומי בזאפאז זממע זאם

ס"ש Riddle





1. When do we say it is ישנים to do in the case of ישנים (older ones), and when do we say it is to do it in the case of ישנות (older ones)?

Answer:

מתני' מקפלין את הכלים וכו.גמ' אמרי דבי רבי ינאי לא שנו אלא באדם אחד אבל בשני בני אדם לא ובאדם אחד נמי לא אמרן אלא בחדשים אבל בישנים לא וכו. וכו. (שבת קיג.)

דתניא המוצא תפילין מכניסן זוג זוג אחד האיש ואחד האשה אחד חדשות ואחד ישנות דברי ר"מ ר' יהודה אוסר בחדשות ומתיר בישנות (עירובין צו:)

Here is a סימן to remember this distinction: The סימן is the ירושלמי that ירושלמי quotes in the beginning of פסחים.

פסחים ד: תוס' ד"ה **הימנוהו רבנן בדרבנן .** וכו. וכו. מ"מ גבי בדיקת חמץ אע"ג דבידם מ"מ אי הוי מדאורייתא לא מהימנינן להו משום דאיכא טירחא יתירתא וצריך דקדוק גדול כדמוכח בירושלמי שמפרש מפני שנשים עצלניות הן וכו. וכו.

So remembering that נשים עצלניות will help you to remember that ישנים and not ישנים.

(Disclaimer: If you are a woman reading this please don't take offense. Remember that this is a בבא בתרא in the מחלוקת said in בבא בתרא:

א"ר חסדא ולדידי בנתן עדיפן לי מבני (בב"ב קמא.)

In fact here is a proof to this שיטה that men are lazier than women:

תניא נמי הכי מעשה וקדמו בנות לבנים ונמצא בנות זריזות ובנים שפלים (פסחים פט.)

### דף יומי בזאטובאו ומוסע זהם

The other מאש would say that it is only mentioned as a unique משש because it is a rare case that you don't see every day. If it were really true that daughters are less lazy than sons, it wouldn't be a מעשה worth mentioning.







If the daughters are still insulted especially after seeing the above images here is a conceptual מסורת הש"ס to appease the women.

#### קרחת מכאן ומכאן

Hey there mister זריזות Flash man. Where is your beautiful hair? Did it fly off your head while you were running flying super fast?

- 1. קרחת מכאן ומכאן (בב"ב קלב.)
- 2. יתיב רב אמי ורב אסי קמיה דר' יצחק נפחא מר א"ל לימא מר שמעתתא ומר א"ל לימא מר אגדתא פתח למימר אגדתא ולא שביק מר פתחלמימר שמעתתא ולא שביק מר אמר להם אמשול לכם משל למה הדבר דומה לאדם שיש לו שתי נשים אחת ילדה ואחת זקינה ילדה מלקטת לו לבנות זקינה מלקטת לו שחורות נמצא קרח מכאן ומכאן אמר להן אי הכי אימא לכו מלתא דשויא לתרוייכו כי תצא אש ומצאה קוצים תצא מעצמה שלם ישלם המבעיר את הבערה אמר הקב"ה עלי לשלם את הבערה שהבערת אני הציתי אש בציון שנאמר ויצת אש בציון ותאכל יסודותיה ואני עתיד לבנותה באש שנאמר ואני אהיה לה חומת אש סביב ולכבוד אהיה בתוכה שמעתתא פתח הכתוב בנזקי ממונו וסיים בנזקי גופו לומר לך אשו משום חציו (בבא קמא ס:)
- 2. What are two places in גמרא בבא בתרא says that a person is not so brazen to do something, וכו. וכו אזיף איניש וכו. וכו



### יומי ממפאז זממפ אמם

#### Answer:

- 1. ההוא דאמר ליה לחבריה מאי בעית בהאי ארעא אמר ליה מינך זבני ואכלתיה שני חזקה אזל אייתי סהדי דאכלה תרתי שני אמר רב נחמן הדרא ארעא והדרי פירי אמר רב זביד אם טען ואמר לפירות ירדתי נאמן לאו מי אמר רב יהודה האי מאן דנקיט מגלא ותובליא ואמר איזיל איגדריה לדיקלא דפלניא דזבניה ניהלי מהימן לא חציף איניש דגזר דיקלא דלאו דיליה הכא נמי לא חציף איניש למיכל פירי דלאו דיליה אי הכי ארעא נמי ארעא אמרינן ליה אחוי שטרך אי הכי פירי נמי שטרא לפירי לא עבדי אינשי (בכא בתרא לג:)
  - 2. לא חציף איניש לשוויה לשמיה דאבוה סימנא (בבא בתרא קסא:)

As a bonus I give you the בבא בתרא about the one person who dared do something that others wouldn't dare to do.

ההוא פחות מבן עשרים דאזל זבין נכסי אבובו כגידל בר מנשיא אתא לקמיה דרבא אמרו ליה קרוביה זיל אחול תמרי ושדי ביה קשייתא בי רבא עבד הכי אמר להו זביניה לאו זביני כי קא כתבו ליה שטרא אמרו ליה לקוחות זיל אימא ליה לרבא מגלת אסתר בזוזא שטרא דמר בזוזא אזל א"ל אמר להו זביניה זביני אמרו ליה קרוביה לקוחות אגמרוהו אמר להו מסברי ליה סבר כיון דמסברי ליה וסבר מידע ידע והאי דעבד הכי חוצפא יתירא הוא דהוה ביה. (בבא בתרא קנה:)

3. What are two places in "ש where we have the concept of a ספל למטה?

Answer:

אמר ר' יחיאל כפה ספל ממעט וכו. וכו. (עירובין עז.)

אמר ר' פפא פשיטא לי ספל מלמעלה וקפל מלמטה הכל הולך אחר התחתון בעי ר' פפא קפל מלמעלה **וספל מלמטה** מאי מי חיישינן לזבוב או לא תיקו (בבא בתרא קסו:)

4. What does a מי רגלים both have the power to do?

Answer:

They both have the power to weaken a wall:

וירא העם ויתקעו בשפרות ויהי כשמע העם את קול השופר ויריעו העם תרועה גדולה ותפל החומה תחתיה וכו. (יהושע ו:כ)

ת"ש לא ישתין אדם מים בצד כותלו של חבירו אלא אם כן הרחיק ממנו ג' טפחים בד"א בכותל לבינים אבל בכותל אבנים בכדי שלא יזיק וכמה טפח ושל צונמא מותר תיובתא דרבה בר בר חנה תיובתא (בבא בתרא יט:)





### יומי אז זמסצ אם באדב

5. What are two places in בבא בתרא that we are told that we shouldn't be מדמה (compare one to the other)?

Answer: If a שטר was written on erased parchment, and the witnesses signed on parchment that was not erased, the שטר is שטר. The question is why? Why can't we simply have the witnesses write, "We witnesses signed on new parchment and the text itself was written on erased parchment", and we shouldn't be concerned that he will erase the writing of the שטר again, since it is known that a שטר that was erased once is not similar looking to a שטר that was erased twice. The answer is that if it was erased that day it will not be similar to if it was erased two days ago, so a שטר erased once two days ago might look like a שטר erased twice, or a שטר erased a second time yesterday might look like a שטר erased once two days ago, and although it is true that we can simply wait for a day to pass after erasing to see how it looks when it is two days old, never-the-less we are בית דין טועין, we are suspicious for a faulty שטר.

אי הכי אימא סיפא הוא על המחק ועדיו על הנייר פסול אמאי פסול הכא נמי נכתבו הכי אנחנא סהדי חתמנא על ניירא ושטרא על מחקא השתא נמי מאי אמרת מוחק חוזר ומוחק הא אמרת עינו דומה נמחק פעם אחת על ניירא ושטרא על מחקא השתא נמי מאי אמרת מוחק חוזר ומוחק הא אמרת עינו דומה לא אניירא לא ידיע לנמחק שתי פעמים הני מילי היכא דחתימי סהדי אמחקא היכא דלא חתימי סהדי אמחקא אלא אניירא לא ידיע וליתי מגילתא אחריתי ולמחוק ולידמי לא דמי מחקא דהא מגילתא למחקא דהא מגילתא ולקבלה לחתימות ידא דסהדי בבי דינא ולידמי אמר רב הושעיא אינו דומה נמחק בן יומו לנמחק בן שני ימים ולישהייה אמר רבי ירמיה חיישינן לבית דין טועין (בבא בתרא קסד.)

#### Here is the second place:

תנו רבנן אין למדין הלכה לא מפי למוד ולא מפי מעשה עד שיאמרו לו הלכה למעשה שאל ואמרו לו הלכה למעשה ילך ויעשה מעשה ובלבד שלא ידמה מאי ובלבד שלא ידמה ואה כל התורה כולה דמויי מדמינן לה אמר רב אשי הכי קאמר ובלבד שלא ידמה בטרפות דתניא אין אומרים בטרפות זו דומה לזו ואל תתמה שהרי חותכה מכאן ומתה חותכה מכאן וחיתה (בבא בתרא קל:)

6. What are two things that רפרם said in בבא בתרא?

1. רפרם אמר מהכא ואקח את ספר המקנה את החתום המצוה והחקים ואת הגלוי ואקח את ספר המקנה את החתום המצוה והחקים ואת הגלוי ואקח את כיצד זה המקנה זה פשוט את החתו' זה מקושר ואת הגלוי זה פשוט שבמקושר המצוה והחקים אלו דברים שבין פשוט למקושר הא כיצד זה עדיו שלשה זה עדיו מתוכו וזה עדיו מאחוריו ואיפוך אנא מתוך שנתרבה בקשריו נתרבה בעדיו (בבא בתרא קס:)

2. אמר רפרם זאת אומרת אחריות טעות סופר הוא (בב"ב קסט:)

7. What are the two times we mentioned "Arabians" in מסכת בבא בתרא?

# דף יומי צדאפוצאו ומנסצ זהם





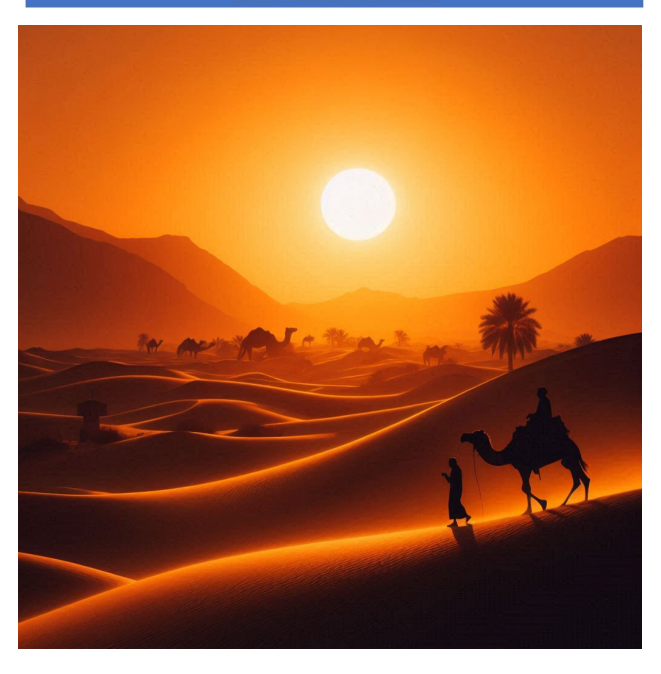
#### Answer:

- 1. הנהו ערבאי דאתו לפומבדיתא דהוו קא אנסי ארעתא דאינשי אתו מרוותיהו לקמיה דאביי א"ל ליחזי מר שטרי' ולכתוב לן מר שטרא אחרינא עליה וכו. (בבא בתרא קסח:)
  - 2. בשלמא כרכום חזי אלא קוצים למאי חזי אמר רבי חנינא מאי טעמא דר' אליעזר שחן בערביא מקיימין קוצים בשדות לגמליהן (בבא בתרא קנו:)

Arabian knights and Arabian hay's

: וסימניך

# דף יומי בדאשובאו ומוסע זאם



שלום