Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה לזכות ר' מאיר בן לאה



חיי שרה

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

# To receive Bitachon Weekly by email send a request to: <a href="weeklybitachon@gmail.com">weeklybitachon@gmail.com</a>

### And now in Spanish bitajonsemanal@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400 Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com



And now available on:

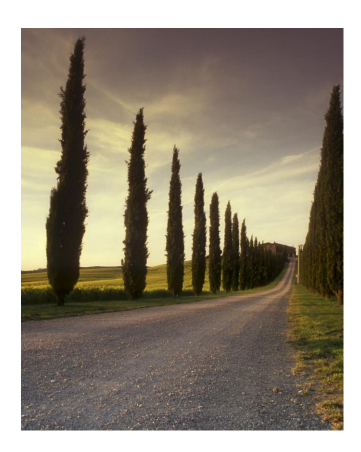


Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 - 3898



Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur



# BITACHON WEEKLY

פרשת חיי שרה תשפ"ה

#### IN THIS ISSUE

- HOW PRECIOUS IS A JEWISH WOMAN
- THE GREATNESS OF A JEWISH WOMAN IS HER DISREGARD FOR KAVOD
- A GIVER ISN'T WORRIED ABOUT HIMSELF, AND ISN'T INVOLVED IN HIS PERSONAL DESIRES
- GEZEL & ARAYOS ARE FORMS OF BEING A "TAKER" WHO IS REMOVED FROM HASHEM
- A REAL TZADDIK AND TRUE OVED HASHEM IS BROAD-MINDED, AND CAN DO OPPOSITE THINGS
- EVERY PERSON NEEDS HIS OWN UNIQUE AVODAS HASHEM
- YOU HAVE THE GREATEST POTENTIAL TO EXCEL IN THE MIDDOS YOU ARE WEAKEST IN
- THE MORE A PERSON MAKES HASHEM AN IKAR IN HIS LIFE, THE MORE SUCCESS HE IS HEADING FOR
- ONLY HASHEM GETS CREDIT FOR YOUR VERY EXISTENCE AND FOR ALL YOUR HATZLACHOS
- LEAVING MITZRAYIM MEANS BECOMING FREE FROM THE YETZER HARA
- WHAT A TZADDIK! WHAT A GAON! WOW!
- OUR DUTY DURING THESE TRYING TIMES: TO DAVEN THAT KLAL YISROEL SHOULD DO TESHUVA
- THE KOACH HATEFILA HAS THE POWER TO DO ANYTHING
- THE MORE PEOPLE WORK ON EMUNA AND BITACHON, THE MORE BRACHA FOR THE ENTIRE WORLD, AND THE LESS WARS AND YISSURIM
- AYIN TOVA IS A BIG TESHUVA, AND REAL SHVIRAS HAMIDDOS
- STORIES OF NOVARDOK

Bitachon Weekly

Visroel was

created by a

woman (Leah

Imeinu) who

challenged her

unfortunate

fate (to marry

Eisav) and

with her

incessant

Tefilos she

changed her

whole destiny

### פרשת חיי שרה

### אַרְבַּע מֵאוֹת שֶׁקֶל כֶּסֶף עֹבֵר לַסֹּחֵר כג טז How Precious Is a Jewish Woman

The Torah tells us the great value of a Jewish

wife and mother. Besides Chava and the Imahos, there is almost no mention in the Torah of the name of any women. Many, many men are mentioned, but no women.  $(Netziv^1).$ Nobody knows the name of Noach's wife (except in Chazal2) or the wife of Kayin and Hevel, or Shem, Cham, and Yefes, etc. (except for: עַדָה וצָלָה). And now the Torah elaborates 20 Pesukim to describe the big hassle Avraham Avinu had in burying Sara Imeinu (besides that he ended up paying good money). Hashem brought about this story since every Yid has to know how precious is a Jewish woman.

The Greatness of a Jewish Woman Is Her Disregard for *Kavod* 

אַ And especially Sara Imeinu, upon whom in Shlomo HaMelech wrote Eishes Chayil. ewish Chayal means a soldier! And the true soldier is the one who doesn't care about אורים בַּעְלָהּ Eavod and fame. נוֹדָע בַּשְּׁעָרִים בַּעְלָהּ

Kavod and fame. נוֹדָע בַּשָּעָרִים בַּעָלָה לא כג Her husband בָּשָּׁבְתוֹ עִם זִקְנֵי אָרֶץ לא is well-known in the Bais Medrash, where he sits among the great Chachomim. She just wants her husband to Shteig. She is selfless. Chazal say3 that women are special in Gan Eden. By Avimelech and Paroh, all a woman means is Gashmiyus. But by us, in her lifetime: בַאֹהֵל הנה she concealed, and only in her Petira (passing on to the next world) her greatness starts shining, like it says: וַתִּשִּׁחֵק לִיוֹם אַחֵרוֹן she laughs on the last day. She isn't interested in Kavod. This is the Yesod of the

greatness of *Tz'niyus*, i.e., no *Kavod!* \*\*\*

A *P'rutza* (woman who lacks *Tz'niyus*) is

<sup>1</sup> העמק דבר להנצי"ב בפרשת ויגש עה"פ בְּנֹתֵיו וּבְנוֹת בָּנִיוֹ (מו ז) פרש"י יוכבד ושרח. והפלא לומר שבני יעקב לא הולידו כולם רק זכרים ולא נקבות. אלא נראה דגם המה הולידו הרבה נקבות אלא שלא היו בכלל שבעים נפש. ולא עוד אלא דיעקב עצמו היו לו עוד בנות מנשיו כמשמעות הכתוב לעיל ויקומו כל בניו וכל בנותיו אלא שלא נזכרו בשמם משום שלא היה בהם ענין נוגע לאומה ישראלית כמו שאירע ע"י דינה ואל תתמה שהרי גם בא"א איכא תנא (בב"ב דקמ"א) שהיה לו בת. ולא נזכרה בתורה משום שלא יצא ממנה זכרון בישראל לדורות. וה"נ היה ביעקב אבינו.

2 ב"ר (כג ג) וַאֲחוֹת תּוּבַל קַיִן נַעֲמָה (ד כב) א"ר אבא בר כהנא, **נעמה אשתו של נח היתה**, למה היו קורין אותה נעמה, שהיו מעשיה נעימים. (וברש"י על הפסוק כתב בקיצור: נעמה - היא אשתו של נח בב"ר).

3 ברכות יז א, **גדולה הבטחה שהבטיחן הקדוש ברוך הוא לנשים יותר מן האנשים**, שנאמר (ישעיה לב ט) נָשִׁים שַּאֲנַנּוֹת קֹמָנָה שָׁמַעָנָה קוֹלִי בָּנוֹת בַּטְחוֹת הַאָּזֵנָּה אִמְרָתִי.

וכתב בספר 'העז ביד' (על מסכת ברכות, לר' יהושע קרעלינשטיין, בילגורייא תערג, עמ' 100) קרי להון שאננות מעונש, ובוטחות בשכר העוה"ב, ולהכי פריך רב לר' חייא (בהמשך הגמ' שם) נשים במאי זכיין, כיון שאין שייך שכר העוה"ב אלא בלימוד התורה, וכיון שנשים אין בהם לימוד התורה איך יש להם שכר לעולם הבא? והשיבו, כי גם נשים יש להן חלק בהתורה, באקרויי בנייהו לבי כנישתא ובאתנויי גוברייהו וכו', ובטוחין הן יותר מן האנשים על שלא עליהן חיוב התורה ומ"מ מחזיקות הן ללומדים.

וכבר כתב הרא"ש (פרק שני דכתובות סי' ו) כיון דלא נצטוית ומשגחת על לימוד בעלה ובניה, ראויה לכבוד כמאן דקרי ותני כדאמרינן בברכות פ' היה קורא גדולה הבטחה שהבטיחן הקב"ה לנשים יותר מן האנשים, שנאמר נשים שאננות, א"ל רב לר' חייא, נשים במאי זכיין, באקרויי בנייהו בבי כנישתא ואתנויי בי רבנן, ומתאחרין לגברייהו עד דאתו מבי רבנן.

גְאַלוּ (נְשִׁים צְנוּעוֹת we were redeemed from *Mitzrayim* in the *Zechus* of the *Tzniyus'dike* women. (*Medrash*<sup>4</sup>). All a woman says is: שֶׁעְשַׂנִי כָּרְצוֹנוֹ He made me according to His will; i.e., whatever Hashem wants is good enough for me. This is a true soldier (*Eishes Chayil*). A soldier guards his country, and a Jewish

woman "guards" our purity (*Gemara*<sup>5</sup>) (and gets rid of undesirables, like *Rivka* who got rid of *Eisav*, and *Sara* who got rid of *Yishmael*).

וְהָיָה הַנְּעֲרָה אֲשֶׁר אֹמֵר אֵלֶיהָ הַּטִּי נָא כּדֵּךְ וְאֶשְׁתָּה וְאָמְרָה שְׁתֵה וְגִם גְּמֵלֶיךְ אַשְׁקָה כּד יד A Giver Isn't Worried About Himself, And Isn't Involved in His Personal Desires

Why did *Eliezer Eved Avraham* ask for a woman who is extreme in the *Midda* of *Chesed*. What about *Tz'niyus*? And indeed, the first thing the *Torah* says about her is her *Tz'niyus* 

A giver, on the other hand, is a person who cares about others, and his thrill in life is to

make other people happy. He isn't worried about himself, and: מְמֵילָא therefore he isn't involved in *Ta'avos*. Perhaps this is the reason why Hashem is: שוֹנֵא זְמָה (abhors immorality), since Hashem doesn't need anything and He is total *Chesed*, like it says: עוֹלָם חֶסֶד יַבְּנֶה תַהלִים פּט ג Hashem created the world in order to give *Chesed*. A human being

has to emulate Hashem, and try to be a giver; like R' Gershon Liebman Zatzal, who enjoyed watching other people eat! Avraham Avinu, the peak of Chesed, didn't even know what Sara looked like.

# Gezel & Arayos Are Forms of Being A "Taker" Who Is Removed from Hashem

Bilam's name comes from the word: בְּלִיעָה swallowing; i.e., he looks for taking from others. This is why he was a major *Rodef Kavod*, and he caused the *Yidden* to have tremendous *Ta'ava* 

in order to estrange them from Hashem, since he knew that: אֱלֹקֵיהֶם שֶׁל אֵלוּ, שּוֹנֵא זִמָּה Hashem abhors immorality. By getting Klal Yisroel to be involved in Z'nus, they were removed from Hashem; and they had a: מְגִיפָה plague. Eliezer added that the girl has to want to give more than asked for: וְגַם לְגְמַלֶּיךְ אֶשְׁאָב כּד מִד I will schlep water for your camels as well. Indeed, we do see Baalei Chesed who have Ta'avos. But

A human being is all about being a total giver who gives warmth and light

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> פסיקתא דרב כהנא (יא ו) ר' חוניא בשם ר' חייה בר בה, שרה ירדה למצרים וגדרה עצמה מן הערוה, ונגדרו כל הנשים בזכותה. א"ר חייא בר בה, כדי הוא גדור ערוה לעצמו שיגאלו ישראל בזכותו. ר' חונא בשם בר קפרא, בזכות ארבעה דברים נגאלו ישראל ממצרים, שלא שינו את שמם, שלא שינו את לשונם, שלא היה בהן לשון הרע, שלא היה בהן פרוץ ערייה וכו' תדע לך שהוא כן, אחת היתה ופירסמה הכתוב (אמור כד יא) וְשֵׁם אִמּוֹ שְׁלֹמִית בַּת דְּבְרִי לְמַטֵּה דְּן. ר' פנחס בשם ר' חייא בר בא, בזכות שירדו ישראל למצרים וגדרו עצמן מן הערייה, בזכות כן (שה"ש ד יג) שְׁלָחַיִּךְ, שילוחיך.
<sup>5</sup> יבמות סג א-ב, דַיֵּנוּ שֵׁמַגַּדְלוֹת בָּנֵינוּ, וּמַצִּילוֹת אוֹתָנוּ מַן הַחֶטָא.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> מכתב מאליהו (דברי חכמה ומוסר מאת מרן רבי אליהו אליעזר דסלר זצוקללה"ה, ח"א עמ' קנא) נמצינו למדים שמי ששאיפתו גשמית, ליטול ולא ליתן, הנהו נפרד ובסתירה לאחדות, היינו שביהמ"ק שבליבו חרב, ואי אפשר שיבנה ביהמ"ק בימיו, פי' במידותיו ושאיפותיו, וכיון שבליבו הוא חורבן ביהמ"ק אי אפשר שיגרום לבנין ביהמ"ק שלמטה. ורק בהגיע האדם לטהרת הלב להיות נותן ולא נוטל ויגיע לאהבתו ית' ולהבחין באחדותו, הוא אשר ליבו ביהמ"ק, ומצידו גורם לבנין ביהמ"ק שלמטה. ועיין בגמ' (יומא ט ב) שבית שני נחרב משום שנאת חינם, דהיינו נטילה ולא נתינה, וממילא שרק בחסד יבנה, והיינו כנ"ל.

Bitachon Weekly

The more

you give

and are

generous

to others,

the more

you cause

yourself

to have

Romemus

perhaps a person has to love *Chesed* so much, that he wants to do more than he's asked for.

\*\*\*\*\*

This is exactly the way of Hashem, who created a world on His own, and without being asked. And He created people who never asked to be created. But in His love for *Chesed*, Hashem gave them mouths and teeth and stomachs and taste buds; just to do

Chesed. A person like this is indeed distracted from himself, and he's "starving" to help others. This is exactly Avraham Avinu, who desired to help people, even though it was a hot day with no people around.

A person doesn't realize that: כֶּל הַנוֹתֵן when you give others, you are actually receiving (*Alter* of *Novardok*<sup>7</sup>) since it gives you tremendous *Simcha*. **People who are heavily involved in** *Klal* work thrive. They have no selfesteem problems, and their *Simcha* level is super. They are the real *Tzelem Elokim*, i.e., who emulate Hashem.

This was the *Tzara* of *Dor HaMabul* who were *Nichshal* in *Gezel* & *Arayos*. *Gezel* means taking unjustly, and so is *Arayos* taking unjustly. *Eliezer* knew that *Rivka* was a *Tz'nua* by her extreme involvement in *Chesed*.

### וּתֵּרֶא אֶת יִצְחָק וּתִּפּׁל מֵעל הַגָּמָל כד סד A Real *Tzaddik* and True *Oved Hashem* Is Broad-Minded, and Can Do Opposite Things

When *Rivka* first saw *Yitzchok*, she fell off the camel she was riding. Look at the awe she had for *Yitzchok*. Yet, she went behind his back to make sure that *Yaakov* received the *Brachos* and not *Eisav*, against the will of her

husband. Look how the same person who has unusual respect for her husband can go so blatantly against this same person.

And when she saw *Yitzchok*, he was just coming from bringing back *Hagar*, so *Avraham* should marry her again. This is the same *Hagar* who was sent AWAY from his house, in order to protect *Yitzchok*. And now, the same *Yitzchok* makes a special trip to bring *Hagar* back to his father. We see the broadmindedness of true *Ovdei Hashem*. Look how *Avraham Avinu* is

total love for the three guests (*Malachim*), yet he won't let them in his house until they get rid of *Avoda Zara*.

\*\*\*

But *Lot* is different. He lets them in no matter what. (*Rashi*<sup>8</sup>). These are the biggest *Yesodos* in *Avodas Hashem*. If you live with the truth, you'll be doing: סְּתִירוֹת contradictory

הדמיוני של האדם מפחד תמיד פן יפסיד.

רובר להפרל. the truth, you'll be doing: סָתִּירוֹת contradictory סְתִּירוֹת the truth, you'll be doing: ספר מדרגת האדם (מאמרי הסבא מנובהרדוק, רבי יוסף יוזל הורביץ זצלל"ה, הוצאה חדשה ירושלים תשסב. מאמר בתקופות העולם, עמ' לב) האדם חושש למסור את עצמו אל התורה, שתנחהו בכל אשר ילך, משום שרואה הוא, שהוא רק נותן ונותן, מוותר על ממונו וגופו וכלום אינו מקבל מן התורה. אבל התורה כבר גלתה לנו שהדבר להפך: שהמקבל הוא הנותן והנותן הוא המקבל. וזה נראה בהרבה ענינים: האדם מפחד לוותר על כבודו, ולהפקירו במקום שנוגע לחילול השם, משום שצריך לוותר על דבר מה, ודעת התורה אומרת להפך: כל הבורח מן הגדולה, הגדולה מחזרת אחריו (ערובין יג א) כשיברח יקבל. וכן בענין שׁוֹמֵר מִצְּוָה לֹא יִדֶע דָּבֶר רֶע (קהלת ח ה) על פי שכל התורה, אם ישמור התורה, מלבד שלא יפסיד, עוד ירויח, ושכל

וכן בענין הבטחון, נדמה לו שמוסר הוא את עצמו אל גזירת השם, ואמנם האמת הוא שהוא מקבל את הכל, כמו שאומר הכתוב (ירמיה יז ז) בָּרוּךְ הַגֶּבֶר אֲשֶׁר יִבְטַח בַּה', ברוך במצבו הגשמי וכו', וכן בענין הצדקה, עשר בשביל שתתעשר (תענית ט א) הנותן לוקח, והלוקח נותן. ושכל האדם מהופך הוא, רואה הוא את הנתינה, ואינו רואה כי הנתינה היא הקבלה. ומפני מה הוא הדבר כך? משום שמעולם לא ניסה האדם לחיות על פי בחירת התורה, מבלי שום חפץ לדעת מראש מה יהיה באחרית הדבר, וללכת בתמימות אחרי רצון ה' בלי שום התחכמות מצדו.

<sup>8</sup> רש"י עה"פ וְרַחֲצוּ רַגְלֵיכֶם (יח ד) כסבור שהם ערביים שמשתחוים לאבק רגליהם **והקפיד שלא להכניס ע"ז לביתו** (ב"מ פו). אבל לוט שלא הקפיד הקדים לינה לרחיצה, שנאמר ולים ורחצו רגליכם.

Chazal say

many strange

and abnormal

things about

our Dor

Ik'visa

Dim'shicha.

Surely, people

from a weird

Dor are

treated

differently,

and they

have a

different

Avoda than

previous

generations

actions all over your life. Otherwise, you are just a puppet who follows his *Middos*, good or bad, but not necessarily is there "truth" in his actions.

Rivka could have tremendous awe and

respect for her husband, but she wasn't an automatic "rag" who has no say. In her later actions, she is a total *Chevra'man* in making sure *Yaakov* gets the *Brachos*. And *Hagar* may have been a: גְּרוּשָׁה divorced woman in the past, but right now she's the perfect wife for *Avraham Avinu*. This is a tremendous lesson for many areas of our lives.

### Every Person Needs His Own Unique Avodas Hashem

Here's a super nice person, but his wife loses respect for him and he's having serious *Shalom Bayis* problems because he has no back bone. And since he doesn't respect himself, nobody else respects him. I told him that he needs heavy-duty *Novardoker*: אַמִיצוּת courage; i.e., not to need people. This is a major *Avodas HaMiddos* that he ignores, and he suffers as a result.

I knew giants in *Avodas Hashem* who were: לֵאוֹ דְוְקָא not necessarily so nice to everyone. One of them said: "If I decide to be a nice person and socialize more, then the world will lose an *Adam Gadol*, because he'll lose his learning". Every person needs his own unique *Avodas Hashem*. With a *Rebbe* who guides you and lots of *Tefila*, you'll succeed.

עֶבֶד אַבְרָהָם אָנֹכִי כד לד

### You Have the Greatest Potential to Excel in The *Middos* You Are Weakest In

It is interesting that in the entire Parsha of

Eliezer finding a wife for Yitzchok, it never says his name "Eliezer"; only "Eved (the slave of) Avraham". Why did such a strange story take place with an Eved (which are known for Z'nus) that he should bring a young girl from the distance, without any concern for Inyanei Yichud, etc.? The answer is that since Avraham Avinu's entire essence was total breaking Middos, so too the Eved (slave) of Avraham Avinu was also total breaking Middos; and breaking Middos means going extreme in the opposite direction. (Rambam<sup>9</sup>). \*\*

So the Avoda of an Eved (which are known for Z'nus) is to be: פָרוּשׁ (abstain) completely. So there is no one more: מְסוּגָל cut-out to bring Rivka, than an Eved who would be a major: פָרוּשׁ abstainer and the safest person to go along. Being an "Eved Avraham" meant that every inch of him is going against his

natural *Tevah* (nature), and nobody is better to bring *Rivka*.

By those who work on *Middos*, the calmest person is the one whose nature is to be a *Ka'asan* (prone to anger) but he goes extreme opposite; and the same is with all *Middos*.

5

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> רמב"ם הלכות דעות (ב ב) וכיצד היא רפואתם מי שהוא בעל חמה אומרים לו להנהיג עצמו שאם הוכה וקולל לא ירגיש כלל, וילך בדרך זו זמן מרובה עד שיתעקר החמה מלבו, ואם היה גבה לב ינהיג עצמו בבזיון הרבה וישב למטה מן הכל וילבש בלויי סחבות המבזות את לובשיהם וכיוצא בדברים אלו עד שיעקור גובה הלב ממנו ויחזור לדרך האמצעית שהוא דרך הטובה, ולכשיחזור לדרך האמצעית ילך בה כל ימיו, ועל קו זה יעשה בשאר כל הדעות אם היה רחוק לקצה האחד ירחיק עצמו לקצה השני וינהוג בו זמן רב עד שיחזור בו לדרך הטובה והיא מדה בינונית שבכל דעה ודעה.

If a person

runs to

Hashem

constantly

бу

davening

and

having

Bítachon.

he is

stronger

than all

the powers

and

Híshtadlus

in the

world

### ניאׄמֵר ה' אֱלֹקֵי אֲדֹנִי אַבְּרָהָם הַקְּרֵה נָא כּד יב The More a Person Makes Hashem an *Ikar* in His Life, The More Success He Is Heading For

Notice how *Eliezer* goes straight to Hashem for a *Shidduch*. No *Shadchan*, no *Hishtadlus*;

straight to the *Shoresh* of all *Hatzlachos*. And look what *Mazal!* Immediately *Rivka* appears! *Halevai* we would realize that the best address for all our needs is the *Shoresh* (root) for all our *Hatzlachos*; i.e., the: בּוֹרֵא עוֹלָם Creator of the world Himself. The more a person makes Hashem an *Ikar* in his life, the more success he is in for!

The Chovos Halvavos says<sup>10</sup> that a Tzaddik told his Talmidim that he's happy that they do Aveiros, since it humiliates them. If they wouldn't have Aveiros, then they'd be Baalei Ga'ava, which is worse than all sins. Why is Ga'ava worse than all sins? Because despite all of a person's Mitzvos and Tzidkus, if he is a Baal Ga'ava, then he holds from himself, which is a form of Avoda Zara.

### Only Hashem Gets Credit for Your Very Existence and For All Your *Hatzlachos*

Believing in Avoda Zara means that you don't chap that only Hashem gets credit for your very existence and for all your Hatzlachos. Avoda Zara causes a person to lose

everything, since basic *Emuna* is missing! How important it is to work on *Emuna* and *Bitachon*, since you are *Zoche* to *Ikar Ikarim!* Imagine, despite your many sins (*Chas V'shalom*), believing in Hashem makes you great!

Here we have a big *Masmid* and *Tzaddik* and *M'dakdek B'mitzvos*, a sweet, popular *Baal Chesed* and *Marbitz Torah!* Yet, a zero lowlife *Am HaAretz* can be much greater than him if he has a drop more *Emuna* and *Bitachon*. (Of course, avoiding *Aveiros* is paramount, and don't look for trouble!)

### אָשֶׁר יָלְדָה הָגָּר הַמִּצְרִית שַׁפְּחַת שָּׁרָה לְאַבְּרָהָם כְּה יִבּ Leaving *Mitzrayim* Means Becoming Free from The *Yetzer Hara*

Hagar remains a Mitzris despite her high Madrega. Perhaps because: וַתַּקַח לוֹ אָמוֹ אָשָׁה מֵאֶרֶץ מִצְרִיִם כּא כּא she chose a wife for Yishmael from Eretz Mitzrayim. If she could go back to her Treife roots, and get a Shidduch from there for her son Yishmael, then we

know that she never really left lowlife Mitzrayim. מֵיצֵר Meitzar means boundary, because in מִצְרַיִם Mitzrayim they are all trapped under the power of the Yetzer Hara. They have no control!

Paroh is the name of all Mitzri kings, and if a

הגאות והחונף.

חובות הלבבות שער עבודת האלוקים (פרק ד) והמדרגה התשיעית אנשים, האמינו בתורה ובגמול ובעונש עליה בשני העולמים, וכונו בעבודת השם לשמו ולמה שיאות לו, אלא שלא נשמרו ממפסידי העבודות ונכנס ההפסד עליהן ולא הכירו מאין, העולמים, וכונו בעבודת השם לשמו ולמה שיאות לו, אלא שלא נשמרו ממפסידי העבודות ונכנס ההפסד עליהן ולא הכירו מאין, דומה למה שנאמר (קהלת י א) זְבוּבֵי מֶוֶת יַבְאִישׁ יַבִּיע שֶׁמֶן רוֹקֵח יָקֶר מֵחָכְמָה מִּכְּבוֹד סְכְלוּת מְעָט, ואמר (קהלת ט יח) וְחוֹטֶא אָחָד יְאַבֵּד טוֹבָה הַרְבֵּה. ואמר קצת החסידים לתלמידיו: אלו לא היו לכם עוונות, הייתי מפחד עליכם ממה שהוא גדול מן העוונות? אמר: הגבהות והגאוה, כמ"ש הכתוב (משלי טז ה) תּוֹעֲבַת ה' כֶּל גְּבָה לֵב. ובחובות הלבבות שער התשובה (פרק ח) חוטא זה הוא שיש לו יתרון על הצדיק, שלא חטא החטא ההוא והדומה לו, כי הצדיק ובחובות הלבבות שער התשובה לבו וירום במעשהו, וכבר נאמר, כי יש חטא שמועיל לשב יותר מכל צדקות הצדיק, ויש צדקה שמזקת לצדיק יותר מכל חטאות השב, כשיפנה לבו מן הכניעה ודבק בגאות ובחונף ואהבת השבח, כמ"ש אחד מן הצדיקים לתלמידיו: אלו לא היה לכם עון, הייתי מפחד עליכם ממה שהוא גדול מן העון. אמרו לו: ומהו גדול מן העון? אמר להם:

person is: פָרוּעַ free and wild, then even though he may "seem" happy and free, the truth is that he is still in a jail, since he still is trapped under his Yetzer. The whole idea of Yetzias Mitzrayim is leaving and being free of the Yetzer Hara (from the: מ"ט שַׁעֲרֵי טוּמְאָה 49 gates of Tum'ah).

#### What a Tzaddik! What a Gaon! Wow!

You think it's such a *Ma'ala* to rave over others? You don't realize how you subtly undermine yourself when you are *Nis'pael* 

from others, including the greatest *Tzaddikim*. You become *Battel*, and you feel like a zero. *Hispa'alus* can actually be a *Churban HaAdam Mamash!* Better build yourself up all day; then you'll *Shteig!* 

### The War

Our Duty During These
Trying Times:
To Daven That *Klal Yisroel*Should Do *Teshuva* 

Our dear Rosh Yeshiva, R'



R' Avraham Yeshaya Karelitz the Chazon Ish

Yisroel Newman *Shlita* told me to be: מְפַרְטֵם (make known) the words of R' Ahron Kotler *Zatzal* in *Sefer Mishnas Reb Ahron*<sup>11</sup> where he discusses what is our duty during these trying times. It's a big mistake when all people focus on is the: עָצֶם מִלְחָמָה actual war, and our victory vs. the defeat and eradication of Hamas, *Y'mach Sh'mam*. These types of wars have been taking place again and again, and despite all those victories, they come against us all over again.

The main problem is the: מַלכוּת הַרשַעה שׁל צִיוֹנוּת antireligious Israeli government. All the Tzaros comes from a leadership that is based on K'fira, Rachana Litzlan. This is a worse problem than all the atrocities that the nations can inflict upon Klal Yisroel. The Chazon Ish Zatzal once told somebody<sup>12</sup> that: גַדוֹל הַמַּחֵטִיאוֹ יוֹתֵר מִן הַהוֹרְגוֹ there is much worse pain to a Neshama which has never tasted Shabbos and Yom Tov, learning Torah and all Taryag Mitzvos. \*\*\*

11 משנת רבי אהרן (ח"ד עמ' עז, עיקר התפלה – על הגורם לצרה) אמרו חז"ל (סנהדרין מד ב) לעולם יקדים אדם תפילה לצרה, שנאמר (איוב לו יט) הְיַעֲרֹךְ שׁוּעֲךְ לֹא בְצָר. וכשרואים שהסכנה קרובה לבוא, הרי שזה הזמן הנכון להרבות בתפילה ולעורר רחמים.

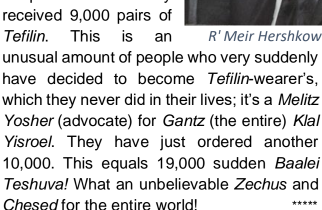
דבר פשוט הוא **שהתפילה צריכה להיות על סיבת הסכנה**, **דהיינו שנתעורר לחזור בתשובה**, שהרי אין הערוד ממית אלא החטא ממית (ברכות לג א) ואם יש ערוד, הרי זה משום שהחטא גרם לביאתו.

אין ספק שהמינות המתפשטת ע"י ההנהגה בישראל היא הסיבה לשנאה הסובבת את כלל ישראל, ורדיפת הדת של השלטון בא"י הוא הגורם לרדיפת ישראל ע"י כל האומות. ועלינו מוטלת החובה להתפלל על כך, שמן השמים ירחמו ויעירו את לבם בא"י הוא הגורם לסכנה היא הסכנה האמיתית, וכל זמן שהסיבה קיימת, הרי שאף אם נינצל מסכנה זו, אפשר שתבוא לתשובה, שכן הסיבה לסכנה האמיתית, וכל זמן שהסיבה קיימת, הרי שאף אם נינצל מסכנה זו, אפשר שתבוא צרה אחרת במקומה. ומשול הדבר למחלה, שרפואתה גורמת לכאבים רבים ועצומים. אך כל בר דעת יבין שכל עוד לא עלתה למחלה ארוכה, חייבים להמשיך בנטילת הרפואה. וכך הוא גם בענינינו, שהצרה שבאה עלינו היא הרפואה, והחטא הוא המחלה, שמחמתה באה הרפואה, וכל זמן שלא הוסר החטא, לא הועלנו כלום בהסרת הסכנה.

<sup>12</sup> מעשה איש (תולדות חייו והנהגותיו של האדם הגדול בענקים רבן של ישראל הגאון החסיד מרן רבינו אברהם ישעיהו קרליץ זצוקללה"ה בעל חזון איש, נכתב ונערך על ידי ר' צבי יברוב, חלק א עמ' קע) ממשיך תלמידו (רבי שלמה כהן) ומספר: בזמן הפרעות של הערבים בשנת תש"ו, הבעתי לפניו את חרדתי וזעזוע נפשי כי אין יום שיעבור בלי קרבנות יהודים. ואמר לי בדרך מוסר: ומדוע אינך מזועזע כל כך מזה שאלפים ורבבות ילדים מישראל מקבלים חינוך חפשי, שהוא בבחינת שריפת נשמה וגוף קיים? וכי הרציחה ההמונית הזאת פחות אכזרית היא מרציחת הערבים, אשר סו"ס אינה פוגעת אלא ביחידים, ואינה מקיפה המונים כה גדולים, ומדוע איפוא זה כן מזעזע וזה לא, הלא חז"ל קבעו שגדול המחטיאו יותר מן ההורגו.

R' Meir Hershkowitz Zatzal once told me about their unfortunate plight: "It's Pikuach Nefesh!" We need to constantly daven that

thev all do Teshuva: especially those atheistic leaders of Eretz Yisroel who are: cut out to do Teshuva. Of course, we need to daven for our own Teshuva as well. Actually, these days are a tremendous: עַת רָצוֹן favorable time. I am directly in touch with a close relative who is in charge of obtaining pairs of *Tefilin* for the troops. As of this writing, the troops have already



I can't know for sure the exact accuracy, but I'm hearing that the entire Israeli army is presently wearing green colored Tzitzis. This is Mamash Gevaldig. The Rambam says 13 that *Tzitzi*s is like keeping all 613 *Mitzvos*. Of course, we hope it will be a: מַתַח prelude for literal Teshuva Shleima of Taryag Mitzvos Mamash.

### The Koach HaTefila Has the Power to Do **Anything**

There is no question that we have the power

of bringing back Gantz Yisroel: לאַבינוּ to our loving שׁבּשׁמים Father in Heaven with the Koach HaTefila. הכֹּל יבוֹל Hashem can do anything! I am told that my friends had seen a picture of 7 soldiers. One was wearing a Talis *Tefilin*. and others are waiting for a chance to put them on. It was Rosh Hashanah in Kamenitz during WWII the Germans entered, and the entire looked

However, R' Baruch Ber



R' Meir Hershkowitz of Yeshivas Stamford

Zatzal told his Yeshiva to stay and daven and ignore the whole Matzav. The Germans were there for 11 days, and the Zechus of R' Baruch Ber caused them to treat the members of the Yeshiva politely with Derech *Eretz!* When the *Yidden* were having trouble from other Goyim, they told the Germans, and the Germans placed two tanks in front of the Bais Medrash to protect them.

A loud and clear message! אֵין הַנָּחָשׁ מֵמִית אֶלָא הַחֶטָא מֶמִית It is not the snake who kills, rather the sin that kills! Constant Tefila for a Teshuva Shleima will surely bring major Yeshuos. Of course, this is besides constant davening that not one Yid should be hurt, Chas V'shalom. And all: שוֹנָאֵי ה' וְשׂוֹנָאֵי יָשַׂרָאֵל

8

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> רמב"ם הלכות ציצית (ג יב) **לעולם יהא אדם זהיר במצות ציצית, שהרי הכתוב שקלה ותלה בה כל המצות כולן,** שנאמר (שלח טו לט) וּרָאִיתֶם אֹתוֹ וּזְכַרְתֵּם אֶת כָּל מְצִוֹת ה'.

the enemies of Hashem and the enemies of the Yidden should have a total: מַפַּלָה downfall! And we should be Zoche to Moshiach Tzid'keinu, B'mheira B'yameinu, Amen.

I've heard many things about the dangerous

Matzav we are all in (perhaps Milchemes Gog u'Magog) and people are asking me how to deal with it. אַין לִי עֶסֵק בְּנָסְתַּרוֹת I don't know what's going on in Heaven. But this is for sure. If the Chofetz Chaim Zatzal said<sup>14</sup> that the only thing that can save us Bitachon, then if you are Osek more and more in Inyanei Bitachon, you don't have to suffer, no matter what. \*\*\*\*\*\*\*\*

The More People Work on Emuna and Bitachon. The More Bracha for The Entire World, And the Less Wars and Yissurim

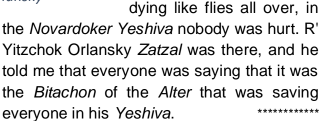
If R' Chatzkel Levenstein Zatzal said that both WWI and WWII were part of the tragedy that is caused by lack of Emuna and Bitachon, and R' Ahron Kotler Zatzal said that we should daven that the leaders of a

Malchus of K'fira in Eretz Yisroel should do Teshuva, then it is clear that the more people work on Emuna and Bitachon, the more Bracha for the entire world and the less wars and Yissurim!

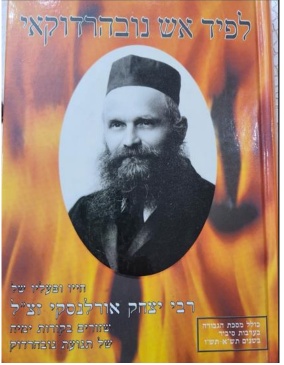
The Shayla is: how important is your personal

Tefila? The answer is: if you value your Tefila and believe: כָּל אֶחָד וָאֶחָד חַיָּב לוֹמַר בִּשָּׁבִילִי נָבָרָא הַעוֹלָם סנהדרין לז א that every person must say: "the entire universe was created just for ME, and: יָחִיד שַׁעָשָׂה תשובה, מוחליו לכל העולם כולו יומא פו ב if even ONE person does Teshuva, the entire world is forgiven, then this Yachid (individual) bring a Yeshua for the entire world Mamash! When there was street fighting in USSR WWI, and people were

dying like flies all over, in



In Novardok I heard: תמת ישרים תנחם משלי יא ג



R' Yitzchok Orlansky

<sup>14</sup> זכור למרים (מאת מרן רבינו ישראל מאיר ב"ר אריה זאב הכהן זצוקללה"ה בעל החפץ חיים,פרק כ, בביאור הבטחון שיגאלנו במהרה) כתיב בקרא (תהלים קטו א-ב) לא לָנוּ ה' לֹא לָנוּ כִּי לְשָׁמְךָ תַּן כָּבוֹד עַל חַסִּדְּךָ עַל אֲמְתֵּךְ לָמָה יֹאמְרוּ הַגּוֹיִם וגו', ועיין בפסחים (קיח א) דזה יאמרו ישראל בעת מלחמת גוג ומגוג, ואית דאמרי שם בגמרא דזה נאמר על זמן של חבלי משיח, ומסיים אח"כ יִשְּרָאֵל בָּטַח בַּה' וגו' בֵּית אַהֶרן בָּטָחוּ בַה' וגו' יָרָאֵי ה' בָּטָחוּ בַה' וגו':

וצריכין אנו להבין מדוע חילק הכתוב את ישראל לג' מדרגות, הלא די היה לו לומר רק "יִשְׂרַאַל בְּטַח בָּה" דנכללו בזה גם בית אהרן ויראי ה'. אלא הכונה בזה כך היא וכאשר נבאר, דהנה ג' מדרגות ישנן בכלל ישראל: א. בית ישראל, והם כלל ישראל בכלל. ב. בית אהרן, והם הכהנים שהם מורים את העם דרך ה' התורה והמצוה. ג. ויראי ה', החרדים אל דברו, שהם במדרגה למעלה מן הכהנים. ועל כל זה יורה לנו הכתוב **כי בעת מלחמת גוג ומגוג או בזמן חבלי משיח**, אז תתגבר כל כך בעולם מדת הדין עד שיהיה אי אפשר להנצל ממדת הדין הקשה, **ולכן יעץ הכתוב וזירז אותנו** ופרט אותנו לכל אחד ואחד מאיזה מדרגה שיהיה **שנחזק את עצמנו בעת ההיא במדת הבטחון ובזכותה ננצל כולנו ממדת הדין הקשה שתתגבר אז בעולם**, ועי"ז ָנהיה נזכרים לפני ה', כדכתיב בתריה, ה' זְכָרָנוּ יְבָרֵךְ יְבָרֶךְ אֶת בֵּית יִשְׂרָאֵל, יְבָרֵךְ אֶת בֵּית אַהְרֹן, יְבָרֵךְ יִרְאֵי ה' וגו', והם כל הג' שהזכרנו לעיל.

פרשת חיי שרה תשפ"ה Bitachon Weekly

Despite those

many serious

and scary

sins,

unending

weaknesses,

and constant

failures, you

still aim all

the way

upwards

towards

Shamayim as

if you are a

Tzaddik

Yesod Olam

with nobody

else even

near your

high

Madrega,

and the

entire world

desperately

needs Davka

you

the Temimus of the straight ones, guides them; i.e., if you are a Tamim and you believe that you alone can bring a total Yeshua in Ruchaniyus and Gashmiyus, then that's exactly what will happen! The Churban Bais Hamikdash took place because שֵׁלֹא they did not בֵּרְכוּ בַּתּוֹרָה תְחָלָה נדרים פא א say a Bracha before learning Torah, and the Ran says 15 that people's Torah didn't save them because they didn't believe in the power of their Torah!

### הַחַלַּשׁ יאמר גּבּוֹר אַנִי יואל די The Nebechel Shall Say: I Am a Gibbor!

The story of Shimshon HaGibbor is fascinating, since he was a one-man operation who killed and terrorized tens of thousands of *Pelishtim*. And even after his Petira, for 20 years, the Pelishtim were afraid of Klal Yisroel! (According to R' Nosson Wachtfogel Zatzal, לֶעְתִיד לָבֹא in the future he will be Moshiach ben Yosef's general). His entire story teaches us to respect the power 

כה יח כָּל הַנֶּחֱשָׁלִים אַחֲרֶיךָ תצא כה יח *Amalek* attacked and hurt the: נחשׁלים weaklings which is Shevet Dan. The only Shevet who produced a Yachid who had the Shtempel "Gibbor" (Shimshon HaGibbor) were these

weak: נְחַשָּלִים nebechels! Hashem wants to

teach us how to value every Yachid. And his

deaf and dumb Zeide, Chushim ben Dan, was the one who was Zoche to kill Eisav, although he was vounger and from an inferior next generation; only he was Zoche to kill Eisav, and not the mighty Tzaddikei HaDor (i.e., the twelve Shevotim).

Also, we find that the only Shevet who slew the Canaanim and captured their city naming it after their Zeide<sup>16</sup> was Shevet Dan! The: ירוּד שׁבּשׁבטים lowest of Shevotim is the proudest! This is a general rule: הַחַלָּשׁ יֹאמֵר גִּבּוֹר אֲנִי יואל т the weakling shall say: I am a Gibbor! If you think that you and your Tefilos are worthless, it might be a sign of the extreme opposite!

#### Teshuva!

I had recommended writing down all your Chesronos (one line for each) and next to your Chisaron write a possible solution. I was given a major Haskama from an Adam Gadol, and those who tried this, rave over it. You show Hashem that you're trying, and that's priceless. The Gezeira of: יתַ"ט (1648-9) was the most unmentionable horrific pain Klal Yisroel had ever endured

until then. It was a puzzle, because Poland

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> ר"ן (נדרים פא א) ומצאתי במגילת סתרים של ה"ר יונה ז"ל דקרא הכי דייק דעל שלא ברכו בתורה תחילה אבדה הארץ דאם איתא על עזבם את תורתי כפשטא משמע שעזבו את התורה ולא היו עוסקין בה כשנשאל לחכמים ולנביאים למה לא פרשוהו והלא דבר גלוי היה וקל לפרש אלא ודאי עוסקין היו בתורה תמיד ולפיכך היו חכמים ונביאים תמהים על מה אבדה הארץ עד שפרשו הקב"ה בעצמו שהוא יודע מעמקי הלב שלא היו מברכין בתורה תחלה **כלומר שלא היתה התורה חשובה בעיניהם** כ"כ שיהא ראוי לברך עליה שלא היו עוסקים בה לשמה ומתוך כך היו מזלזלין בברכתה והיינו לא הלכו בה כלומר בכונתה ולשמה אלו דברי הרב החסיד ז"ל והם נאים ראויין למי שאמרם.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> וַיַּעֵלוּ בָּנֵי דָן וַיִּלָּחָמוּ עִם לֵשֶׁם וַיִּלְכָּדוּ אוֹתָהּ וַיַּכּוּ אוֹתָהּ לְפִי חֶרֶב וַיִּרְשׁוּ אוֹתָהּ וַיַּשְׁבוּ בָּה וַיִּלְּהָחוּ לְלֶשֶׁם דָּן כְּשֶׁם דָּן אֲבִיהֶם. יהושע יט מז.

was loaded with plenty of learning Torah for the past 150 years.

They did say that there were "Bess'ere Yidden" ("better" Jews) who looked down at inferior ones. Sin'as Chinam is always a strong possibility, and a famous Chasidishe Admor from prewar Europe remembered plenty of it. The Navi when says that Moshiach comes: אפרים לא יָקנָא אָת יְהוּדָה ישעיה יא יג *Shevet* Ephraim will not compete with

Shevet Yehuda. We see from

the Pesukim how different

Shitos can cause the whole

problem, and the Chofetz

Chaim Zatzal warns

Keep talking positive, and Hashem will reward you, tons! Don't think Hashem doesn't appreciate your praising Him and His beautiful world; and His wonderful nation Klal Yisroel. When you keep being positive, then goodness bounces

right back to you!

putting down an entire group in Klal

I have been approached by different groups who suffer

Yisroel is way worse than normal Lashon

Hara.

terribly because they are looked down upon. Sometimes people rely on Gedolim's: התנגדות opposition. However, I myself heard from many other giants in Klal Yisroel who were either more liberal or even supportive of certain "inferior" groups. This super dangerous, area is because vou have a wellknown Fruma Yetzer Hara supporting your "Shitos". What you think is a big *Mitzva* may be your worst Aveira. They

sav<sup>17</sup> in the name of R' Yisroel Salanter

מימרא זו בשם ר' ישראל סלנטר הובא בכמה ספרים: <sup>17</sup>

אור יחזקאל (מכתבים, מכתב שטז) אחדשה"ט. זה יותר משני שבועות אשר שלחתי לו תשובה על מכתבו בשאלתו. ועתה כאשר קבלתי ידיעות ע"ד מצבו בישיבתו, כמובן כי היה לי צער גדול, רחמנא ליצלן מכל הנעשה עמו. כן ע"ד בריאותו ושלומו הטוב. הנה באמת קשה לי להאמין כי מכתבי ועצתי יקבל ידידי לדבר נכון. יען כי בעת אשר המחלוקת רחמנא ליצלן הוא לש"ש, ולמען האמת לפי מחשבתו. בפרט כי חושש לבזיון התורה לפי דעתו, אז קשה הוא לקבל עצת זולתו, **כי שמעתי על דרך מליצה** מהגרי"ס ז"ל כי כל מחלוקת אשר היא לש"ש לפי מחשבת החולקים רחמנא ליצלן, אז סופו להתקיים, כי הנגיעות של מצוה מחזק המחלוקת תמיד בראיות שונות כי הצדק עמו. ידידי חושש לחשוש לכבוד התורה, ואני אומר אין לך יותר בזיון התורה בעת אשר להשתמש במידות. מען דארף וויסען מיט וועמין מען האנדעלט. בעלי בתים ווייסון ניט דאס וואס ידידי מרגיש לבזיון. הם רואים רק חיצונית והם אומרים "זו הוא לבן תורה הנהגה?" נמצא כי זאת הוא יותר בזיון לתורה. בכלל אין אני רואה לאיזה בזיון אם רצונם להתנהג בכרטיסי ידיעות מזמני ביאת כל אחד לתפילה או לתורה. אשרי לאדם שהנהגה עמו כנער קטן. יעיין ידידי במ' ברכות ד' ז' ע"ב - אל תתחר במרעים ואל תקנא בעושי עולה וכו', יתבייש האדם שיחשוב כי הקפדתו הוא לש"ש. מי הוא האדם שיכול לחשוב כי מעשיו הוא לש"ש, בפרט שיהיה נוגע לו עד לבו. רחוק הוא האדם רחמנא ליצלן מלש"ש. **קרוב הוא לגאוה ולכבוד ולכעס** כי לזה רע הוא מנעוריו. "סכלות" הוא לחשוב כי הוא חושש לבזיון התורה.

ובשיעורי חומש (מפי מרן המשגיח הרב שלמה וולבה זללה"ה, בראשית עמ' שכח) כל האנשים רוצים ברגע הראשון לשם שמים ויש להם כוונות הכי טובות, אך כשמגיע לשלב ביצוע יש להם נגיעות. הקושי הוא להחזיק עד הסוף, שבכל רגע צריך "לשם שמים" חדש, ואי אפשר לסמוך על הכוונה הראשונה. כל המחלוקות (שאנו מרובים מהם) יוצאים מכוונות לשם שמים, כי אם כוונתי לשם שמים, מותר לי לפצח לשני את הראש. רבי ישראל סלנטר ז"ל דורש את המשנה (אבות ה יז) כל מחלוקת שהיא לשם שמים סופה להתקיים, ושאינה לשם שמים אין סופה להתקיים, **אם יש מחלוקת וכל אחד חושב שכוונתו לשם** שמים, אז לעולם הם לא ישלימו ביניהם. סופה להתקיים, שכל אחד הרי הוא עושה לשם שמים. אבל סתם מחלוקת, הם ישלימו ביניהם במשך הזמן. **צריך לברוח מ"לשם שמים" כמו מאש**. אין לך דבר שיוצאים ממנו כל כך הרבה טעויות כמו מ"כוונה" לשם שמים. **עדיף שיהיה שלא לשם שמים**, **ולא להגיע לעבירות**.

ובספר שערי טוביה (לגאב<sup>"</sup>ד ירושלים רבי יצחק טוביה ווייס זללה"ה, הובא בגליון "דורות", גליון 587 פרשת קרח תשפב עמ' 4) וכבר אמר בצחות הגאון רבי ישראל סלנטר זצ"ל על אמרם ז"ל במשנה (אבות ה יז) כל מחלוקת שהיא לשם שמים סופה להתקיים, שכאשר החולקים ומריבים מדמים בנפשם שמחלוקתם היא לש"ש, אזי לא במהרה תשקע אש המחלוקת אלא סופה להתקיים לעולם, שהרי הם חושבים שעושים בזה מצוה, וככל שמחזיקים בה יותר, מצוותם רבה יותר. אבל האמת **היא להיפך** כמו שמפרש התנא והולך, איזו היא מחלוקת שהיא לשם שמים זו מחלוקת הלל ושמאי, היינו כדאיתא בגמ' (יבמות

ּכָּל מַחֱלוֹקֵת שָׁהִיא לְשֵׁם שָׁמַיִם, סוֹפָהּ Zatzal: כָּל מַחֱלוֹקֵת שָׁהִיא לְשֵׁם להתקוֹים אבות ה יז Your "holy" Machlokes will remain, meaning that if you are "L'shem

Shamayim", then you'll Chas V'shalom always be fighting (and help destroy Klal Yisroel, Chas V'shalom!). In Novardok I heard "Negi'a Gaon", i.e., you are a Gaon in your Negi'a and you can prove your "Shita" right with: ק"ן טעמים 150 reasons.

Your Negi'a comes from your background, and you are only a puppet of what you've seen and heard. It may pay off for you, since you come out being the "good guy"! You have no idea how tricky the Yetzer Hara is

in this area. Sometimes it would have been K'dai to be a lowly Am HaAretz without all your Gadlus in Torah and Chesed, since you wouldn't have enough Ga'ava to become a Baal Shita which is so detrimental to Klal Yisroel and the Geula Shleima.

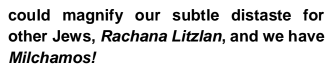
### Ayin Tova Is a Big Teshuva, And Real Shviras HaMiddos

Learn to "lie", like R' Ahron Belzer Zatzal, even if you're wrong in your seeing "only good' in questionable people. It can have a major Koach in Shamayim to bring Yeshuos and Refuos: בַּלִי שִּׁיעוּר without limit.

Ayin Tova is itself a big Teshuva, and a real Shviras HaMiddos. In Novardok I kept hearing how in the army of Achav HaRasha

> sins, since there was no Lashon Hara. (Yerushalmi<sup>18</sup>). And by Shaul HaMelech they were Yi'rei Shamayim, and yet they fell in battle because they had Lashon Hara. Understanding people who are not your "type" and being Dan L'kaf Zechus can surely bring victories for Klal Yisroel! Hamas is built on the nature of humans to have a lust for hating others. We make sure not to get even a drop of that Midda,

> didn't lose despite their or else the outside world



## NOV&RDOK

R' Asher Yisroel Shlita was close to R' Michel Shwartz Zatzal, who was from the great Novardokers. He told me that R' Michel would always quote a Passuk that says that if you are always accepting even the most-tiny Yissurim and are happy with them, it can erase all your sins!

R' Ahron Rokeach of Belz

יד) אעפ"י שנחלקו בית שמאי ובית הלל (בצרות ובאחיות, בגט ישן, ובספק אשת איש, וכו') לא נמנעו בית שמאי מלישא נשים מבית הלל, ולא בית הלל מבית שמאי, ללמדך **שחיבה וריעות נוהגים זה בזה** לקיים מה שנאמר (זכריה ח יט) האמת והשלום אהבו (עיין ח"א מהרש"א שם). הנה זאת היא מחלוקת לש"ש, כאשר כל הכוונה היא אך ורק לברר האמת, ואין מחזיקין בה כלל, אלא תיכף נעשים אוהבים זה לזה.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> ירושלמי ריש פאה (ד ב) אמר רבי אבא בר כהנא, דורו של דוד כולם צדיקים היו, וע"י שהיה להן דילטורים, היו יוצאים <sup>1</sup> במלחמה והיו נופלים וכו', אבל דורו של אחאב עובדי ע"ז היו, וע"י שלא היה להן דילטורין, היו יורדים למלחמה ונוצחין.



#### To hear a clear recording of Rabbi Mandel's shiurim, call by dialing:

### USA 718 298 2077 / UK 0330-1170305 / Israel 072-398-2980 / Canada 647-797-0056

### Here are the ID numbers for last week's Shiurim. When the menu starts, press 9 and the Shiur ID right away or 130# for all shiurim

### Parshas Vayeira 5785

| Duration | Language                                      |
|----------|-----------------------------------------------|
| 6:40     | English                                       |
| 5:57     | English                                       |
| 42:30    | English                                       |
| 2:32     | English                                       |
| 5:15     | English                                       |
| 4:27     | English                                       |
| 4:53     | English                                       |
| 44:51    | English                                       |
|          | 6:40<br>5:57<br>42:30<br>2:32<br>5:15<br>4:27 |

Thank You to all who already signed up for the Monthly partnership!!

- Rabbi Mandel will be Davening every Erev Rosh Chodesh for monthly donor's of minimum \$10.
- Any names given will be added to the list.
- To join please email your names to weinberger138@gmail.com or text 8482454278
- To set up a donation please click on this linkhttps://pay.banquest.c om/shaareibitachon
- or payments can be made via zelle congshbtegmail.com

### **Questions To Rabbi Mandel**

page 2



Two people on *Yom Kippur*, one person fasts, and one person eats. Both are getting *Mitzvos*. The person who is supposed to eat on *Yom Kippur* gets a *Mitzva*. You have to eat on *Yom Kippur*. That's you. You can't help that. it's not your fault. It's a test. Hashem wants to see, are you going to go through life being involved in something like this and still holding on. It's a tremendous accomplishment, because there's so much pain that you have. And enjoy it, the more the better. Keep doing the photography. I'm behind you. Do it even more, and enjoy it even more. You can't help it.

Now, that's basically what I have to say. Here's another thing. Since you're shy, that can be worked on. But that's a whole new subject. I was terribly shy, and with very small steps. I overcame my shyness. If you overcame your shyness, that would give you a lot of excitement and a lot of *Simcha*. It might even spill over to your learning, and it might open you up in general, because it could be that the photography is a bit of an escape from reality (I don't really want him to know that). When you break your shyness, you're opening up to the real world. And with small stages, and with someone coaching you, like HaGaon Mandel, to keep inspiring you, you'll be a new person. And you'll be able to do much more, and you'll be happy doing it. (That's a *Shtarka* answer. I'm curious what would a *Gadol* tell him. I say he'd tell him the same thing I said). Here's a story that's good for him to know:

#### **STORY**

An *Adam Gadol Me'od*, when he first got a job, he was not happy. There was a lot of stress. He was in a *Bais Medrash*, there were things that went on there that hurt him. He used to get home a little early. He was a big *Masmid*, a *Gaon* and a *Tzadik*. But to keep himself in one piece, he used to take a saw, and he started creatively building different things with a saw and wood, just to keep himself happy, because he wasn't happy with his job that he had in a big *Yeshiva*. And that kept him happy.

Forty-five is very young. And you never know, your whole problem can someday disappear. You get a *Mitzva* for not giving up. But don't stress yourself. Mainly accept. You'll get *Schar* for having *Bitachon* that your whole problem can disappear. But your wife, she better accept you. I don't like that. She's looking down? She has no understanding of her husband. It's a *Tayna* on her. You want to be a good wife? Understand him! You have your *Nisayon* in life. You have no right to look down at him. Are you so perfect? If she thinks she's perfect, then that's a problem. People have to hear this.

And I would add that he's going to get a big *Olam HaBah* for all that photography. Because he's doing the best he can. He shouldn't look down at it at all. It's a *Mitzva* what he's doing. It keeps him happy. He's being *M'chazek* a *Yid*. Do you know what a *Zechus* that is? It's very *Chashuv* in *Shamayim*, to be *M'chazek* another person. That's what he has to do. It's tough. He's *M'chazek* himself, that's the biggest *Mitzva* in the world. He needs it? He should do it with a *Shtoltz!* Don't do it like "*Bedi'eved*". Do it *Le'chatchila!* Don't bother me. I NEED THIS.

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com

# Questions To Rabbi Mandel



### Turning My Hobby into Avodas Hashem

**Question:** Dear Rabbi Mandel. Thank you so much for your shiurim and Bitachon Weekly. Your positive and upbeat personality has a positive impact on me, and certainly on others as well! I have an issue that is bothering me for some time, and I hope you can help me. I want to know how I can turn my hobby into *Avodas Hashem*.

I have a passion for landscape photography. I love going out and take pictures of nature. I invest time and effort to get nice photographs, and do it on a semi-pro level. As a matter of fact, I was depressed until I discovered landscape photography a bit more than a year ago. I do everything a good Jew has to do; learning, davening, *Shalom Bayis*, raising kids, etc... but however much I try to get a *Sipuk* (satisfaction) in these things, it just doesn't work. The only thing that gives me *Chi'yus* is photography.

It gives me a lot of aggravation that I don't find this excitement in learning, or in other aspects of *Avodas Hashem*. I tried many years (I'm forty-five by now...). *Chesed* is also hard for me, because I'm very shy and an introvert. Indeed, I help spread *Torah Shiurim* free of charge, but again I'm doing it because it's the right thing, not because I love doing it. I work at a very boring job, that I totally don't connect to. I keep on doing it, because it gives me good *Parnasa* (I have 7 kids) and is compatible with a frum lifestyle.

Whenever I go for photography and spend time editing my pictures, I feel like I'm not okay. I should be learning, or doing *Chesed*, or something on a higher spiritual level. I also feel like my wife looks down on me for spending time with my "silly hobby". I don't know how to explain it, but it's the only thing in life right now that gives me passion and *Simcha*. How can I turn it into something more *Ruchaniyus'dik*? I would really appreciate if you could take time to answer my question!

Answer: There's nothing wrong with what he's doing. There's no *Treife* side to it. Continue doing it. It's therapeutic. In a certain sense he's a *Choleh*. A *Choleh* has to take of himself. His wife should not look down at him. She should be mature, and understand, and be *M'kabel*; he's a *Tzadik*. He can't help it the way he is. Let him stay the way he is. And he'll get *Olam HaBah*, and he should not worry for the rest of his life. He'll get *Olam HaBah*, because he's having a lot of pain, and the pain atones for all his sins. Let him keep enjoying it. Let him keep doing it. *Mu'tar Lach*, *Mu'tar Lach*, *Mu'tar Lach*.

(over)