## יומי אם פדא זמספ אם פר

Mar 4, 2025

# **School Rules**

ר' אלעזר בן פדת

Don't worry about the school rules. Just keep learning.

באהבתה תשגה תמיד כגון רבי אלעזר בן פדת אמרו עליו על רבי אלעזר שהיה יושב ועוסק בתורה בשוק התחתון של ציפורי וסדינו מוטל בשוק העליון של ציפורי א"ר יצחק בן אלעזר פעם אחת בא אדם ליטלו ומצא בו שרף (עירובין נד:)



רבי אלעזר על לבית הכסא אתא ההוא רומאה דחקיה קם ר' אלעזר ונפק אתא דרקונא שמטיה לכרכשיה קרי עליה רבי אלעזר ואתן אדם תחתיך אל תקרי אדם אלא אדום: (ברכות סב:)

# דף יומי צדאשוצאו ומנסע זהם

# **School Rules**No shampoo allowed in this school. This is a shampoo free zone.

# Caught with Shampoo?



"No! It is just my name. Shim poh"



"The shampoo holster is for emergencies. What did you think it was for?"

## דף יומי צדאשוצאו וממפצ אמם

## **School Rules Are Interesting But When's Lunch?**

ר' חסדא עיסה ושור



The קולה turns into a חומרה in regards to the bull and the dough between the cases of עיר הנידחת and food preparation on יום טוב according to ר' חסדא.

אמר ר' חסדא בהמה חציה של נכרי וחציה של ישראל מותר לשחטה ביום טוב דאי אפשר לכזית בשר בלא שחיטה עיסה חציה של נכרי וחציה של ישראל אסור לאפותה ביו"ט דהא אפשר ליה למפלגה בלישה (ביצה כא.)

אמר ר' חסדא בהמה חציה של עיר הנדחת וחציה של עיר אחרת אסורה עיסה חציה של עיר הנדחת וחציה של עיר אחרת מותרת מאי טעמא בהמה כמאן דלא פליגא דמיה עיסה כמאן דפליגא דמיא (סנהדרין קיב.)

## יומי או ומוספ אמם אמם

### **School Lesson 101**



#### וסימניך

ר' יוחנן

### אל"ף בי"ת אחד שתים

א"ר יוחנן מפני מה זכה אחאב למלכות כ"ב שנה מפני שכיבד את התורה שניתנה בכ"ב אותיות שנאמר וישלח מלאכים אל אחאב מלך ישראל העירה ויאמר לו כה אמר בן הדד כספך וזהבך לי הוא ונשיך ובניך הטובים לי הם כי אם כעת מחר אשלח את עבדי אליך וחפשו את ביתך ואת בתי עבדיך והיה כל מחמד עיניך ישימו בידם ולקחו ויאמר למלאכי בן הדד אמרו לאדוני המלך כל אשר שלחת אל עבדך בראשונה אעשה והדבר הזה לא אוכל לעשות מאי מחמד עיניך לאו ס"ת דילמא עבודת כוכבים לא ס"ד דכתיב ויאמרו אליו כל הזקנים וכל העם אל תשמע ואל תאבה ודילמא סבי דבהתא הוו מי לא כתיב ויישר הדבר בעיני אבשלום ובעיני כל זקני ישראל ואמר רב יוסף סבי דבהתא התם לא כתיב וכל העם הכא כתיב וכל העם דאי אפשר דלא הוו בהון צדיקי וכתיב והשארתי בישראל שבעת אלפים כל הברכים אשר לא כרעו לבעל וכל הפה אשר לא נשק לו (סנהדרין קב:)

אמר ר' יוחנן מפני מה לקו באל"ף בי"ת מפני שעברו על התורה שניתנה באל"ף בי"ת (סנהדרין קד.)

## דף יומי פדאפוצאו ומנסצ קהם

#### וסימניך

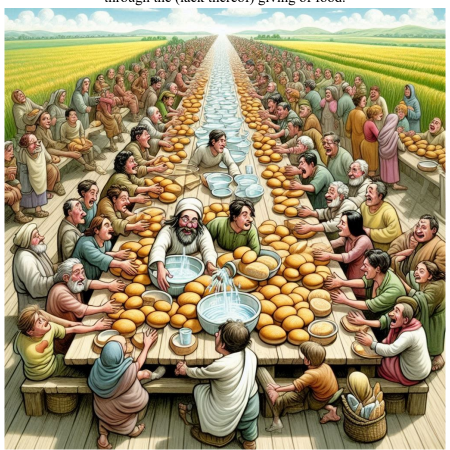
### ר' יוחנן רחוק וקרוב

ואמר ר' חייא בר אבא אמר ר' יוחנן כל הנביאים לא נתנבאו אלא לבעלי תשובה אבל צדיקים גמורים עין לא ראתה אלהים זולתך וכו. וכו. שלום שלום לרחוק ולקרוב וכו. ור' יוחנן אמר לרחוק שהוא רחוק מעבירה וכו. (סנהדרין צט.)

Far in this context means far from being far (i.e. close).

אמר ר' יוחנן משום ר' יוסי בן קיסמא גדולה לגימה וכו. ור' יוחנן דידיה אמר מרחקת את הקרובים ומקרבת את הרחוקים וכו. וכו. (סנהדרין קג:)

Those who were far were made close through the giving of food, and those who were close were made far through the (lack thereof) giving of food.



**Person 1**: Hey I was near!?

Person 2: Yeah! But now you're far.

## יומי או ומספ אם באדם אהם

Joke: Did you hear about the Brisker מסית?

He went into קירוב business, but he held of the definitions of קירוב of יוחנן of.



## אם ללצים הוא יליץ

אמר רבה בר רב הונא אמר ר' הונא ואמרי לה א"ר הונא א"ר אלעזר מן התורה מן הנביאים ומן הכתובים בדרך שאדם רוצה ללך בה מוליכין אותו מן התורה דכתיב לא תלך עמהם וכתיב קום לך אתם מן הנביאים דכתיב אי ה' אלהיך מלמדך להועיל מדריכך בדרך תלך מן הכתובים דכתיב אם ללצים הוא יליץ ולענוים יתן חן. (מכות י:)

אמר ליה רבא בר יצחק לר' יהודה האיכא בית עבודת כוכבים באתרין דכי מצטריך עלמא למיטרא מתחזי להו בחלמא ואמר להו שחטו לי גברא ואייתי מיטרא שחטו לה גברא ואתי מטרא א"ל השתא אי הוי שכיבנא לא אמרי לכו הא מלתא דאמר רב מאי דכתיב אשר חלק ה' אלהיך אותם לכל העמים מלמד שהחליקן בדברים כדי לטורדן מן העולם והיינו דאמר ריש לקיש מאי דכתיב אם ללצים הוא יליץ ולענוים יתן חן בא לטמא פותחין לו בא לטהר מסייעין אותו

(עבודה זרה נה.)

## דף יומי בזאפאז וממפ זהם

אמר רבא שבעה אותיות צריכות שלשה זיונין ואלו הן שעטנ"ז ג"ץ אמר רב אשי חזינא להו לספרי דווקני דבי רב דחטרי ליה לגגיה דחי"ת ותלו ליה לכרעיה דה"י חטרו להו לגגיה דחי"ת כלומר חי הוא ברומו של עולם ותלו להו לכרעיה דה"י כדבעא מיניה ר' יהודה נשיאה מר' אמי מאי דכתיב בטחו בה' עדי עד כי ביה יי' צור עולמים אמר ליה כל התולה בטחונו בהקב"ה הרי לו מחתה בעולם הזה ולעולם הבא אמר ליה אנא הכי קא קשיא לי מאי שנא דכתיב ביה ולא כתיב יה כדדרש ר' יהודה בר א' אילעאי אלו שני עולמות שברא הקב"ה אחד בה"י ואחד ביו"ד ואיני יודע אם העולם הבא ביו"ד והעולם הזה בה"י בראם הוי אומר העולם הזה בה"י והעולם הבא בה"י בראם הוי אומר העולם הזה בה"י מפני שדומה לאכסדרה שכל הרוצה לצאת יצא ומ"ט תליא כרעיה דאי בה"י והעולם הבא ביו"ד ומפני מה נברא העולם הזה בה"י מפני שדומה לאכסדרה שכל הרוצה לצאת יצא ומ"ט תליא כרעיה דאי הדר בתשובה מעיילי ליה ולעייליה בהך לא מסתייעא מילתא כדריש לקיש דאמר ריש לקיש מאי דכתיב אם ללצים הוא יליץ ולענוים יתן חן בא לטהר מסייעין אותו בא לטמא פותחין לו ומ"ט אית ליה תאגא אמר הקב"ה אם חוזר בו אני קושר לו קשר מפני מה נברא העולם הבא ביו"ד מפני שצדיקים שבו מועטים ומפני מה כפוף ראשו מפני שצדיקים שבו כפוף ראשיהם מפני מעשיהן שאינן דומין זה לזה. (מנחות כט:)

רש"י ד"ה אחת בה"י ואחת ביו"ד. חלק את שמו והטיף מכל אות ג' טיפין ומאותן טיפין נעשו מים ואש ואוי וכל העולם כולו, וכן כתוב בספר יצירה: שדומה לאכסדרה. שפתוח מתחתיו: שכל הרוצה לצאת. ממנו לתרבות רעה יוצא: מעיילי ליה. בפתח העליון בין רגל שבתוכו לגגו: ולעייליה בהך. פתח התחתון דנפיק ביה: לא מסתייע מילתא. דהבא ליטהר בעי סיוע מפני יצר הרע, הלכך עבדי ליה סיוע פתח יתירה: הוא יליץ. כלומר פותח לו להיות לץ:

אמר ר' חייא בר אבא אמר ר' יוחנן כיון שיצאו רוב שנותיו של אדם ולא חטא שוב אינו חוטא שנאמר רגלי חסידיו ישמור דבי ר' שילא אמרי כיון שבא לידו עבירה פעם ראשונה ושניה ואינו חוטא שוב אינו חוטא שנאמר רגלי חסידיו ישמור אמר ריש לקיש מאי דכתיב אם ללצים הוא יליץ ולענוים יתן חן בא ליטמא פותחין לו בא ליטהר מסייעין אותו תנא דבי ר' ישמעאל משל לאדם שהיה מוכר נפט ואפרסמון בא לימדוד נפט אומר לו מדוד אתה לעצמך בא למדוד אפרסמון אומר לו המתן לי עד שאמדוד עמך כדי שנתבסם אני ואתה תנא דבי ר' ישמעאל עבירה מטמטמת לבו של אדם שנאמר ולא תטמאו בהם ונטמתם בם אל תקרי ונטמתם אלא ונטמטם תנו רבנן אל תטמאו בהם ונטמתם בם אדם מטמא עצמו מעט מטמאין אותו הרבה מלמטה מטמאין אותו הרבה מלמטה בעולם הזה מטמאין אותו הרבה מלמטה מחדשין אותו הרבה מלמטה מקדשין אותו לעולם הבא תנו לעולם הבא: (יומא לה:-לט.)

אמר רב נחמן חוצפה אפילו כלפי שמיא מהני מעיקרא כתיב לא תלך עמהם ולבסוף כתיב קום לך אתם (סנהדרין קה.)

Question: Is there a difference between מוליכין, and פותחין לו?

Previously in סנהדרין we saw a מחלוקת between ר' אליעזר and ר' יהושע.

בלעם הוא דלא אתי לעלמא דאתי הא אחריני אתו מתניתין מני רבי יהושע היא דתניא רבי אליעזר אומר ישובו רשעים לשאולה כל גוים שכחי אלהים ישובו רשעים לשאולה אלו פושעי ישראל כל גוים שכחי אלהים אלו עובדי כוכבים דברי רבי אליעזר אמר לו רבי יהושע וכי נאמר וכל גוים והלא לא נאמר אלא כל גוים שכחי אלהים אלא ישובו רשעים לשאולה מאן נינהו כל גוים שכחי אלהים (סנהדרין קה.)

## יומי או זממצ אמם אמם אמם

Let's put all this aside for a moment and examine another pair of גמרא's.

אמרי ממה נפשך אי רעהו דוקא דכנעני כי נגח דישראל נמי ליפטר ואי רעהו לאו דוקא אפילו דישראל כי נגח דכנעני נחייב א"ר אבהו אמר קרא עמד וימודד ארץ ראה ויתר גוים ראה שבעה מצות שקיבלו עליהם בני נח כיון שלא קיימו עמד והתיר ממונן לישראל רבי יוחנן אמר מהכא הופיע מהר פארן מפארן הופיע ממונם לישראל תניא נמי הכי שור של ישראל שנגח שור של ישראל בין תם בין מועד משלם נזק שלם שנאמר עמד וימודד ארץ ראה ויתר גוים ואומר הופיע מהר פארן מאי ואומר וכי תימא האי עמד וימודד ארץ מיבעי ליה לכדרב מתנה ולכדרב יוסף ת"ש הופיע מהר פארן מפארן הופיע ממונן לישראל מאי דרב מתנה דא"ר מתנה עמד וימודד ארץ ראה וגו' מה ראה שבע מצוות שנצטוו עליהן בני נח ולא קיימום עמד והגלה אותם מעל אדמתם ומאי משמע דהאי ויתר לישנא דאגלויי הוא כתיב הכא ויתר גוים וכתיב התם לנתר בהן על הארץ ומתרגמינן לקפצא בהון על ארעא מאי דרב יוסף דא"ר יוסף עמד וימודד ארץ ראה וגו' מה ראה ראה שבע מצוות שקיבלו מעליהם בני נח ולא קיימום עמד והתירן להם איתגורי אתגר א"כ מצינו חוטא נשכר אמר מר בריה דרבנא לומר שאפילו מקיימין אותן אין מקבלין עליהן שכר ולא והתניא ר"מ אומר מנין שאפילו נכרי ועוסק בתורה שהוא ככהן גדול ת"ל אשר יעשה אותם האדם וחי בהם כהנים לוים וישראלים לא נאמר אלא אדם הא למדת שאפילו נכרי ועוסק בתורה הרי הוא ככהן גדון אמרי אין מקבלין עליהם שכר כמצווה ועושה אלא כמי שאינו מצווה ועושה דא"ר חנינא גדול המצווה ועושה יותר ממי שאינו מצווה ועושה. (בבא קמא לח.)

ת"ר עבירות שהתוודה עליהן יוה"כ זה לא יתודה עליהן יוה"כ אחר ואם שנה בהן צריך להתודות יוה"כ אחר ואם לא שנה בהן וחזר והתודה עליהן עליו הכתוב אומר ככלב שב על קיאו כסיל שונה באולתו רבי אליעזר בן יעקב אומר כ"ש שהוא משובח שנאמר כי פשעי אני אדע וחטאתי נגדי תמיד אלא מה אני מקיים ככלב שב על קיאו וגו. כדרב הונא דא"ר הונא כיון שעבר אדם עבירה ושנה בה הותרה לו הותרה לו סלקא דעתך אלא אימא נעשית לו כהיתר וכו. (יומא פו:)

Perhaps there is a difference between רב מתנה''s statement, and ר'' יוסף''s statement, Also perhaps there is a difference between their statements and ב''' statement.

All these cases might be different than the following case of the סנהדרין in גמרא.

מתני' מי שלקה ושנה ב"ד מכניסין אותו לכיפה ומאכילין אותו שעורין עד שכריסו מתבקעת: גמ' משום דקלה ושנה ב"ד כונסין אותו לכיפה אמר ר' ירמיה אמר ר' שמעון בן לקיש הכא במלקיות של כריתות עסקינן דגברא בר קטלא הוא דלא מיקרב קטליה וכיון דקא מוותר לה נפשיה מקרבינן ליה לקטליה עילוויה (סנהדרין פא:)

## דף יומי בזאפאו וממפ זהם

nothing more. The reason is because nothing more needs to be done. However from the context of the הנא ישמעאל in דבי ר' ישמעאל in דבי ה' ישמעאל is that since heaven doesn't want to get involved in stinky smelly הטא sins that smell like tar, so heaven opens the door for him as he requested, however it doesn't follow him and guide him through since it doesn't want to smell the terrible smell.

Having said this let's see what הונא 'ז said. בדרך שאדם רוצה לילך מוליכין אותו. I think it could be understood more like the מנחות in מנחות than like the יומא in ממרא. Perhaps it is משמע a little more active involvement from heaven. מוליכין אותו said מוליכין אותו they direct him or they make him go. Conversely פותחין said מוליכין אותו אווע אווע said מוליכין אותו אווע אווע said ילי, which just means that they open the door for him, but it doesn't mean that they direct him or that they make him go down that path.

Now as opposed to ריש לקיש, perhaps the statement of הונא might have an even different implication.

אמר רב נחמן חוצפה אפילו כלפי שמיא מהני מעיקרא כתיב לא תלך עמהם ולבסוף כתיב קום לך אתם (סנהדרין קה.)

Examining בח"s statement regarding one who repeats a sin that it is רבה לו כהיתר מהרח מהרש"א which the דהיינו שהותרה ודומה לו כדבר היתר perhaps we can explain this as follows. The fact that it is to mean אומר מותר means that it would be very hard for him to do תשובה. This is not a case of עשה לו כהיתר which we find sometimes in "ש", where the person thinks that it is permitted. He knows it is not permitted and the significance of it being נעשה כהיתר is that it is very difficult for him to do תשובה. Examining this concept of נעשה לו כהיתר one might wonder if there would have been anything else that it could have potentially meant. As we see in the במא קומא ומרא אום במא לו בהיתר said that הקדוש ברוך הוא to fulfill, and so he made them permissible for them, which means that if they fulfill them they recieve reward like one who is not commanded and fulfills, and not like one who is commanded and fulfills which would have given them greater reward. Perhaps in "'s case we are not talking about someone from the nations of the world, rather we are talking about a Jew. So היור לו כהיתר since he is a Jew. Rather it must mean that it is very hard for him to do.

# דף יומי צדאפוצאו ומנסצ קמם

I hope, with ה"s help, to iron out all of these wrinkles here in the possibly confusing עבר עבירה מוגיא and how a person is induced to sin with heaven supervising everything, including all of the various possible scenarios and their applicable הלכות, and the גמרא outlooks etc.



To Be Continued.

### Un דבר תורה En Espanol

Acqui tienen ustedes un דבר תורה en espanol para nuestrosos invitados latinos.

אמר אביי לא פחות עלמא מתלתין ושיתא צדיקי דמקבלי אפי שכינה בכל דרא שנאמר אשרי כל חוכי לו לו בגימטריא תלתין ושיתא הוא הא הא הוא איני והאמר רבא דרא דקמי קודשא בריך הוא תמני סרי אלפי פרסא הואי שנאמר סביב שמנה עשר אלף לא קשיא הא דמסתכלי באיספקלריא האינה מאירה ומי נפישי כולי האי והאמר חזקיה א"ר ירמיה משום דמסתכלי באיספקלריא המאירה הא דמסתכלי באיספקלריא שאינה מאירה ומי נפישי כולי האי

## יומי או זממע אהם אהם אהם

רשב"י ראיתי בני עלייה והן מועטין אם אלף הם אני ובני מהם אם מאה הם אני ובני מהם אם שנים הם אני ובני הם לא קשיא הא דעיילי בבר הא דעיילי בלא בר (סנהדרין צז:)

#### Acqui tienes el מהרש":

דרא דקמיה קודשא בריך הוא וגו'. עיין פרש"י ובפרק לולב וערבה פרש"י אע"ג דבירושלים שלעתיד לבא כתיב קרא דרשינן ליה נמי להכי דמקום השכינה סובבים אותו י"ח אלף והם הצדיקים הנתונים לפנים ממ"ה שנאמר כעת יאמר ליעקב ולישראל מה פעל אל . ואמר ליושבים לפני ה' וגו' עכ"ל ע"ש ובתוספות כתבו שם דל"ג פרסי דאטו פרסי מי כתיב בקרא אלא גרסי' י"ח אלפי דרא דקמי קודשא בריך הוא והוא היקף הדרא דנמצאת רביע ד' אלפים כו' ע"ש באורך . ודקאמר ל"ק הא דעיילי בבר וכו. . לכאורה דהני דעיילי בבר הם מעלה עליונה מעלה השלישית דהוו פחות מל"ו וקשה דאכתי תקשי דהא רשב"י מספקא ליה נמי בהנהו דעיילו בבר אפשר דאינן רואין כולן באספקלריא המאירה דהשתא מצד אחד שהן עיילי בבר הוו חשיבי מהנהו דרואין באספקלריא המאירה ומצד אחר הן פחותין מהן כיון שהן אין רואין באספקלריא המאירה דהשתא שפיר מספקא ליה בהנהו דעיילו בבר אם אלף הן ואם שנים הן . ויש לדקדק דהיאך קאמר דל"ו צדיקים הם הרואים באספקלריא המאירה ומשה רבינו נסתכל באספקלריא המאירה ומשה אבל החכמים מצד באספקלריא המאירה . ויש ליישב דבנביאים לענין נביאות קאמר דלא מסתקלין באספקלריה המאירה כמו משה אבל החכמים מצד חכמתן כגון הנהו ל"ו צדיקים אפשר דזוכין לראות באספקלריא המאירה כדאמרינן בעלמא דחכם עדיף מנביא ועיין בענין אספקלריא המאירה בערוך בערך ספקלריא .

El מהרש"א pregunto porque esta la גמרא satisfecho con el repuesto de los justos del mundo que podrían ser tan solo dos que se propone de רבי שמעון בר יוחי se refereria a los justos que suben al cielo sin permiso, y el que se refiere אביי estan los que suben solo con permiso. Pero רבי שמעון בר יוחי sugirio tambien que los justos pueden ser un mil. No será razonable decir que los justos que suben con permiso serán menos en numero que los que suben sin permiso. Quería sugerir que los justos de אביי pueden ser mas que trente sais, porque אביי dijo que los justos no son minus que treinta y seis, Pero implicato en estos términos es que podrían ser más. Pero esto respuesta no le mencionaba el מהרש"א.



# דף יומי או ומסצ אמם אמם

### **School Rules**



ויקם מתוך העדה ויקח רמח בידו מכאן שאין נכנסין בכלי זיין לבית המדרש (סנהדרין פב.)

### Shampoo?

No shampoo allowed in this school. This is a shampoo free zone.



יתיב ר' כהנא קמיה דרב ויתיב וקאמר וכו. חזייה דהוה קא חייף רישיה וסלין ויתיב קמיה דרב אמר ליה ולא תמצא בארץ החיים אמר ליה מילט קא לייטת לי אמר ליה קרא קאמינא לא תמצא תורה במי שמחיה עצמו עליה (סנהדרין קיא.)

# דף יומי צדאשוצאו וממצ זאם



Is that shampoo?

# דף יומי צדאטוצאז וממצ זאם

### כל פעל ה' למענהו



אמימר ומר זוטרא ורב אשי הוו יתבי אייתו לקמייהו ברדא אמימר ורב אשי משו מר זוטרא לא משא אמרו ליה לא סבר לה מר אמימר ומר זוטרא רב ששת ברדא שרי אמר להו רב מרדכי בר מיניה דמר דאפילו בחול נמי לא ס"ל סבר לה כי הא דתניא מגרר אדם גלדי צואה וגלדי מכה שעל בשרו בשביל צערו אם בשביל ליפות אסור ואינהו כמאן סברוה כי הא דתניא רוחץ אדם פניו ידיו ורגליו בכל יום בשביל קונו משום שנאמר כל פעל ה' למענהו (שבת נ:)

## דף יומי בזאטובאו וממפ אמם

#### הקדשות

הקדשות בפלוגתא דר' אליעזר בן יעקב ורבנן (סנהדרין פח.)

Artscroll says the argument between the זקן ממרא סנהדרין and the סנהדרין would be in regards to a case where someone marries a woman with the redeemed property that was only redeemed by an appraisal of a court of three. So I want to suggest that they didn't want to say the potential dispute could be in regards to a case where the person intentionally committed מיתה and would be subject to מיתה according to רבי for several reasons. First of all even if רבי האיר held like חבי חevertheless the punishment of מיתה מולח might be different then the punishment of הויד במעילה would only be מיתה בידי שמים. Second of all Perhaps it would be interesting to consider the case where the person is הזיד במעילה after having redeemed it with a court of three. The reason is because under these conditions it might be considered a case of



which we have already determined that אומר מותר is considered שוגג, with the only exception being possibly חיוב גלות להורג בשוגג.

האי שגגת מעשה דעבודת כוכבים וכו. ורבא אמר לך לא באומר מותר וכו. (סנהדרין סב.)

תוס' ד"ה **ורבא אמר לך לא באומר מותר .** ובריש הגולין (מכות דף ז: ושם) דממעט רבא מבשגגה פרט לאומר מותר התם גרס רכה דעני אביי בתריה. אי נמי גבי גלות טובא בשגגה כתיבי: (סנהדרין סב.)

## דף יומי או זממצ אמם אמם

#### הכחישה באבנים

A הייב הנק if he weakens his father by placing stones or burdens upon him, in order for him to carry, without actually causing a contusion, or loss of blood?

We see that מנשה actually used this method to kill people.

וגם דם נקי שפך מנשה הרבה מאד עד אשר מלא את ירושלם פה לפה לבד מחטאתו אשר החטיא את יהודה לעשות הרע בעיני ה' הכא תרגימו שהרג ישעיה במערבא אמרי שעשה צלם משאוי אלף בני אדם ובכל יום ויום הורג את כולם (סנהדרין קג:)

However perhaps it would seem that upon carefully examining the אלו הן הנחנקין it would seem that one is not liable.

תנן המכה אביו ואמו אינו חייב עד שיעשה בהן חבורה אמר קרא מכה אדם ומכה בהמה מה מכה בהמה עד דעביד בה חבורה דכתיב בה נפש אף מחה אדם עד דעביד חבורה מתקיף לה רב ירמיה אלא מעתה הכחישה באבנים הכי נמי דלא מיחייב אלא אם אינו ענין לנפש בהמה דהא אי נמי הכחישה באבנים חייב תניהו ענין לנפש אדם וכו. וכו. (סנהדרין פד:)

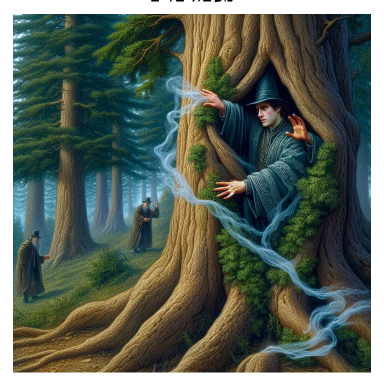
Tosafos says the following:

בהכחשה דלא הדרא איירי דאם לא כן לא שייך נזק דמקרי שבת מידי דהוה אהכהו על ידו וצמתה וסופה לחזור ובבהמה לא שייכי ד' דברים:

So perhaps if this wound would cause loss of livelihood the son would be liable to pay for the loss of livelihood as שבת, however since there is no loss of blood (חבורה) he is not liable to מבק.

## דף יומי צדאשובאו וממפ אמם

#### מעשה שדים



אמר אביי וכו. ויש מהן פטור אבל אסור ויש מהן מותר לכתחילה (סנהדרין סז:)

אמרה ליה ילתא לר' נחמן מכדי כל דאסר לן רחמנא שרא לן כוותיה וכו. וכו. (חולין קט:)

ואין שואלין בדבר שדים בשבת רבי יוסי אומר אף בחול אסור איר רב הונא הלכה כר' יוסי ואף רבי יוסי לא אמרה אלא משום סכנה כי הא דרב יצחק בר יוסף דאיבלע בארזא ואתעביד ליה ניסא פקע ארזא ופלטיה (סנהדרין קא.)

תניא שמעון בן עזאי אומר מצאתי מגלת יוחסין בירושלים וכתוב בה וכו. מנשה הרג את ישעיה וכו. אמר שם איבלע בארזא אתיוה לארזא ונסרוה כי מטא להדי פומא נח נפשיה משום דאמר ובתוך עם טמא שפתים אנכי יושב וכו. (יבמות מט:)

Whereas ישעיה became swallowed up by a ceder through saying the שם, we see that רב יצחק בר יוסף בר יוסף שעיה became swallowed up by a ceder through saying the מכנסmplished it through being שואל בדבר שדים. Additionally the מכרא only quotes רב הונא as saying that it is אסור משום סכנה but not that it is like being לוחש על המכה or any of the other that have no חלק לעולם הבא.

Also perhaps one might find it interesting that whereas דוד was not able to accomplish anything (i.e. save himself) by saying the שם, we see that ישעיה was able to say the שם, allthough it didn't help to save him.

(סנהדרין צה.) אמר אבישי שם אוקמיה לדוד בין שמיא לארעא ונימא ליה איהו אין חבוש מוציא עצמו מבית האסורין (סנהדרין צה.) Perhaps there are certain guidelines for this.

(סנהדרין קו.) אי משמו אוי מי שמחיה משמו אל אמר רבי שמעון בן לקיש אוי מי שמחיה עצמו בשם אל

Artscroll Note 13: etc. etc. A third explanation *Woe to him who sustains himself through the name of God*, i.e. who saves his life by reciting the name of God. When recited in the prescribed manner, certain divine

## יומי או זממע אמם אמם אמם

Names can indeed effect miracles. However, people who are not worthy may not use these Names for personal gain (*Maharsha*; see *Rama* to *Yoreh Deiah 246:21* and *Gra* there #70; se also *Avos DeRabbi Nassan* 12:13)



One last point I want to add here. The גמרא said in the end of פרק ארבע מיתות the following:

אמר ר' אייבו בר נגרי אמר ר' חייא בר אבא בלטיהם אלו מעשה שדים בלהטיהם אלו מעשה כשפים וכן הוא אומר ואת להט החרב המתהפכת אמר אביי דקפיד אמנא שד דלא קפיד אמנא כשפים.(סנהדרין סז:)

So the גמרא differentiates between מעשה שדים and כשפים.

Now אביי said that העושה פטור אבל את העינים אוחז את האוחז אביי.

Rashi explains:

זה מעשה שדים. שנסתרים ואינן נראין ת כל מקום שנאמר בלטיהם היו החרטומין עושין בלחשיהם ע"י שדים : בלהטיהם אלו מעשה כשפים. שאינו עושה ע"י שדים אלא מעצמו

So perhaps it might be implied slightly from מעשה כשפים מעשה כשפים is considered עושה מעשה, whereas מעשה המעשה, is not considered as much that he is עושה מעשה. So if it is not as much מעשה כשפים as עושה כשפים מעשה עושה אחיזת עינים. So if it is not as much אדים מעשה ארבע מיתות בשהים אחיזת עינים אחיזת עינים it might be implied that ארבע מיתות המא העדים it seems that the עואר אסור מעשה שדים holds that it is permitted to be שואל during the week day, and כר' יוסי only says it is עמר (according to the explanation of ר' הונא because

## דף יומי בדאשובאו וממצ אמם

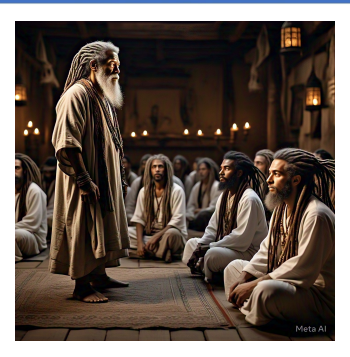
it is dangerous. Now what does it mean to be שואל בשדים, and is this really different than performing מעשה מעשה? You see the example the גמרא gave is that ר' יצחק בר יוסף became swallowed up by a cedar tree. This seems to be more than just simply asking of שדים, it seems to be an action of מעשה שדים, because something is accomplished, and it is not just simply getting information from the שדים.

וצריך עיון.



"Did you hear about that student who was caught with shampoo?"

# דף יומי בדאטובאו ומוסע זאם



"I heard that they told the student ...."



שלום