Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה לזכות ר' מאיר בן לאה



פקודי-החודש

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

## To receive Bitachon Weekly by email send a request to: <a href="weeklybitachon@gmail.com">weeklybitachon@gmail.com</a>

### And now in Spanish bitajonsemanal@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400 Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com



And now available on:

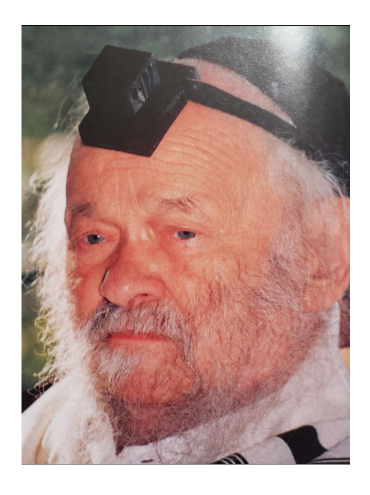


Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898



Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur



R' Gershon Liebman Yohrzeit Edition כ"ט אדר תשנ"ז

# BITACHON WEEKLY

פרשת פקודי – החודש תשפ״ה

#### IN THIS ISSUE

- NO LOOKING DOWN AT "INFERIOR"
   JEWS, AND NO CHAPPING HISPA'ALUS
   FROM "SUPERIOR" JEWS
- ALWAYS BUILD UP THE UNDERDOG, WHICH MAY MEAN YOURSELF
- THE BITACHON & MENUCHA & LACK OF WORRY OF SHABBOS SPILLS OVER TO THE REST OF THE WEEK
- THE SCHAR OF BITACHON IS THE HIGHEST OF THE HIGH
- A YID HAS TO BE STRONG AGAINST HIS YETZER HARA AND NOT BE LIKE A PASSIVE SHEEP
- MALCHUS COMES FROM SELF-CONTROL
- ALWAYS REGARD YOURSELF AS A STRONG PERSON NO MATTER HOW WEAK YOU FEEL
- YOU ARE A TRUE BAAL MESIRAS NEFESH
- THE YETZER HARA WILL NEVER ALLOW SUCH A PERSON TO RECOGNIZE HIS TRUE GADLUS
- WITH LOTS OF TEFILA, YOU CAN CHANGE YOURSELF INSIDE OUT
- PARSHAS HACHODESH: A YID IS ALWAYS DEFYING TEVAH & LIVING WITH NISSIM
- STORIES OF NOVARDOK
   THE NOVARDOKER DERECH: TO
   EMULATE MORDECHAI HATZADDIK

### פרשת פקודי

#### וְאָתּוֹ אָהֶלִיאָב בֶּן אֲחִיסָמֶךְ לְמַטֵּה דָן לּח כג No Looking Down At "Inferior" Jews, And No *Chapping Hispa'alus* from "Superior" Jews

Ohaliav was the assistant of Betzalel, and Rashi says¹ that Davka the: יָרוּד שֶׁבְּשְׁבְטִים lowest of the Shevotim (Shevet Dan) worked together with Betzalel from Shevet Yehuda. The Torah wants to show how we are all really equal. No looking down at "inferior"

Jews, and no "Chapping Hispa'alus" from all those "superior" Jews. We're all the same: נָבְרָאִים creations of Hashem, and there is only one Borei Olam (Creator of the world).

The name *Ohaliav* is strikingly similar to the *Mishkan* which he built, since the *Mishkan* is called *Ohel Moed*. It sounds like it's his own *Mishkan* (יְבֶּלְי my *Ohel*) and: עָב (*OhaliAV*) means I'm like a father, and not just a subordinate.

Chushim ben Dan was Yehuda's right-hand man, when they threatened to destroy Mitzrayim, with Yosef the viceroy challenging them. They both kicked up a storm. (Medrash<sup>2</sup>).

### Always Build Up the Underdog, Which May Mean Yourself

Ohaliav is the son of "Achisamach" which means "my brother" (אָחֵי) from Shevet Dan who always helps me and I "rely" on him (קּמָס). We have to learn from the Torah always to build up the underdog, which may mean building up ourselves despite our Chesronos. Notice how only Shevet Dan renamed³ the Canaani city (Leshem) "Dan":

קּשֵׁם דָּן אֲבִיהֶם יהושע יט מז after their ancestor *Dan*. The lowest *Shevet* is *Davka* the proudest, since they need the most *Chizuk*.

שָּׁשֶׁת יָמִים תַּעָשֶׂה מְּלָאכָה וּבַיּוֹם הַּשְּׁבֶּת יָמִים תַּעָשֶׂה מְלָאכָה וּבַיּוֹם הַשְּׁבְת יִמִים תַּשְׁבָּת יֹה בּ

The Bitachon & Menucha &
Lack of Worry of Shabbos Spills
Over to The Rest of The Week
We shall work for six days, and the seventh day is Shabbos. Why does it say: יַּעְשֶׁה the work will be done, as if it's done by itself? Shouldn't it

say: תַּעְשֶּׁה you should do? And why is the holiest day, *Shabbos Kodesh*, a day of not being productive and resting. Shouldn't hard work be glorified and not a day of relaxing which is a do-nothing fun day? We can

אַל הְּהִי בָּז לְכָל אָדָם אבותדג Don't look down at anyone, and especially yourself!

רש"י עה"פ וּלְהוֹרֹת נָתַן בְּלָבּוֹ הוּא וְאָהֱלִיאָב בֶּן אֲחִיסָמָךְ לְמַטֵּה דָן (לה לד) וְאָהֱלִיאָב. משבט דן מן הירודין שבשבטים מבני השפחות, והשוהו המקום לבצלאל למלאכת המשכן, והוא מגדולי השבטים, לקיים מה שנאמר (איוב לד יט) וְלֹא נָכַּר שׁוֹעַ לְפְנֵי דל

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> בראשית רבה (צג ז) אמר רבי יוחנן, בשעה שתפס יוסף הצדיק את בנימין, ואמר להם לאחיו הָאִישׁ אֲשֶׁר נִמְצֶּא הַגָּבִיעַ בְּיָדוֹ הוּאֹרְ הוּא יִהְיֶה לִּי עֶבֶד (מקץ מד יז), אמר לו יהודה, בנימין את תפוס ושלום בבית אבא, מיד כעס יהודה ושאג בקול גדול, והלך קולו ד' מאות פרסה עד ששמע חושים בן דן, וקפץ מארץ כנען ובא אצל יהודה, ושאגו שניהם, ובקשה ארץ מצרים ליהפך, עליהם אמר איוב (איוב ד י) שַּאֲגַת אַרְיֵה וְקוֹל שָׁחַל, שאגת אריה, זה יהודה שכתוב בו (ויחי מט ט) גּוּר אַרְיֵה וְקוֹל שחל עליהם אמר איוב (איוב ד י) שַאֲגַת אַרְיֵה וְקוֹל שָׁחַל, שאגת אריה, זה יהודה שכתוב בו (ויחי מט ט) גּוּר אַרְיֵה וְקוֹל שחל זה חושים בן דן, ששניהם נמשלו כארי, שנאמר (ברכה לג כב) וּלְדָן אָמַר דָּן גוּר אַרְיֵה, וְשִׁנֵּי כְפִירִים נִתְּעוּ (איוב שם) אלו גבוריו של יוסף, שכיון שכעס יהודה נשרו שיניהם של כולם. אמר רבי יהושע בן לוי, אף אחיו כיון שראו יהודה שכעס אף הם נתמלאו ממה ובעטו בארץ ועשו אותה תלמים תלמים, שנאמר (איוב שם) לִיִשׁ אֹבֵד מִבְּלִי טָרֶף, זה יהודה שמסר עצמו על בנימין.

<sup>3</sup> **וַיִּעְלוּ בְנֵי דָן וַיִּלְּחֲמוּ עִם לֶשֶׁם וַיִּלְכְדוּ אוֹתָה** וַיַּכּוּ אוֹתָהּ לְפִי חֶרֶב וַיִּרְשׁוּ אוֹתָהּ וַיַּשְׁבוּ בָּהְ וַיִּלְּחֲמוּ עִם לֶשֶׁם וַיִּלְכְדוּ אוֹתָהּ וַיַכּוּ אוֹתָהּ לְפִי חֶרֶב וַיִּרְשׁוּ אוֹתָהּ וַיַּשְׁבוּ בָּן אֲבִיהָם. יהושע יט מז.

suggest that *Shabbos Kodesh* is a reminder of the Creator's: מוּשְׂכָּל רְאשׁוֹן (original plan) for mankind, i.e., to do zero and just enjoy *Gan Eden*.

So because of *Chet Adam HaRishon* we have to work (תָּאֶכֵּל לֶחֶם with the

sweat of our brow) and **earn** the pleasure that Hashem gives us, by realizing that we don't really do anything. It's all Hashem who gives us the *Koach*. And *Shabbos*: מֵנִין עוֹלָם הַבָּא a form of *Olam HaBah*. A weekly reminder of

what Hashem ideally wants for us, and how we should make a: בְּנָיֵן אַב pattern from Shabbos to spillover the Bitachon and Menucha and lack of worry that Shabbos gives us for the rest of the week.

#### שְׂכֵר הַבְּטָחוֹן הוּא גָדוֹל מֵעַל שָׁמֵיִם רבינו יונה משלי גּ ו The *Schar* of *Bitachon* Is the Highest of The High

R' Avigdor Miller Zatzal has a long Shmuess<sup>4</sup>

where he stresses the words of *Rabeinu Yonah* in *Shaarei Teshuva*<sup>5</sup> that a person who is thankful (and praises *Tzadikim*) gets: שְׁכֵּר עַד לַשְׁמְיִם *Schar* until *Shamayim.* In *Mishlei*, *Rabeinu Yonah* says<sup>6</sup> that having *Bitachon* gives you *Schar* מְעֵל שָׁמְיַם higher

than *Shamayim*. The truth is that when you are involved in thankfulness, you change your mood, and you become happy and close to Hashem. But when you are *Osek* in *Bitachon* properly, then you are truly all the way up there and beyond.

The feeling is *Gevaldig!* Ideally, have all those answered *Tefilos* in your *Hashgacha Pratis* booklet, and remind yourself of the hundreds of *Yeshuos* that quite often you were responsible for, with your *Bitachon* and/or *Tefilos*. In general, a *Hashgacha Pratis* booklet can be superior to a *Mussar Sefer*. (R' Yerucham *Zatzal*<sup>7</sup>, *Novardok*, and the Brisker Rov *Zatzal*). If you spend a full

see Sing You Righteous #602 4

Vour

worries

are often

Dimyonos

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> רבינו יונה בשערי תשובה (שער השלישי, קמח) הלא הדבר ידוע, כי אין העבודה מתקיימת בלתי על ידי לומדי התורה אשר יהגו בה יומם ולילה, כי הם יורו דעה ויודעי בינה לעיתים לדעת מה יעשה ישראל, והם יעמידוה בישראל לבלתי תשכח מפי זרעם, ובמקום שאין עוסקי תורה, ירבו המכשולים, וישר בעדם אין. על כן יכבדו עבדי השם יתברך את חכמי התורה לכבוד השם יתברך, ולהודיע כי עבודתו לבדה עיקר הנמצא. ואחרי אשר התברר שהכל ברא השם יתברך לכבודו, חייב האדם לשום לבו בכל עת לכבד את ה', ולקדשו בכל דבריו, ולרוממו ולהודות לו ולברכו תמיד, כמו שנאמר (תהלים לד ב) אֲבָרְכָה אֶת ה' בְּכֶל עֵת תָּמִיד תְּהַלְּתוֹ בְּפִי, וכאשר יתיצב בתוך העם, וידבר עם חביריו, יתבונן בינה וידקדק וישגיח בכל מוצא שפתיו בלא יגיעה ופועל בדבריו, ולדבר בשבח עבודתו ותהלת יראתו, ולשבח עובדיו ויראיו, ויזכה בזה בהגיון לבו ומבטא שפתיו בלא יגיעה ופועל כפים, זכות גדולה עד לשמים, כי זה מעיקרי יצירת האדם.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> רבינו יונה בפירושו למשלי עה"פ בְּכָל דְּרָכֶיךְ דָעֵהוּ וְהוּא יְיֵשֵּׁר אֹרְחֹתֶיךְ (ג ו) וְהוּא יְיַשֵּׁר אֹרְחֹתֶיף. זולתי **שכר הבטחון אשר הוא גדול מעל שמים**, תצליח במעשה ההוא אשר זכרת בו את השם וכי אין הפועל ברשותך.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> דעת תורה (לימודי מוסרי התורה מאת רבנו הגאון החסיד אור עולם מרן ירוחם הלוי ליוואוויץ זצוקללה"ה אשר לימד לרבים בישיבה הקדושה דמיר, פרשת כי תבא עמ' נה, על אשר יחברו רעיוניך) בהקדמת ספר הישר לרבינו תם אומר: "כי ראיתי ספרים רבים ונכבדים בענין עבודת הקל כגון ספר חובת הלבבות להחסיד רבינו בחיי ז"ל וספרים רבים ונכבדים וכו' גם אני חליתי כאחד מהם אליהם נמשלתי, כי קויתי בקראם ספרים הללו אולי יכנע לבבם הערל, והוא חזק מצור החלמיש וממקומו לא חליתי כאחד מהם אליהם נמשלתי, כי קויתי בקראם ספרים הללו אולי יכנע לבבם הערל, והוא חזק מצור החלמיש וממקומו לא ימיש, וכאשר ראיתי כאבי נעכר ושכלי ביד הבלי נמכר, ואמרתי ללבי הלא תבקש לך מנוס אשר ייטב לך, פקח עיניך וראה ואמץ את רעיוניך ואתה תאזור את מתניך, והכן לך צידה בטרם בא הפקודה וכו', ואל תבטח על אשר חברו קדמוניך אשר היו לפניך, רק על אשר יחברו רעיוניך, כי לא ידע נגעי לבבך זולתך, ועל כן לא ירפא בלתך מחץ מכתך, כאשר אמר המשורר, איכה ישובו הפתאים מחטא אם לא יהיה מהם לנפשם מעיר".

הנה לפנינו יסוד גדול במוסר, כי גם הספר חובות הלבבות לא יושיעוך. אלא מה? "איכה ישובו הפתאים מחטא, אם לא יהא מהם לנפשם מעיר". **על האדם לחבר לעצמו ספר שלם!** ואם תבקש עזרה מהספר חובות הלבבות, הנה זה רק כי על ידו תבוא לחבר לעצמך "ספר הישר", אבל לעצם תרופתך במחלת נפשך לא ממנו תשיג. ויוצא לנו מזה חיוב גדול לאדם הדורש ומבקש, דבר שאין אנו יודעים מזה כלום. אנחנו הלא חיים תמיד על דרכים נכריים, רואים מה שהוא בספר חובות הלבבות, אם בשער הבחינה או בשער אחר, דבר נאה ומתקבל, ותיכף מדמים אותם לנו ולעצמנו, ללא כל הבחנה אם הדברים מתלבשים

hour Chazzering all of your own Mof'sim (miracles), you'll feel like a new person all the way up there.

#### TRUE STORY

A depressed woman had lost her job, and for many months was very worried. One day, her husband discovered a Bitachon Weekly in some way-out Bais Medrash, and he read that if a person loses his job, he should look at all those who have jobs as nebachs, and

he's the lucky one (like Hashem told Ahron: שֵלְרָ גִדוֹלָה מְשֵׁלָהֶם "You have more than them", since he had: הדעת חלישוּת distress depression). This caused this couple to laugh off their problem, and in a week, she suddenly found unexpected Gevaldige job; much easier and more Geshmak than her previous job.

When you change your mood, you change your destiny, and all good things come your way, Hashem's help.

וכל הַנַשִּׁים טָווּ אֶת הָעִזִּים לה כו

#### A Yid Has to Be Strong Against His Yetzer Hara and Not Be Like a Passive Sheep

The women spun the "goats" (meaning the hair of goats). Why doesn't it say "hair of goats"? It sounds like they put live goats on top of the Mishkan? It seems like the Torah wants us to have a special Chashivus for goats; especially when the women wove the hair of goats right off the backs of the goats. (Rashi<sup>8</sup>). It also says: וָכָל אִשָּׁה חַכְמַת לֱב בְּיָדֵיהָ טוו וַיַביאו מַטוָה אֶת הַתַּכֵלֶת וְאֶת הַאַרגַּמַן אֶת תּוֹלַעַת the women spun the הַשַּׁנִי וָאָת הַשַּׁשׁ לה כה Tcheiles, Argaman, and Tola'as Shani; these are all colors of wool threads. The Passuk sounds as if just the colors seem to have significance, and not the fact that they were made out of sheep's wool.

Of course, we have no understanding of:

the deeper meanings of סְתֶרֵי תּוֹרָה the *Torah*, but we can perhaps say that this is a Remez that a Yid has to be strong, and the very name: עַז "Eiz" (goat) means "tough" (עֹד). He is basically an *Eidel* soft "sheeplike" creature (שֵה עָזִים), yet he is a bit tough, and we all have to be strong against our Yetzer Hara and not be a totally passive sheep who sleeps while his Yetzer Hara is up and is always hurting him, like the Chovos Halvavos says: אַתָּה יָשֵׁן וְהוּא עֵר לְרָ שער יחוד המעשה vou may "sleep" but he

is up and plotting against you.

This is perhaps why a sheep was the g-d of Mitzrayim, since they slept away their lives, following their whims and base desires, like the wife of *Potiphar* said to *Yosef:* שָׁכָבָה עִמִּי וישב לט ז "Be laid back"! Perhaps this is why the Korban Chatas was a (strong) goat, and the whole Tachlis of the Mishkan was like it says in the Haggadah Shel Pesach: לְכַפֶּר עַל כָּל

We end all the 5 Chumashim with: עוֹל עוֹל וֹנִתתוֹאַק Chazak, Chazak, let's be strong!

ומתאימים למדותינו אנו או לאו. משל למה"ד דומה, לאנשים הדרים בעיירות הקטנות, אשר אין בהם אף רופא אחד, וכשרואים את מי שהוא שנסע לרופא שבעירה הגדולה, הנה עם חזרתו הכל שואלים אותו איזו מחלה היתה לו, ומה הרפואה שקבל מהרופא, וכמוהו כן הם לוקחים אותה הרפואה עצמה, ולא שמים על לב כי גם מחלה אחת באותה השם, מתחלקת לאופנים שונים, ואין כל הכרח כי גם הם, באופן מחלתם הם, יתרפאו באותו הסם עצמו. ככה הוא אותו הענין ממש אצלנו, רואים איזו עצה ותרופה בספר חובות הלבבות או בספר אחר, ולוקחים אותה התרופה עצמה למכאובינו אנו. מרפואות כאלו כבר נוכל לתאר עצמנו איך שיכולים להושע מהם!? אדם חולה המבקש להרפא, עליו לילך ישר לרופא אשר יבדקהו ויבחנהו, לידע מחלתו בכל פרטיה, ואו אז יקבע הרפואה המתאימה לה בדיוק. "הליכה לרופא" הנהו זה הענין "לחבר בעצמו ספר מוסר", לנתח מקודם כל טיב מחלתו, כי לא ידע נגעי לבבו זולתו. ואמר הכתוב (תהלים קמב ה) הַבֵּיט יָמִין וּרְאֵה וְאֵין לִי מַכִּיר אָבַד מָנוֹס מִמֵּנִּי אָין דּוֹרֵשׁ לְנַפָּשִׁי, כי לא ירפא בלתך מחץ מכתך, כי אם אתה ועצמך, "מהם לנפשם מעיר"! רש"י עה"פ טָווּ אֶת הָעָזִים (לה כו) היא היתה אומנות יתירה **שמעל גבי העיזים טוין אותן**. <sup>8</sup>

עונותינו to be *M'chaper* on all our sins.

#### **Malchus Comes from Self-Control**

This is called *Malchus*, i.e., when the mind rules over the *Retzonos* (physical desires). The whole essence of the entire *Mishkan* is strength (*Malchus*) all over. This is symbolized by the colors of: הְּכֵלֶת וְאַרְנָּמִן blue, purple, and red, which are all variations of *Malchus*. Blue symbolizes Ruchaniyus (the sky) and red symbolizes Ruchaniyus. Purple is a combination of red and blue, which symbolizes *Malchus*, which means that the spiritual, the *Sechel*,

king "dons the purple". \*\*\*\*\*
Notice how only the: יְרִיעוֹת תַּחְתּוֹנוֹת bottom sheets have K'ruvim (pictures of lions and eagles). The Tcheiles, Argaman, and Tola'as Shani threads are all wool, and from sheep; and a passive sheep needs an extra trimming of Gevura. So it has lions and eagles, which are described as: קַל כַּנֶּשֶׁר וְגָבּוֹר כָּאֲרִי
swift as an eagle, and strong as a lion. Both are tough kings. The

overcomes the Ratzon. That's why a

Actually, as soon as you enter the *Mishkan*, you find a *Mizbeach HaNechoshes* (of copper) and *Nechoshes* is a sign of chutzpa (like it says: יוּמִצְחֲךְ נְחוּשָׁה ישעיה מח ד your forehead is like copper) and the beginning of

Tur says: הָוֵי עַז כַּנָּמֵר לַעֲשׂוֹת רְצוֹן אָבִיךְ שֶׁבַּשָּׁמְיִם Be bold as a leopard to do the will of your loving Father in *Shamayim*; we begin with Shelo Li'shmah.

#### STORY

I was once in a San Francisco airport, and I saw a man sitting in a café with his feet up on a bench. He was nice, but something was wrong. He was way too nice, and a piece of "mush" like butter.

He was lacking the basic reserve that people have. San Francisco is known for the lowest *Inyanei Ta'ava*, and this says it all. A person

has to have a certain dignity and self-respect (עזים) and strength. Even a Jewish woman is called *Eishes Chayil*, a soldier; i.e., you can't be weak. You have to always see yourself as: צבְאוֹת ה' a soldier in the army of Hashem (this name was given to us as soon as we left *Mitzrayim*).

#### **STORY**

I once met a person who is involved in horse racing. *Chazal* say<sup>9</sup> that these gamblers are: פָּסוּל לְעֵדוּת (disqualified to serve as a witness) since they don't understand the

Chashivus of hard-earned money. Everything is a joke to them, and they are lacking basic seriousness and Achrayus that normal people have. This person was also nice, but I noticed again a lack of basic reserve and dignity.

nas ilons and eagles, which are described as: קל כַּנָּשֶׁר וְגְבּוֹר כָּאֲרִי
swift as an eagle, and strong as a lion. Both are tough kings. The eagle is king of the birds, and the lion in the king of the Cha'yos (undomesticated animals).

\*\*\*\*\*\* Chas

Before Dovid

HaMelech

was Niftar,

he told his

son, Shlomo:

וֹחַזַּלִתַּ

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> סנהדרין כד ב, משנה. ואלו הן הפסולין המשחק בקוביא והמלוה בריבית ומפריחי יונים וסוחרי שביעית. אמר רבי יהודה אימתי בזמן שאין להן אומנות אלא הוא אבל יש להן אומנות שלא הוא כשרין (דהואיל ואין עסוקין ביישובו של עולם אינן בקיאין בטיב דינין ומשא ומתן, ואינן יראי חטא. רש"י). ובגמרא. רב ששת אמר, כו' אלא לפי שאין עסוקין ביישובו של עולם. וכתב בטיב דינין ומשא ומתן, ואינו יאסרו זאת לפי שהוא מתעסק בעסק שאין בו תועלת בישוב העולם, ויסוד תורתנו הוא שאין הרמב"ם בפירוש המשניות שלו: ואסרו זאת לפי שהוא מתעסק בעסק שאין בו תועלת בישוב העולם, ויסוד תורתנו הוא שיועיל ראוי לאדם להעסיק עצמו בעולם הזה אלא באחד משני דברים, או בלמוד התורה כדי שישלים בו את עצמו, או בעסק שיועיל לו לקיום העולם, כגון המלאכות והמסחר, אלא שראוי למעט מאלו ולהרבות בתורה, כמו שאמרו (אבות די) הוי ממעט בעסק ועסוק בתורה.

ולשון הטור (חו"מ לד) והטעם **מפני שאז אינו מתעסק בישובו של עולם לידע כמה טורח האדם אחר הממון ונקל בעיניו** להעיד שקר להפסיד ממון חבירו לפיכך אם יש לו אומנות אחרת כשר.

#### **STORY**

I was once standing near Lake Carasaljo, and a group of Gypsies were roasting meat near me. They were restless and always moving, and some were arguing like little

kids: "You took my piece from me". One man came over to me and started telling me what an inferior person he is, and how he fails in everything he does. Gypsies were known to be very unstable. They were always moving, and were famous for their *Gezel* and *Arayos* (which caused the *Mabul*), which a low self-esteem, "*Shafel*" is *Nichshal* in, since he thinks he's a zero. (Like water which is unstable vs. land which is stationary).

#### Always Regard Yourself as A Strong Person No Matter How Weak You Feel

The *Alter* of *Slabodka* once bought special spectacles for a *Talmid* who wasn't standing straight<sup>10</sup>. They had no temples,

and you could only wear them if you straightened your back to balance them on your nose. Of course, the main thing is to feel

strong inside. But: הַחִיצוֹנִיוּת מְעוֹרֶרֶת אֶת your outward actions affect your inner feelings. With plenty of *Tefila* and *Bikush* (seeking), you can be *Zoche* to everything.

When a person learns Mussar on Bitachon, he brings positive thoughts into his subconscious. Even if he doesn't feel so Gevaldig during his Mussar Seder, nevertheless. his system has plenty of unknown Bitachon and positivism, which can surface later

How tricky the Yetzer Hara is. and how important is: וַיגבַה לָבּוֹ 'בַּדַרְכֵי hifting yourself up to serve Hashem. These days, you can lose your Tzuras HaAdam, Chas V'shalom, and forget that you are a Tzelem Elokim. This is the power of Amalek, who is M'vazeh everything and plays K'riyas Yam Suf and Gadlus HaAdam. For good reason, the Alter from Slabodka spent 40 years constantly talking about Gadlus HaAdam. This Mamash the biggest Mitzva, and the truest form of breaking your Middos, especially in a weak Dor of Ik'visa Dim'shicha. Hold from yourself! Many true Ovdim go extreme, and make themselves bigger than they really are!

You Are a True Baal Mesiras Nefesh
Those who are Moser Nefesh are Zoche
loads. Chazal rave<sup>11</sup> over Baalei Mesirus

<sup>10</sup> ספר המשגיח ר' מאיר (מסכת חייו, פעלו, ודרכו החינוכית של מרן הגה"צ רבי מאיר חדש זצ"ל, כתבה בתו, הרבנית שולמית אזרחי, עמ' 47) הגאון רבי אייזיק שר, חתנו של ה"סבא" וראש ישיבת סלבודקה, זכור לכל כאדם, שהליכתו זקופה ומבטו כלפי מטה. מספרים, כי בצעירותו היה הולך שפוף כשגבו כפוף. ביקש ה"סבא" להביאו לידי כך שיזדקף. מה עשה? הוא קרא לרבי אייזיק, נתן לו סכום כסף, והורה לו: לך, וקנה לך משקפי "פּוֹנסנֶה". היו אלה משקפיים נכבדות, כאופנת הימים ההם, משקפיים ללא ידיות, עם מצבטים הנתפסים על גבי האף, והן מחייבות עמידה זקופה לבל ייפלו ארצה.

עשה התלמיד כפי שנצטווה, אך לאחר זמן קצר נפלו המשקפיים ונשברו, והוא התהלך אבל ומבויש. קרא לו ה"סבא", הושיט לידו שנית את הסכום הדרוש, ושלח אותו לרכוש משקפיים חדשות. הפעם היה רבי אייזיק זהיר יותר. הוא התהלך זקוף. דרוך, לבל ייפלו המשקפיים ויישברו. כך הקנה לעצמו את ההליכה הזקופה. שנים רבות לאחר מכן, בשעה שרבי אייזיק עצמו מבקש היה להשפיע על תלמיד כי יזדקף, היה טופח לו על הגב, ומצטט, במובן מושאל, את הכתוב: עְשָה הָאֱלֹקִים אֶת הָאָדָם יָשָׁר. (קהלת ז כט).

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> ברכות כ א, אמר ליה רב פפא לאביי, מאי שנא ראשונים דאתרחיש להו ניסא, ומאי שנא אנן דלא מתרחיש לן ניסא? אי משום תנויי, בשני דרב יהודה כולי תנויי בנזיקין הוה, ואנן קא מתנינן שיתא סדרי! וכי הוה מטי רב יהודה בעוקצין האשה שכובשת ירק בקדרה, ואמרי לה זיתים שכבשן בטרפיהן טהורים, אמר: הויות דרב ושמואל קא חזינא הכא, ואנן קא מתנינן בעוקצין תליסר מתיבתא, ואילו רב יהודה כי הוה שליף חד מסאניה אתי מטרא, ואנן קא מצערינן נפשין ומצוח קא צוחינן ולית דמשגח בן? אמר ליה, קמאי הוו קא מסרי נפשייהו אקדושת השם, אנן לא מסרינן נפשין אקדושת השם, כי הא דרב אדא בר

Nefesh, and how much Schar and great Zechusim they are Zoche to that last for generations, like raising children with *Mesirus* Nefesh, or sacrificing for Talmud Torah, or Kibud Av V'em, or going all out for helping broken souls, or for individual Mitzvos that they have a strong feeling for.

A friend of mine is an easy-going, laid-back,

perhaps somewhat lazy, person. He asked his Rebbe about this, since he felt guilty that he never gets carried away and doesn't go "all out." His Rebbe said that he is one big total Mesirus Nefesh! He had a difficult nature, and loads of anxiety and/or old or a deep inferiority complex, always feeling: "I'm not up to par", etc.

You have no idea how much people go through, with all kinds of mental issues. Some people are automatically always criticizing themselves, and calling themselves all kinds of names:

- "I'm getting old"
- "I'm insecure"

- "I'm always tired"
- "I'm depressive"
- "I'm incapable"
- "I never get enough sleep"
- "I'm critical"
- I'm missing Ahavas Yisroel'

I'm not what I used to be"

- "Things are going downhill"
- "I'm too quiet" (or too loud)
- "I shouldn't have said that", etc.

People like this feel that they aren't one of those Tzadikim who are Baalei Mesirus *Nefesh.* They feel that aren't doing what they

> can, and they are Nichshal in all kinds of mistakes and Aveiros. They don't realize that they are the biggest Baalei Mesirus Nefesh. since in their Matzav, just getting up in the morning is Chashuv.

### The Yetzer Hara Will Never Allow Such a Person to Recognize His

In the dark world of Olam HaZeh. the Yetzer Hara will never allow such a person to recognize his true Gadlus. He could well be a Tzadik Yesod Olam because of the fact that he hangs on, and tries and tries, and he gets unending frustrations. I

heard that R' Moshe Feinstein Zatzal was constantly saying that a simple person could really be much bigger than he seems. I heard him say that not everyone has to finish Shas, and Yankel's 1/2 Shas is just as good as Berel's complete Shas.

He said<sup>12</sup> that although *Ahron* was much smaller than Moshe, he was considered an equal since he tried his best. R' Moshe

Bítachon, his happy True Gadlus relationship

אהבה חזייה לההיא כותית דהות לבישא כרבלתא בשוקא, סבר דבת ישראל היא קם קרעיה מינה, אגלאי מילתא דכותית היא, שיימוה בארבע מאה זוזי. אמר לה, מה שמך? אמרה ליה, מתון. אמר לה, מתון מתון, ארבע מאה זוזי שויא. ובשבת קל א, תניא, רבי שמעון בן אלעזר אומר, **כל מצוה שמסרו ישראל עצמן עליה למיתה בשעת השמד, כגון ע"ז, עדיין היא מוחזקת בידם**, וכל מצוה שלא מסרו ישראל עצמן למיתה בשעת השמד, כגון תפילין, עדיין היא מרופה בידם. <sup>12</sup> דרש משה (לר' משה פיינשטיין, פרשת וארא עמ' מא, ד"ה הוא אהרן ומשה) יש מקומות שמקדים אהרן למשה ויש מקומות <sup>12</sup> שמקדים משה לאהרן לומר לך ששקולין כאחד (רש"י) והוא דבר תמוה, שמשה היה אדון הנביאים ורבן של כל העולם ועל ידו ניתנה התורה ואיך אמר שאהרן שקול? ויש לפרש בשני דרכים. א. דכיון דגם אהרן היה בשליחות ה' להוציא את ישראל, אף שכח משה גדול משל אהרן, מ"מ כיון שגם אהרן הוצרך להיות בזה, הן שוין בזה, שבחלק שהגדול צריך לקטן הא חולקין בריוח. ב. דכיון דאהרן עשה כל ימיו בשלימות כל רצון השי"ת שהיה אפשר לו לעשות, הוא שקול כמשה אף שמשה היה גדול, דלכן היה עליו יותר דברים, מ"מ כיון ששניהם עשו מה שנצטוו ונשלחו כפי יכלתם הגדול הן שויו במעלה וכו' שהקב"ה אינו בא בטרוניא ותובע מכל אחד רק כפי כחו וכו', וא"כ נמצא שבעשו שניהם כפי כחם הם שקולים במדרגה.

The main

issue of

every

human is his

with

Hashem,

and being a

Sameach

B'chelko

explained that an *Adam Gadol* can truly feel that the smallest person can be greater than him. The fact that R' Moshe Feinstein *Zatzal* was so involved in this *Yesod* is a message of how utmost important it is. How much *Simcha* and *Menucha* people would have if they truly believed this. No more *Kin'ah* and *Sin'as Chinam*.

### With Lots of *Tefila*, You Can Change Yourself Inside Out

#### STORY 1

Mrs. Feldberg was such a nervous wreck that she used to always yell at her husband in public. People had lots of *Rachmanus* on the whole family, and you can imagine how this affected her children. She took to heavy duty *Tehilim*, and she became the big *Tzadekes* of *Bnei Brak*, whose kids and *Einiklach* were the biggest: מְצוּיָנִים prodigies. People gave her constant overtime *Tehilim* and *Tefilos* credit for the unusual success of this family.

#### STORY 2

A "cool" and not-serious *Yungerman* with little *Kish'ron* (ability), married an older girl who was a known *Tzadekes*. This turned his life around. She was very tolerant and patient and grateful that someone married her. He became a major *Tzaddik* and: שָׁם דָּבָר famous name, and motivated with his whole heart and on fire in *Avodas Hashem*.

#### STORY 3

This young, simple woman was so high strung and emotional, and she would cry in public and carry on like one of those nebachs. She took to loads of *Tefila* and *Tehilim* and *Emuna* and *Bitachon*, and she became the

pride of the family, and the most respected relaxed person who was always full of *Bitachon* and control. She became very positive, and always thanked Hashem for her children.

### פרשת החודש

#### הַחדָשׁ הַזֶּה לָכֶם רֹאשׁ חֶדָשִׁים רָאשׁוֹן הוּא לָכֶם לְחָדְשִׁי הַשָּׁנָה יבּ ב A *Yid* Is Always Defying *Tevah* and Living with *Nissim*

Until now, Tishrei was the 1st month; from now on, the first month is Nissan. Nissan means Nissim and L'maala Min HaTevah. This is the month that *Klal Yisroel* was born, and they are the *lkar* of the world. Their very birth was a Ness. When Yitzchok was born after waiting 100 years, it was like a joke. And that's his name; Yitzchok: צַחוק a joke. Look how Hashem gives power to the human; he changes the normal Tevah (which until now was Tishrei) and he starts a new mentality, where a Yid is always defying Tevah and living with *Nissim*. (An example to this is the Kollel system, and that one sheep survives among 70 wolves, i.e., Klal Yisroel between the Govim).

When a *Yid* brings a *Korban*, he does *Semicha* (he leans) on the head of the animal: בְּכֶל כֹּחוֹ with all his might. We can suggest that a *Yid* has to lean on Hashem (which is *Bitachon*) and: בְּכֶל כֹּחוֹ with all his might. The *Ramban* says<sup>13</sup> that *Emuna* is

<sup>13</sup> הרמב"ן בספר האמונה והבטחון (פרק א, קרוב לסופו) ואח"כ אומר וּרְעֵה אֱמוּנָה (תהלים לז ג) שמא תאמר בשעה שאתעסק במלאכתי הריני בטל מתורה ועוסק בדבור הרשות, על כן אמר וּרְעֵה אֱמוּנָה, כלומר התחזק והשמר שיהיו כל מעשיך באמונה, במלאכתי הריני בטל מן הטוב אפילו שעה אחת. ומלת "רְעֵה" לשני הפירושים מלשון וְאָהַבְּתָּ לְרֵעֲךְ כָּמוֹךְ (קדושים יט יח), והוא צווי, כלומר התחבר עם האמונה העליונה או החכמה העליונה ששמה כשמה, והדבק בה, לְמַה (פי' לצד, או לפי) שהיא כוללת כל תרי"ג מצות, כמו שאמרו (מכות כד א) בא חבקוק והעמידן על אחת, שנאמר (חבקוק ב ד) וְצַדִּיק בָּאֱמוּנָהוֹ יִחְיֶה, וֹבמקום אחר אומר (קהלת ז יב) הַסְכְמָה תְּחַיֶּה בְעַלֶיהָ. נמצאת אומר האמונה היא החכמה והחכמה היא האמונה, והיא

Chochma and Chochma is Emuna (like it says: הַּחָכְמָה תְּחַיֶּה בְעָלֶיהָ קּהלת ז בּ, וְצַדִּיק בָּאֱמוּנָתוֹ). This is the basic existence and

the life of a person. You are truly alive when you lean on Hashem with all your *Koach*, i.e., your *Sechel* (of your head). (The *Mishna* in *Chagigah* says<sup>14</sup> that watching your mind is called *Kavod Shamayim*).

Smart people work on *Emuna* and *Bitachon*. They last longer and are happier. Indeed, *Torah* and *Mitzvos* gives *Simcha* and long life. But in this *Dor* of: עַל מִי מִשׁנה סוֹף "we have no one to rely on, other than our loving Father in

Shamayim", we need much more stress on Sifrei Emuna and Shaar HaBitachon. All Korbanos have Semicha (leaning), and Korban is a Lashon of "Kirva" (closeness) to



R' Gershon (left) with his guest R' Moshe Chodosh (right) in Bussières

Hashem. You come close to Hashem when you lean on Him and have *Bitachon* in Him. Like the *Meshech Chochma*, who explains 15

that: וּבּוֹ תִּדְבָּק עקבינ "you shall **cling** to Him" means *Bitachon.* 

### NOVARDOK

Yahrtzeit of R' Gershon
Liebman *Zatzal*ר' גֵּרְשׁוֹן בֶּן ר' חַיִים אַבְרָהָם
כ"ט אדר א' תשנ"ז
R' Gershon *Zatzal* continued
THE *NOVARDOKER DERECH*:
TO EMULATE *MORDECHAI*HATZADDIK

This Shabbos (29 Adar) is the Yohrzeit of R' Gershon Liebman

Zatzal. It is known hat at the Levaya of R' Chaim Ozer Zatzal, R' Gershon was crying loudly: בְּקוֹל רָם at full volume. And R' Yaakov Galinsky Zatzal was once publicly crying:

סביבותיו של הקב"ה, שנאמר (תהלים פט ט) מִי כָמוֹךְ חֲסִין יָ-הּ וָאֱמוּנְתְךְ סְבִיבוֹתֶיךָ. ואומר (תהלים קמג א) בֶּאֱמֻנָתְךְ עֲנֵנִי בְּצִדְקָתֶךְ, כאלו משביעו. כך שמעתי מפי החסיד ר' יצחק בן הרב הגדול ר' אברהם זצ"ל שאמר משום אביו. 14 ביייים ביייים (בני) בל ביייים ביייים ביייים ביייים לי מיילי לי אברהם זצ"ל שאמר משום אביו.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> משנה חגיגה (ב א) **כֶּל הַמִּסְתַּכֶּל בְּאַרְבָּעָה דְּבָרִים**, רֵאוּי לוֹ כְּאַלוּ לֹא בָּא לְעוֹלָם, מַה לְמַעְלָה, מַה לְמַטָּה, מַה לְפָנִים, וּמַה לְאָחוֹר. וְכָל **שָׁלֹא חָס עַל כְּבוֹד קוֹנוֹ,** רָאוּי לוֹ שֶׁלֹא בָּא לָעוֹלָם.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> משך חכמה (על חמשה חומשי תורה, חובר ברצון אבינו שבשמים, מאת רבן של כל בני הגולה רבי מאיר שמחה הכהן מדווינסק זצוק"ל, פרשת עקב, עה"פ אָת ה' אֵלקֶיךְ תִּירָא אֹתוֹ תַעֲבֹד וּבוֹ תִדְבָּק, י כ) אֶת ד' וכו' וּבוֹ תִדְבָּק. רבינו משה (בספר המצות מ"ע ו) פירשו לענין להדבק בת"ח, והרמב"ן ביארו על הדבקות המיוחד ליחידים ישתוקקו לשמו בכל פעולותיהם ומחשבותיהם והמה מעון לשכינה. וזה אין מדרך המצוה על רמי המעלה לבד. **אמנם לדעתי היא מצוה פרטית** כוללת כל אנשי האומה כל אחד לפי ערכו, וזה מה שלא מצאנו בתורה רק רמזים עליה. **וזהו ענין הבטחון** שהפליג ירמיהו וקלל כל אשר שם בשר זרועו, ודוד בכל תהלותיו אחז בה, בד' בטחתי כו', בית ישראל בטחו בד', וישעיה אמר בטחו בד' עדי עד. והענין, כי יש בטחון מוסרי, כבטחון העם בהמלך, כי הוא ידאג למחסורם. ויש בטחון טבעי, כמו האשה תבטח בבעלה כי הוא ידאג בעד מחסורה. ויש בטחון יותר חזק, כבטחון הבן באביו המלך, כי ידאג בעדו, כמו שדואג עבור עניני עצמו ויזמין לו כל מחסורו, כל אלה הענינים נקבצו אצל השי"ת, הוא מלכנו, הוא אבינו, אם כן הוא יושיענו. ומסבת האמונה כי השם דבוק לנבראיו להכין להם טרפם וצרכם ולהגן עליהם מהמדוה והחולי והעדר הענינים הנדרשים, ומרגיש עליהם יותר ממה שמרגיש האדם, וכביכול בכל צרתם לו צר, והוא בעל היכולת האחד האמיתי, הנצחיי, ויודע כל מקריו ומצפוניו ועלילות בני אדם, אם כן הוא חושש לטובתם יותר מהם על עצמם, אם כן הלא יהיה האדם יושב בטח ושליו ושקט, ולא יעשה הסבות המוכרחות רק למה שהטילה על הנבראים גזירת הבורא יתברך. כמו שדבר בארוכה החסיד בשער הבטחון, **וזה הענין נקרא ובו תדבק, שכיון שיצייר האדם שהוא דבוק לההשגחה העליונה מהשי"ת**, ומרגיש השי"ת בעניניו יותר ממה שמרגיש האדם בעצמו, ורוצה בהצלחת האדם יותר ממה שחפץ לבב האדם בעצמו, וכמו שדרשו (שמות רבה ב-ט) על כי ידעתי את מכאוביו, ובאג"ב (אגדת בראשית פ' סה) על מה אקוב כו', אז האדם בטוח ונח ואינו דואג מאומה לעניניו, כי מה יועיל יכולתו נגד יכולת הבורא הדבוק עמו ומרגיש בהעדריו כביכול, **וזה נקרא דביקות**, והיא מצוה כוללת בבחינות שונות לכל אנשי האומה בלא הבדל, וכמו שאמרו על קרא רבים מכאובים לרשע והבוטח בד' חסד יסובבנו, אפילו רשע ובוטח בד' חסד יסובבנו (ילקוט תהלים ס"פ לב), שבענין שהוא בוטח יושיעהו ד' מצד החסד (וכו' וכו'), אבל ובו תדבק שבא אחר מצות יראה, הוא על הבטחון, שזה גדר האמיתי שלא לירא זולת השי"ת כי אינו מפחד משום אדם ואויב ושום סבה רק מהשי"ת, אחרי כי הוא בוטח בד' לבדו.

out loud, when they weren't respectful to a *Gadol B'yisroel*. **This was the** *Novardoker* **Derech**; **to emulate** *Mordechai HaTzaddik*. There were many *Talmidei Chachomim* in his *Dor.* but only one *Mordechai* who was

unafraid: and compared to Moshe Rabeinu. R' Gershon was a true: רוֹעָה נֵאֶמָן faithful Sheppard who cared more and risked everything for Kavod Shamayim. He always said that there is no Bedi'eved in Ruchaniyus, and he was like Mordechai who was: ראשׁ לַצַדִיקִים the number Tzadik. Although some Sanhedrin were: פּוֹרשׁ

פּוֹרֵשׁ Sanhedrin were: פּוֹרֵשׁ withdrew from him, he still remains: ראשׁ the number one Tzadik, and he is compared to myrrh, the #1 Besomim, and he is: שׁקּוּל כּנגד כּלִם as

great as everyone else put together. Being an *Ish Emes* also includes doing what your *Madrega* is fit to do, and not jumping too high, *Chas V'shalom*. When I recommend davening to be *Zoche* to be a *Mordechai*, an *Adam Gadol* told me that he wholeheartedly felt that this is *Gevaldig*. When you keep davening from year to year that you wish you can be a *Mordechai* and *Esther*, you are already plenty connected, and it is a *Gevaldige Zechus*.

#### Defying Tevah and Succeeding

The first time I came to France to visit R' Gershon, the Yeshiva had a special driver who wasn't really part of the Yeshiva. The driver picked me up at the airport, and started

telling me about "Rabeinu" (this is how everyone called R' He Gershon). remarked that there is a sneaking suspicion that Rabeinu travels overseas without his this passport, and driver was uncomfortable with this M'halech. He told me that whenever he drives Rabeinu to the airport, he alwavs asks him if he took along his passport. Rabeinu avoids confrontations or debates about his Shitos, and he says everything okay. "But do you have your passport or



the #1 Besomim, and R' Gershon's Matzeiva on Har HaMenuchos (near the he is: שָׁקוּל כּנגד כּלְם as Alter of Novardok, in the section of R' Ahron of Belz)

not? I want to see it!" and *Rabeinu* laughed. R' Gershon lived his life defying *Tevah* and succeeding. When you have Hashem in your head 24/7 and you have a high level of *Bitachon*, you are treated differently, and the Source of all *Hatzlachos* does wonders for you.

Rabeinu didn't know a word of French, yet he built at least fifteen Yeshivos in France. Many of our Gedolei Yisroel were in a different world when it came to Bitachon.

זְכוּתוֹ יָגֵן עָלֵינוּ, אָמֵן May his merit protect over us, *Amen* 



### To hear a clear recording of Rabbi Mandel's shiurim, call by dialing: USA 718 298 2077 / UK 0330-1170305 / Israel 072-398-2980 / Canada 647-797-0056

#### Here are the ID numbers for last week's Shiurim

### When the menu starts, press 9 and the Shiur ID right away or 130# for all shiurim Parshas Vayakhel-Parah 5785

| Shiur ID | Duration | Language |
|----------|----------|----------|
| 356159   | 6:26     | English  |
| 356897   | 6:00     | English  |
| 356898   | 5:13     | English  |
| 357462   | 42:36    | English  |
| 356900   | 4:28     | English  |
| 356937   | 4:38     | English  |
| 357469   | 8:15     | English  |
| 357470   | 4:04     | English  |
| 357471   | 5:24     | English  |
| 358463   | 45:29    | English  |

Thank You to all who already signed up for the Monthly partnership!!

- Rabbi Mandel will be Davening every Erev Rosh Chodesh for monthly donor's of minimum \$10.
- Any names given will be added to the list.
- To join please email your names to weinberger138@gmail.com or text 8482454278
- To set up a donation please click on this linkhttps://pay.banquest.c om/shaareibitachon
- or payments can be made via zelle congshbtegmail.com

### Questions To Rabbi Mandel



Is Therapy Over-Rated?

**Question:** Shalom *Chashuva* Rav Mandel. It such an honor to receive answers back from the Rav; I so appreciate receiving these. I listen to the shiurim all the time.

My question is about therapy. I feel like the therapy field is way too over-rated. But then it seems like wherever I turn, if any life issue comes up, therapy is the suggestion. Why is therapy such a fad? Do people really think it gives them the answers? So many people are so hard up on money, yet this is such a priority, and expensive! I am so confused about this business of spending 500nis for 50 minutes of spilling my gory details out to someone who is supposed to be give me all the answers to life's ups and downs; where it is almost impossible to do proper research on the therapist because the issues one goes for are private, yet putting full trust in the fact that they are trustworthy, and hope for the best that they are going to help... There isn't a solid formula for success in the field, the process is quite organic to some degree, and I wonder what the level of success is with regards to coming to terms with reality. Plus, the style of the psychobabble gets on my nerves. I would love some clarity from the wise Rav Mandel. Thank you.

Answer: Now, this woman sounds very smart and on-the-ball. I think she should say "bye-bye therapy". Steer away from it, and don't get involved. Unless it's cheap, etc. Some people like it; they like to talk, and it makes them feel good. Do you know how many *Gedolim* have said that it's a waste of time? R' Wainkrantz *Zatzal* told me that. He said that they shlep you because they want your money. R' Shmuel Birnbaum *Zatzal* didn't like it. There's a lot of company for those who don't like therapy. Rabbi Gisinger held they're all no-good. He told me it's like one out of a thousand. Personally, I think it's not all that bad; it's better than that, but it's not so simple, and she's got a good point. So keep away. It's dubious, at best. So why do you have to get involved in questionable things? Do something that's definitely good. She should learn *Shaar HaBitachon*.

I suspect that this woman has good *Kochos*. She has depth, and she'll understand a lot of people out there. She could probably be a great therapist herself, she's seen so many people, she has tricks and ideas. I would say she should get out there, and do things for the public. The *Shayla* is how. How to package herself. I once told this to a woman on the phone, and the next day she got a phone call to become a tenth-grade teacher in a Satmar school somewhere. She did it for a year, and she said that she had a great year. She was in her seventies already. She gave the kids *Emuna* and *Bitachon*, which is the thing that we want.

You sound like an intelligent person whose been through a lot, someone who has a lot to share with the public, etc. I really think you're capable of doing a lot. You are holding by: שִׁימֵשׁ כָּל צָּרְכוּ i.e., when a *Talmid* has done his utmost in improving himself; now it's time to start helping others. Maybe she should try even small things. Make a little *Vaad* for ladies, or to write something. That's what I would recommend.

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com