Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה לזכות ר' מאיר בן לאה



צו-פסח

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

Bitachon Weekly פרשת צו - פסח תשפ"ה

# To receive Bitachon Weekly by email send a request to: <a href="weeklybitachon@gmail.com">weeklybitachon@gmail.com</a>

### And now in Spanish bitajonsemanal@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400 Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com



And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 - 3898



Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur

### **Special Pesach Edition**







# BITACHON WEEKLY

פרשת צו – פסח תשפ״ה

#### IN THIS ISSUE

- THE TORAH BOOSTS UP THE EGO OF THE SINNER ESPECIALLY SINCE HE'S DOING TESHUVA
- BE MACHSHIV EVERY TINY RATZON TOV YOU HAVE AND DON'T LOOK DOWN AT PEOPLE, INCLUDING YOURSELF
- THE "ANI" MAKES THE BEST OF HIS CHEAP KORBAN AND ACTS LIKE A MELECH
- HOW IMPORTANT IT IS TO MAKE A CAREER OUT OF BEING M'CHAZEK PEOPLE
- THE IKAR IKARIM OF THE ENTIRE AVODA OF HUMANS IS THANKFULNESS
- TO TOLERATE AND APPRECIATE AND LOVE OTHERS YOU NEED A "FULL" HEART
- THE REAL BITACHON IS TO BE HAPPY WITH EXACTLY WHAT HASHEM GAVE YOU
- THE "DIRT" OF A HUMAN ARE HIS WORRIES AND ANXIETIES
- YOU ARE PURE AND WHOLE ONLY IF YOU HAVE TOTAL BITACHON
- KORBANOS ARE SIMILAR TO BITACHON
   WHICH MEANS TO BE CLOSE TO
   HASHEM
- WE START THE HAGGADAH WITH ZIKKUI HARABBIM
- A PERSON WAS CREATED TO GIVE TO OTHERS
- WHEN YOU GET A DIFFERENT MATZAV
   IN LIFE THAN YOU WANTED
- PEOPLE DON'T APPRECIATE NISYONOS
- STORIES OF NOVARDOK

A Baal

Teshuva

is broken

because

he sinned,

and that's

why he's

more real!

### פרשת צו

### הַיּטָאת ויח בּמְקוֹם אֲשֶׁר תִּשָּׁחֵט הַעֹלָה תִּשְּׁחֵט הַחַטָּאת The *Torah* Boosts Up the Ego of The Sinner Especially Since He's Doing *Teshuva*

When the: מוֹטָא sinner brings his *Korban Chatas*, in order to avoid embarrassing him, he *Shechts* his *Korban* in *Tzafon* (the northern side) which is the same place as the *Olah* (so onlookers will assume it's just an

Olah). (Gemara¹). Actually, he could have Shechted anywhere in the Azara (including Darom, south) and people will think it's a Shelamim, which can be Shechted in all parts of the Azara. Why is he limited to Tzafon where we Shecht the Olah? We can suggest that the Torah wants to boost up the ego of a: מוֹטָא sinner, especially since he's doing Teshuva.

Not only are we protecting his shame, but we're making him a "Ganzer Tzadik" who looks like he's bringing an "Olah" which is: מעוּלֶה שֶׁבְּקַרְבָּנוֹת the best Korban (Medrash²), and indeed: בְּמָקוֹם שֶׁבַּעֵלִי תְּשׁוּבָה עוֹמְדִים אֵין Teshuva are even GREATER than pure Tzaddikim! (afterwards, I discovered this Pshat in the Kli Yakar³). Look how the Torah wants an underdog to see himself; like a superior person! What a chutzpa! This sinner goes around like he's better than anyone else!

The fact that the *Torah* has to protect his dignity shows that despite the *Chazal* of: בְּמְקוֹם שֶׁבַּעֲלֵי תְּשׁוּבָה עוֹמְדִים Baalei Teshuva are even GREATER etc., people are still ashamed of their sins, and it's probably a *Zechus* for them (see *Rambam*<sup>4</sup>). We see how the *Torah* insists on him not having to be shamed in public, but the *Torah* wants him to look like he's better

#### than everyone else!

Imagine you know a wicked sinner who finally did *Teshuva*, and we give him "*Shelishi*" and make him sit in the "*Mizrach*" together with all

<sup>1</sup> סוטה לב ב, אמר רבי יוחנן משום רשב"י, מפני מה תקנו תפלה בלחש, כדי שלא לבייש את עוברי עבירה, שהרי לא חלק הכתוב מקום בין חטאת לעולה (לא קבע לשחיטת חטאת מקום בפני עצמו, שלא יבינו שהיא חטאת ומתבייש. רש"י).
<sup>2</sup> תנחומא צו (סי' א) ד"א זאת תּוֹרַת הָעוֹלָה (ו ב) למה נקרא שמה עולה שהיא עליונה מכל הקרבנות העולה היא העולה, תדע מי שהיה מביא חטאת הכהן נוטלה, וכך המנחה, וזבח השלמים לבעליהן, האשם לכהן, אבל העולה אין בריה טועם ממנה אלא כולה עולה להקב"ה שהוא עליון, לכן נקרא שמה עולה.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> כלי יקר עה"פ בָּמְקוֹם אֲשֶׁר תִּשָּׁחֵט הָעֹלֶה תִּשָּׁחֵט הַחַטָּאת (ו יח) המפרשים אמרו כדי לכסות על החוטאים כי יאמרו שעולה הוא מקריב, וזה טעם חלוש שהרי עכ"פ נגלה עונו כשיראו שאינו מקריבו כליל לעולה, ועוד שהרי העולה זכר וחטאת נקיבה, והנה בענין העולה יש אומרים שבאה על הרהור עבירה, ויש אומרים שהעולה מן אותן קרבנות אשר בְּלִי עָוֹן יְרֻצוּן (תהלים נט הונה בענין העולה יש בעולה צד כפרת חטא, טעמו של דבר כי הלב המונח בצד שמאל סבה לכל חטא, כי הלב חומד וכלי המעשה גומרין, על כן שחיטת שניהם בצפון, להורות כי לֵב הוּתַל הְטָּהוּ (ישעיה מד כ) וּמְצָפוֹן תִּפָּתַח הָרֶעָה (ירמיה א יד) המעשה גומרין, על כן שחיטת שניהם בצפון, להורות כי לֵב הוּתַל הְטָּהוּ (ישעיה מד כ) וּמְצָפוֹן תִּפָּתַח הָרֶעָה (ירמיה א יד) ולאומרים שאין העולה באה כי אם דורון, וראייתם ממ"ש (תהלים סו יג) אָבוֹא בֵיתְךְּ בְעוֹלוֹת, נוכל לומר כי החוטא אחר שנתן אל לבו לשוב בתשובה ולהביא חטאת לכפרה מאז הוא מרוצה וקרבנו מרוצה לפני הש"י כאילו הקריב עולה המעולה שבכל הקרבנות.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> רמב"ם הלכות תשובה (ז ח) בעלי תשובה דרכן להיות שפלים וענוים ביותר. אם חרפו אותן הכסילים במעשיהם הראשונים, ואמרו להן: "אמש היית עושה כך וכך, ואמש היית אומר כך וכך", אל ירגישו להן, אלא שומעין ושמחים ויודעין שזו זכות להם, שכל זמן שהם בושים ממעשיהם שעברו ונכלמים מהן זכותם מרובה ומעלתם מתגדלת. וחטא גמור הוא לומר לבעל תשובה זכור מעשיך הראשונים, או להזכירן לפניו כדי לביישו, או להזכיר דברים וענינים הדומין להם כדי להזכירו מה עשה, הכל אסור ומוזהר עליו בכלל הוניית דברים שהזהירה תורה עליה שנאמר (בהר כה יז) וְלֹא תוֹנוּ אִישׁ אֶת עֲמִיתוֹ.

Hashem

loves to

lift up the

broken

ones and

encourage

the worst

sinners

the biggest *Talmidei Chachomim* & *Tzadikim*; how odd that sounds to us. A person who sinned and did *Teshuva* gets extra *Schar* when he respects himself more than others, since he is breaking his *Midda* of *Shiflus* and going to the other extreme!

### וּמִכְנְּסֵי בֵּד יִלְבֵּשׁ עַל בְּשָׂרוֹ וּג Be *Machshiv* Every Tiny *Ratzon Tov* You Have and Don't Look Down at People, Including Yourself

When the *Cohen* does *Terumas HaDeshen* (lifting the ashes from the *Mizbeach*) he must wear his: מְכָנָסִיָּם pants. Actually, he must

wear all four *Bigdei Kehuna*, but only the pants are mentioned openly (even the K'sones is not mentioned by name. only: מדוֹ "his בד measurement"). The other Begadim are learned out from the: מְכְנָסָיָם pants. (Gemara<sup>5</sup>). מְכְנָסֵיִם Pants are the lowest of the four Begadim since they cover the lower parts. Why is Davka this mentioned, and not the: כָּתנֶת K'sones (robe) which is the main Beged, or the: מִצְנֵפֵת hat, which is

called: פּאָרֵי הַמּגְבָּעֹת פּקוּדי לט cn hats of ornamentation (a *Chashuva* description)? We see how the *Torah* gives a special *Chashivus* to the least *Chashuva* part of a person.

Just like Terumas HaDeshen (lifting of the ashes) which is exactly a: הַרָמָה an "uplifting" of the dirty ashes, so does the Torah only mention Davka the מִּכְנָסִיִּם pants; they are "lifted" and made Chashuv. It is indeed a Chashuva Lashon to give the "garbage" of the Korbanos (the leftover ashes) "Terumas" HaDeshen; being M'romem (uplifting) dirt?!

This is a big job for all of us, to be *Machshiv* every tiny *Ratzon Tov* that we have and not to look down at people, including ourselves!

Soon afterwards, the *Torah* speaks about a *Korban Mincha* which is for: דֵלִי דַלִים the poorest of the poor, and again it says a *Lashon* of: חָבָּרִים מְמֶנוּ בְּקַמְצוֹוּ the *Cohen* shall "lift" out a fistful of flour. You are *M'romem* (uplift) this lowly *Korban*, which isn't even of the simplest: בַּעֲלֵי חַיִים creatures, like birds (תּוֹרִים וּבְנֵי יוֹנָה) and you take a: קוֹמֵץ fistful which is a stingy *Bedi'eved* type of handful,

since it only fills 3 out of 5 fingers. And you are *M'romem* (uplift) this measly handful (וְהֵרִים בְּקַמְצוֹ) of such a lowly *Korban*.

Look how the *Torah* again and again builds up! And this tiny cheap *Mincha* is again glorified by lots of sifting (13x) (מְּסְלְתָּה) to make it extra fine and *Chashuv* and oil (מִשַּׁמְנָה) which symbolizes *Malchus*. Also, it has to be *Matzos* and not *Chametz*, like *Pesach*, *Zman Cheiruseinu* (the time

we were sent free) and a time that we act like kings.

### The "Ani" Makes the Best of His Cheap Korban and Acts Like a Melech

Look how the "Ani" (pauper) makes the best of his cheap Korban and acts like a Melech. This is also a Remez for anyone who feels: אַפֶּל Shafel and inferior, how he has to work on his Middos and go extreme and act like a Melech. Here, in the middle of the year, the "Ani" (pauper) is Zoche to have a mini Zman Cheiruseinu. He becomes "Ah Ganzer Yachsan" (an aristocrat) with a

3

.-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> יומא כג ב, אמר ריש לקיש, כמחלוקת בהוצאה כך מחלוקת בהרמה, ורבי יוחנן אמר, מחלוקת בהוצאה, אבל בהרמה דברי הכל עבודה היא, מאי טעמא דריש לקיש, אמר לך אי סלקא דעתך עבודה היא יש לך עבודה שכשירה בשני כלים, ורבי יוחנן גלי רחמנא בכתונת ומכנסים והוא הדין למצנפת ואבנט, ומאי שנא הני, מִדּוֹ בַד, מדו כמדתו, מכנסי בד לכדתניא, מנין שלא יהא דבר קודם למכנסים, שנאמר (ו ג) וּמְכָנְסֵי בַד יִלְבַּשׁ עַל בְּשֶרוֹ.

Bitachon Weekly פרשת צו - פסח תשפ"ה

A Baal

Teshuva

should view

hímself as

the highest

Le'chatchila

private Chag HaPesach which no one else has.

And this cheap Mincha is Kodesh Kodoshim! (קדש קַדְשִׁים הִיא כַּחַטָאת וַכָאֲשָׁם וּי) And the *Kli* Yakar says<sup>6</sup> that the Mincha is compared to the Chatas and Asham meaning that he is

great like a Baal Teshuva who: בַּמָקוֹם שַׁבַּעֲלֵי תַּשׁוּבָה עוֹמִדִים אֵין צַדִיקִים גִמוּרִים יכוֹלִין לַעֲמוֹד ברכות לד ב are even GREATER than pure Tzaddikim! A normal Tzadik who never sinned is only Kodesh, and a Baal Teshuva is Kodesh Kodoshim! We see how the Torah has a special place for Baalei Teshuva and Ani'yim (the poor). In Parshas Vayikra it says: אַדַם

בּי יַקְרִיב ויקרא א ב "an *Adam* shall bring". But by all the types of Baal Teshuva Korbanos it says "Nefesh", and by an "Ani" (pauper) it also says "Nefesh". This is strikingly similar to all the other forms of Chashivus the Torah gives their Korbanos.

### How Important It Is to Make a Career Out of Being M'chazek People

Look how Hashem loves the underdog and the: שבורי לב broken hearted. If you are ever M'ayen in (contemplate) Parshas Mishpatim.

> you'll see how the *Torah* is constantly sticking up for the Ger, the Yasom & Almana, the Levi; the whole Torah is full of being M'chazek! Even a Rasha, Chas V'shalom, it says: וָהָאֵלקִים יָבַקּשׁ את נרדף קהלת ג טו Hashem sticks up for the victim, even if the victim is a Rasha and the persecutor is a Tzaddik! (Chazal<sup>7</sup>). We see that being M'chazek people isn't a

sideline in Yiddishkeit. Being M'chazek is Mamash everything. How important it is to make a career out of being M'chazek people!

Rav Shach Zatzal told a story<sup>8</sup> he heard from

<sup>6</sup> כלי יקר עה"פ מַצוֹת תָּאַכֶּל בָּמָקוֹם קָדשׁ בַּחַצַּר אֹהֶל מוֹעֶד יאכְלוֹהַ (וּ ט) אמנם בחינת הנאכלת היא המצה, מצד היותו נקיה <sup>6</sup> מן השאור יש במצה צד קדושה, ע"כ מַצוֹת תֵּאָכֵל בִּמָקוֹם קָדשׁ, כי מצד בחינת המצה יש קפידא שיהיה המקום קדוש וכו'. ועל מ"ש מַצּוֹת תַּאָכֶל בָּמָקוֹם קַדשׁ נתן טעם ואמר קָדָשִׁים הָיא כַּחַטָּאת וְכָאָשָׁם. **כי החטאת והאשם הבאים על כפרת החטא נקראו** קודש קדשים, כי הצדיק גמור שלא חטא כלל קודש הוא לה', אבל החוטא ושב בתשובה הוא קודש קדשים, כי במקום שבעלי תשובה עומדים אין צדיקים גמורים יכולים לעמוד בה (ברכות לד ב), ורז"ל אמרו (יומא פו ב) שהעושה תשובה מאהבה הזדונות נעשין לו כזכיות, וזה מדרגה גדולה שאינו בצדיק גמור, מלבד שאר מעלות שזכרו רז"ל שם, ע"כ דין הוא שיהיה החטאת קודש קדשים, **וכן המצה צריכה מקום קדוש מזה הטעם, כי גם היא קודש קדשים** מצד הרחקת השאור שבעיסה המחלל קדושת האדם.

ויקרא רבה (כז ה) וָהָאֵלקִּים יָבַקָּשׁ אָת נָרַדָּף (קהלת ג טו) ר' הונא בשם רב יוסף אמר לעולם וַהָאֵלקִים יָבַקָּשׁ אָת נַרְדָּף $^7$ (קהלת ג טו). אתה מוצא צדיק רודף צדיק, וָהָאֵלקִים יָבַקּשׁ אֶת נָרְדַּף, רשע רודף צדיק, וָהַאָלקִים יָבַקּשׁ אֶת נָרְדַּף, רשע רודף רשע, וָהַאֱלֹקִים יָבַקֶּשׁ אָת נָרַדַּף, **אפי' צדיק רודף רשע, וַהַאֵלקִים יִבַקּשׁ אָת נַרְדַּף**, מכל מקום וַהַאֵלקִים יַבַקּשׁ אָת נַרְדַּף, רבי יהודה ב"ר סימון אמר בשם ר"י ב"ר נהוראי, לעולם הקב"ה תובע דמן של נרדפין מן הרודפין, תדע לך שכן הוא, שכן הבל ַנרדף מפני קין, ובחר הקב"ה בהבל, שנאמר (בראשית ד ד) וַיִּשַע ה' אֱל הֶבֶל וְאֵל מִנְחַתוֹ. נח נרדף מפני דורו, ולא בחר הקב"ה אלא בנח, שנאמר (נח ז א) כי אתר ראיתי צדיק לפני בדור הזה. אברהם נרדף מפני נמרוד, ובחר הקב"ה באברהם, שנאמר (נחמיה ט ז) אַתָּה הוּא ה' הָאֵלֹקִים אֲשֶׁר בָּחַרְתָּ בָּאַבְרָם. יצחק נרדף מפני פלשתים, ובחר הקב"ה ביצחק, שנאמר (תולדות כו ָכַח) רָאוֹ רָאִינוּ כִּי הָיָה ה' עִמֶּךְ. יעקב נרדף מפני עשו, ובחר הקב"ה ביעקב, שנאמר (תהלים קלה ד) כִּי יַעֲקֹב בָּחַר לוֹ יָ-הַ. יוסף נרדף מפני אחיו, ובחר הקב"ה ביוסף, שנאמר (תהלים פא ו) עדות ביהוסף שמו. משה נרדף מפני פרעה, ובחר הקב"ה במשה, שנאמר (תהלים קו כג) לוּלֵי משֶׁה בָחִירוֹ. דוד נרדף מפני שאול, ובחר הקב"ה בדוד, שנאמר (תהלים עח ע) וַיְּבַחַר בָּדָוִד עֲבְדוֹ. שאול נרדף מפני פלשתים, ובחר הקב"ה בשאול, שנאמר (שמואל א, י כד) הַרְאִיתֵם אַשֶּׁר בָּחַר בּוֹ ה'. ישראל נרדפין מפני האומות, ובחר הקב"ה בישראל, שנאמר (ראה יד ב) וּבָּרְ בָּחַר ה' לְהִיוֹת לוֹ לְעַם סְגַלָּה. רבי אליעזר ב"ר יוסי בן זמרא אמר, אף בקרבנות כך, אמר הקב"ה: שור נרדף מפני ארי, עז נרדף מפני נמר, כבש מפני זאב, לא תקריבו לפני מן הרודפים אלא מן הנרדפין, הה"ד (אמור כב כז) שור או כשב או עז כִּי יַוּלֵד.

מעשה על החפץ חיים שסיפר הגאון רבי אלעזר מנחם שך זצ"ל (הובא בספר לילות כימים, שבסדרת אוצרות האגדה לר'  $^8$ אהרן זכאי, ירושלים תשסו, פרק ט עמ' 45, רינון לב נדכה במשך כל ליל כיפור) בראדין היה בחור מבוגר כבן ששים, ר' הרשל קאמניצ"ר שמו, שעקב מחלת ריאה בה לקה, לא יכול היה להנשא. וסיפר לי הבחור, שבליל יום הכפורים לאחר אמירת שיר

R' Hershel Kamenitzer who was an *Elter'er Bachur* without a shidduch, how the Chofetz Chaim *Zatzal* spent hours on the night of *Yom Kippur* being *M'chazek* him and telling him about his own difficulties; how he was almost caught by the *Maskilim*, and how he had to marry a shidduch that wasn't

Le'chatchila for him. The big mistake people make, is that "aleph" (#1) in being M'chazek is: חֵיֶיךּ קוֹדְמִין you come first! Be M'chazek yourself first!

Those who take time every day, and for their *Mussar Seder* they write and rewrite their many *Maalos* and all the good happenings in their lives, become full of *Simcha* which flows over to help others. It's also important to

write and rewrite

Maalos and all the
penings in their
me full of Simcha
s over to help איל, מפאפא

also important to R' Yosef Greenwald, the Pupa Rav

t'a resign wrong in your life, and so discussing O

pinpoint what's going wrong in your life, and proving it a zero-problem; either by boosting your self-esteem, or playing down the whole

problem with *Bitachon*, and laughing at the *Hevel* (worthlessness) of looking for *Kavod*. (*Mesilas Yesharim*<sup>9</sup>).

#### TRUE STORY

As one of the first *Rabbeim* in Lakewood Cheder, I came to Williamsburg, together with the entire Cheder (about 60 children). It

was before *Pesach*, and we came to a *Matza* bakery, and also to see the Pupa Rav *Zatzal*. The first thing he asked was: "Do the boys learn *Mussar*?" And I said: "Of course, the *Rebbe* is always saying *Divrei Mussar*". He said that this isn't enough, and the *Mussar* should be learned *Davka:* בּסֵפֶר הַסֵפֶר from inside a *Sefer*, like 3 times a week *Orchos Tzaddikim*. We were

discussing 9-year-old boys.

\*\*
When I told this over to R' Nosson
Wachtfogel *Zatzal*, he was very impressed,

היחוד, עלו כל בני הישיבה על יצועם, והרשל זה נשאר בבית המדרש לבדו בהיכל הישיבה האפלולי והנטוש. אך, הנה הוברר לו כי לא לבדו היה. לפתע ניגש אליו רבן של ישראל החפץ חיים זצ"ל, והתיישב לצידו. במתק לשונו, החל החפץ חיים להעלות זכרונות מימי קדם, ולשוחח עמו על ימי ילדותו ועברו. סיפר החפץ חיים כיצד התייתם מאביו בגיל עשר, וכיצד גלה לבדו, נער יתום צעיר למקום תורה לוילנא. סיפר כמה נסיונות עברו עליו, הן בגשמיות, נסיון עוני ומחסור, והן בהתמודדות כנגד משכילי וילנא, שביקשו למשכו ברישתם. בהמשך השיחה, סיפר לו החפץ חיים כיצד הסכים לשידוך עם בתו של אביו חורגו, שהיתה גדולה ממנו בשנים, כדי לשמור על שלום הבית בין אמו לבעלה, ואילו בחור אחר מאותם ימים שהיה נחשב לעילוי, זכה לשידוך מאושר ולנדוניה בת עשרת אלפים זהובים.

בסופו של דבר, הוברר כי מחשבות אדם המה הבל. כספו של חברו ועסקיו הרחיקוהו מן התורה, ולבסוף הפסיד את כל כספו בענין רע, ונותר קרח מכאן ומכאן, אבוד משני העולמות. ואילו הרבנית של החפץ חיים, עזרה על ידו להקדיש את חייו ללימוד תורה ולהתעלות. הנה כי כן, רואים בעליל כיצד הקדוש ברוך הוא הוא המנווט את האדם, ואין אדם יודע מה טוב עבורו. הנה כל חיי ייחלתי, אמר החפץ חיים, לעזרת הקדוש ברוך הוא, ונוכחתי שהוא אוחו ביד ימיני ומנחני לטוב לי...

כך שוחח החפץ חיים לילה שלם עם הבחור העצוב והממורמר, במשך כל ליל היום הקדוש, מבלי שהשמיע באזניו ולו מלה אחת של דברי תורה או חרדת הדין, שיחה שכל כולה ניחומים. אכן כן, החפץ חיים, שבחשבון הנפש שהיה עורך היה סוקר כל מחשבה, וחרד כל כך לכל רגע שיצא לבטלה, החפץ חיים שמזכיר בכתביו את דברי הגאון מוילנא זצ"ל, שבכל מלה של תלמוד מחשבה, וחרד כל כך לכל רגע שיצא לבטלה, החפץ חיים שמזכיר בכתביו את דברי הגאון מוילנא זצ"ל, שבכל מלים בדקה, תורה מקיימים מצוה השוה יותר מכל מצוותיה של תורה, ואשר נטל בידו שעון והראה לדעת שניתן לזמר מאתיים מלים בדקה, ים של מצוות בשעה, עולם שלם בלילה, העביר כך את הלילה של יום הדין יום הכפורים לחזק ברכיים כושלות, ולהרנין לב נדכה. נוראים הדברים. (שימושה של תורה).

<sup>9</sup> מסילת ישרים (פרק כב) **והכבוד אינו אלא הבל הבלים** המעביר את האדם על דעתו ועל דעת קונו ומשכחו כל חובתו, ומי שמכירו ודאי שימאס בו וישנאו, והתהלות אשר יהללוהו בני האדם יהיו עליו לטורח, כי בראותו אותם מגדילים הלוליהם על אשר אינו בו באמת אינו אלא מתבושש ומתאנח על שלא די לו רעתו שחסרות ממנו המעלות ההם, אלא שיעמיסו עליו תהלות שקר, למען יכלם יותר. (ובסוף פרק יא כתב) והכבוד האמיתי אינו אלא ידיעת התורה באמת, וכן אז"ל אין כבוד אלא תורה שנאמר (משלי ג לה) בּבוֹד חֲכָמִים יִנְחָלוּ, וזולתה אינו אלא כבוד מדומה וכוזב הבל ואין בו מועיל, וראוי הנקי להנקות ולהטהר ממנו טהרה אז יצליח.

The

thankful

heart is a

full

person

who goes

out of his

way in

his love of

giving

and he said that the Pupa Rav is 100% right about learning: מָתּוֹךְ הַסֵּפֶּר from inside a Sefer. When I told this over to R' Gershon Liebman Zatzal, he was also very impressed

about the first question being: "Do you learn *Mussar*"?

### וְהָקְרִיב עַל זֶבָח הַתּוֹדָה חַלוֹת מַצּוֹת זִּיב The *Ikar Ikarim* of The Entire *Avoda* of Humans Is Thankfulness

A Korban Todah needs 40 breads along with the Korban itself. The holy Alshich says 10 that the reason why Mitzvas Bikkurim makes such a "Teram" and giant parade, with lots of marching and music, is because the Ikar Ikarim of the entire Avoda of humans is thankfulness. So we bring a Korban Todah with 40 לְחָמֵי תּוֹדָה

breads, which aren't brought with other *Korbanos*. And bread is a symbol of satisfaction, as it says: וְלָחֶם לְבַב אֲנוֹשׁ יִסְעָד

תהלים קד טו bread makes a person full. That's why the official *Bracha Min HaTorah* is *Bircas HaMazon* over bread.

Like it says: יָאָכַלְתָּ וְשֶׂבָעְתָּ וּבֵרַכְתָּ עקב when

you are full, then you shall bentch Hashem, and bentching is indeed a big "Teram" in the world of Brachos since you are full! There were 12 Lechem HaPanim (breads on the Shulchan), which symbolize 12 Shevotim. The Shevotim were also on the Choshen, as: אַבְנֵי מִלוּאִים Avnei Milu'im. The word: מַלוּאִים Milu'im (full) means that each Shevet filled his golden box, which symbolizes that he was full and satisfied with his OWN Derech in Avodas Hashem, and therefore had no Kin'ah. The Choshen

rested on the heart of *Ahron*, who was a: לֵב ישָׁשֶּׁמַח בִּגְדוּלַת אָחִיו heart that rejoiced with his brother's greatness. (*Chazal*<sup>11</sup>).

ספר תורת משה למוהר"ר משה אלשיך (תחלת פרשת כי תבוא) הנה בעיני כל רואי את כל החרדה ההיא אשר חרד הוא $^{10}$ יתברך על מצות בכורים הזאת, שיחרד איש מביתו ומעירו וילך רגלי באשכול ענבים אחד ומן התאנים ומן הרמונים מעט מזער לא כביר, וההיקש ביתר שבח מינים שנשתבחה בהם ארץ ישראל, וישם בטנא ועל כתף ישאנו אם דל ואם עשיר, ואפילו אגריפס המלך, ויתקבצו יחד כל בני עיר ועיר בחליל מכה, ומיני זמרה בשירי זמרה, ובכל עיר יבאו בה יצאו לקראתם זקניה ושופטיה ורבים שריה, לפי כבוד הנכנסים בהלל והודות לה'. וכה משפטם עד שערי ירושלים, בשור וקרניו מצופות זהב ועטרות זית, ובהגיעם בשערי ירושלים ירומו קול אומרים שמחתי באומרים לי כו' עומדות היו רגלנו כו' ככל הכתוב במשנה (בכורים פרק ג). ומה קול החרדה הזאת על פחות משוה חצי דינר? אמנם בשום לב אל מה שהגדילו רבותינו ז"ל בבראשית רבה (א ו) התמיהא הזאת, נבא עד תכונתה, באומרם בראשית ברא כו' בשביל מצות בכורים שנאמר בה "ראשית בכורי אדמתך" ברא אלקים את השמים כו', כי הלא יפלא מה גדלה המצוה הזאת שעליה לבדה נברא העולם? ....והן זאת כוונתו יתברך במצוה הזאת, כי הלא כי יראה האדם עצמו בארץ זבת חלב ודבש, שמן ודשן תחת גפנו ותחת תאנתו ואין מחריד, בתים מלאים כל טוב אשר לא מילא, כרמים וזיתים אשר לא נטע חטה ושעורה לרוב מאד, הלא ידיחנו יצרו בשרירות לבו לאמר כחי ועוצם ידי עשה לי את החיל הזה, על כן צוה לנו אלקי עולם ה' לבלתי נַאֲבֵד חלילה פן נשמן ונבעט, כי שנה בשנה נקח מראשית כל פרי האדמה ונשים בטנא והלוך נלך עד המקום אשר בחר ה' ולהניחו לפניו יתברך וכו', כאומרים לפניו יתברך לא לנו ה' לא לנו כי הכל שלך, ולהורות כי ממנו יתברך הכל. ועל כן צוה יתברך עשות את כל הכבוד האמור במשנה, למען יורו כי אינם כפויי טובה רק מכירים כי הכל שלו יתברך, ומביאים ראשית כל פרי דרך כבוד, כי זה כל מה שיבקש הוא יתברך על כל מה שברא. כי הלא כל העולם אשר ברא בעבור האדם לא היה כי אם למען יחזיק לו טובה ויהללנו ולא יהיה כפוי טובה, ובזה תלוי קיום כל התורה. שר השירים רבה (א נב) נָאווּ לְחָיֵיֶךְ בַּתֹּרִים וכו' ד"א בַּתֹּרִים בשני תארים, **בשני אחים, זה משה ואהרן שתוארן טובה זה** על זה, זה שמח בגדולתו של זה וזה שמח בגדולתו של זה. אמר ר' פנחס כתיב (שמות ד טז) וַדְבֶּר הוּא לַךְּ אֵל הַעם וָהַיָה ָהוּא יָהֵיֶה לָךְ לָפֶה, לתורגמן, וַאָתַּה תַּהָיֵה לוֹ לָאלֹהָים, וכי עבודה זרה נעשה משה לאהרן, דאת אמרת וָאַתַּה תַּהְיֵה לוֹ לָאלֹהִים? אלא כך אמר הקב"ה למשה: משה, כשם שמוראי עליך, כך יהיה מוראך על אחיך. והוא לא עשה כן, אלא (שמות ד כט-ל) וַיֵּלֵרְ משה ואהרן ויאספו את כל זקני בני ישראל וידבר אהרן את כל הדברים, הקיש כתפו לכתפו. שעדיין היה שמח זה בגדולתו של זה וזה בגדולתו של זה. **ומניין שהיה אהרן שמח בגדולת משה? שנאמר** (שמות דיד) וגם הַנָּה הוּא יֹצֵא לְקְרָאתָרְ וְרָאַרְ וְשְׁמַח בָּלָבּוֹ. תני רבי שמעון בן יוחאי, **לב ששמח בגדולת משה אחיו ילבש אורים ותומים, הה"ד** (תצוה כח ל) וְנָתַתָּ אֵל חשׁן המשפט את האורים ואת התמים והיו על לב אהרן. ומניין שהיה משה שמח בגדולת אהרן? שנאמר (תהלים קלג ב) כַּשׁמן ָהָטוֹב עַל הַרֹּאשׁ יֹרֶד עַל הַזָּקו זָקו אָהָרֹן, אמר רבי אחא, וכי שני זקנים היו לאהרן, דכתיב עַל הַזַּקו זָקו אָהַרֹן? אלא כיון שהיה

The

greater

the

person

the more

he is

involved

ín.

thanking

To Tolerate and Appreciate and Love Others You Need a "Full" Heart The only true: לֵב שֶׁשָׁמַח בָּגְדוּלַת אַחֵרִים heart that rejoices with another person's

greatness is the person who is full and satiated with his own lot. So now the Shevotim are a symbol of Lechem HaPanim (bread) because: לֹחָם לְבַבּ אֱנוֹשׁ יִסְעָד תַהְּלִים קְדַ טוֹ bread makes you full and they were "full" people; each Shevet fully appreciated his OWN Derech, and therefore they all tolerated and appreciated and loved each other. It is also interesting that a Cohen could eat a tiny piece of Lechem HaPanim and become full (Gemara<sup>12</sup>). This can symbolize the ability to be full even with super minimum and

The Real *Bitachon* Is to Be Happy with Exactly What Hashem Gave You

Just like the *Menorah* is a symbol for the

is a Mussar Haskel.

lights of *Chidushei Torah*, so does the *Shulchan* symbolize being a *Sameach B'chelko*, which is paramount in *Avodas Hashem* and is the real *Bitachon*; i.e., to be

happy with exactly what Hashem gave you.

The job of a Yid is to constantly overflow with thankfulness to Hashem. This area has to be colossal and unending. The Shulchan also symbolizes Malchus. (Rashi<sup>13</sup>). We have proven (in Bitachon Weekly many times) that the exact edge that a Melech has over his people is his Madrega of being more thankful than normal people. This is why Dovid made Sefer Tehilim, like it says: 1013

ג ה תהלים כג ה l am overflowing with thankfulness.

When a *Melech* davens *Shmoneh Esrei*, he bows down from the beginning to the end. (*Gemara*<sup>14</sup>). This is true *Malchus*. Notice how

רואה משה שמן המשחה יורד על זקנו של אהרן, היה דומה עליו כאילו יורד על זקנו של משה והיה שמח, לכך נאמר עַל הַזְּקְן זְקַן אַהֶּרֹן.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> יומא לט א, תנו רבנן, ארבעים שנה ששמש שמעון הצדיק וכו', ונשתלחה ברכה בעומר ובשתי הלחם ובלחם הפנים, וכל כהן **שמגיעו כזית יש אוכלו ושבע** ויש אוכלו ומותיר, מכאן ואילך נשתלחה מאירה בעומר ובשתי הלחם ובלחם הפנים, וכל כהן מגיעו כָּפּוּל, הצנועין מושכין את ידיהן.

ובפסחים ג ב, הנהו תלתא כהני, חד אמר להו הגיעני כְּפּוּל, וחד אמר הגיעני כזית, וחד אמר הגיעני כזנב הלטאה, בדקו אחריו ומצאו בו שמץ פסול. (וכתב בחידושי חתם סופר שם: הגיעני כְּפּוּל. לכאורה היה נראה דשוה בשוה היו הכהנים חולקים במקדש, ומצאו בו שמץ פסול. (וכתב בחידושי חתם סופר שם: הגיעני כְּפּוּל. לכאורה היה נראה דשוה בשוה היו הקסן הזה בעיניו נחשב לכזית אלא נ"ל שהכהן הגיעו כְּפּוּל ואמר לחביריו שהגיעו חלק קטן מאוד, ואמר לו אידך שהחלק הקטן הזה בעיניו נחשב קרא ה' שמך, כי שראוי לברכה בכל מקום, ועל דרך שאחז"ל הרואה זית בחלום שם טוב יוצא לו שנא' זית רענן יפה פרי תואר קרא ה' שמך, כי נתנו למשחה לגדולה שזכו לאכול משולחן גבוה. ואידך היה מבזה ואמר שבעיניו נחשב לבזיון וכלימה להתבזות עבור דבר מועט כזה, על כן קראוה זנב כמו תהיה לראש ולא לזנב, ואמר זנב הלטאה כידוע מדרכו להיות מפרכסת, נראה כחי והוא מת, וה"נ אמר הרשע הזה שנראה לפי הדמיון שהכהונה היא יקר ותפארת ובאמת היא לו בושה וכלימה, ובנפשו דבר כי באשר היה בו שחץ פסול ולא היה ראוי לה באמת נעשית לו סם המות, ככל עסק התורה ומצות שלא כראוי שנתהפכה לו לרועץ, ישרים דרכי ה' צדיקים ילכו בם).

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> רש"י בפרשת תרומה עה"פ וְעָשִּיתָ לּוֹ זֵר זָהָב סָבִיב (כה כד) **סימן לכתר מלכות**, **שהשולחן שם עושר וגדולה, כמו שאומרים** שולחן מלכים.

ובגמרא יומא (עב ב) אמר רבי יוחנן, שלשה זירים הן, של מזבח ושל ארון ושל שלחן (שלשה זירין נעשו בכלי הקודש, של מזבח סימן לכתר כהונה, ושל ארון סימן לכתר תורה, ושל שולחן סימן לכתר מלכות, שהשולחן הוא סימן לעושר מלכים. רש"י) של מזבח זכה אהרן ונטלו, של שלחן זכה דוד ונטלו, של ארון עדיין מונח הוא, כל הרוצה ליקח יבא ויקח. שמא תאמר פחות הוא, מזבח זכה אהרן ונטלו, של שלחן זכה דוד ונטלו. רבי יוחנן רמי, כתיב זר וקרינן זיר, זכה (ללמוד לשמה ולקיימה) נעשית לו זיר, לא זכה זרה הימנו (משתכחת ממנו).

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> ברכות לד ב, אמר רבי יצחק בר נחמני, לדידי מפרשא לי מיניה דרבי יהושע בן לוי, הדיוט כמו שאמרנו, כהן גדול תחלת כל ברכה וברכה, **המלך כיון שכרע שוב אינו זוקף**, שנאמר (מ"א ח נד) וַיְהִי כְּכַלּוֹת שְׁלֹמֹה לְהִתְפַּלֵּל וגו' קָם מִלְּפְנֵי מִזְבַּח ה' מִכְּרֹעַ עַל בְּרָכִּיו.

Ahron and his sons had all kinds of breads during the 7 days of *Milu'im*. Again, the name "Korban *Milu'im*" matches the **fullness** of breads, and when a person is full with a new job, he should appreciate it and be "fulfilled", not kvetching that it could be better.

### וּיִרְחַץ אֹתֶם בַּמָּיִם חּוּ The "Dirt" Of A Human Are His Worries and Anxieties

clean, pure baby (symbolized by the *K'ruvim*). נַפְּשִׁי כְּגָמֵל עֲלֵי אָמוֹ תַהַלִּים קְלֹא ב "I am like a baby in his mother's arms" is the main *Passuk* of *Bitachon*. (*Gr"a*<sup>16</sup>).

The main

Yesod of

Bitachon is

when it

changes the

person who

works at it

and makes

him a

happy

person who

is closer to

Hashem

### You Are Pure and Whole Only If You Have Total *Bitachon*

And מִקְנָה *Mikva* is the same word as: קיווי which means *Bitachon*, like it says: קוַה אֶל ה' hope to Hashem. Also, a *Korban* has

to be "Tamim", meaning without a *Mum* (blemish). Why doesn't it say: שַׁלֵּם whole? We can say that *Tamim* also means "Temimus" which is *Bitachon* and purity, like it says: תָּמִים "you shall be *Tamim* with Hashem". You are pure and whole only if you have total *Bitachon*; or else you are a nervous and worried person who doesn't truly trust in Hashem.

# Korbanos Are Similar to Bitachon Which Means to Be Close to Hashem

The whole idea of *Korbanos* (from the word *"Karov"*) is becoming "close" to Hashem, and: עִיקָר נְתִינַת הַתּוֹרָה בָּטָחוֹן the main reason we were given the

Torah was that we should acquire *Bitachon*. (*Gr*"a<sup>17</sup>). The *Meshech Chochma* says<sup>18</sup> that: "you shall cling to Him" means *Bitachon*; so "coming close" and "*Bitachon*" is

רש"י בפרשת תצוה עה"פ וְאֶת אַהֶרֹן וְאֶת בָּנָיו תַּקְרִיב אֶל פֶּתַח אֹהֶל מוֹעֵד וְרָחַצְתָּ אֹתָם בַּמִּיִם (כט ד) **וְרָחַצְתָּ, זו טבילת כל** הַ**גוף**.

<sup>16</sup> דברי אליהו (תהלים קלא, ומקורו בספר שפתי חן לר' חיים נאטענזאהן, וילנא תרס, דף מח א, והובא באורות הגר"א, עמ' קיט אות ג) שמעתי ששאלו להגר"א איך יהיה הבטחון בה'. ואמר, הלא כבר פירש לנו דוד המלך ע"ה (תהלים קלא ב) אָם לֹא שְׁיִיתִי וְדוֹמַמְתִּיִּ נַפְּשָׁי כְּנָמֻל עֲלֵי אָמוֹ כַּנָּמֻל עָלֵי נַפְשִׁי, פירוש כמו הגמול היונק משדי אמו, כאשר ינק די שבעו, אינו דואג ושם אל לבו אם יהיה לו מה לינק אחר שעה או שתיים כאשר ירעב. "כַּנָּמֻל" הזה עָלַי נַפְשִׁי, שאינני דואג כלל על מחר וליום אחר. וז"ש דוד המלך גם כן (תהלים כב י) מַבְּטִיחִי עַל שַׁדִי אִמִּי.

<sup>17</sup> הגר"א בביאורו למשלי עה"פ לְהְיוֹת בָּה' מִבְטַחֶךְ (כב יט) ועיקר נתינתו התורה לישראל הוא כדי שישימו בטחונם בה' וכו' והוא לפי שעיקר מהכל הוא הבטחון השלם והוא כלל כל המצות וכו' שזה אות על שריית השכינה בתוך בני ישראל.
<sup>18</sup> משך חכמה (על חמשה חומשי תורה, חובר ברצון אבינו שבשמים, מאת רבן של כל בני הגולה רבי מאיר שמחה הכהן מדווינסק זצוק"ל, פרשת עקב, עה"פ אֶת ה' אֱלֹקֶיךְ תִּירָא אֹתוֹ תַעֲבֹד וּבּוֹ תִדְבָּק, י כ) אֶת ד' וכו' וּבּוֹ תִדְבָּק. רבינו משה (בספר המצות מ"ע ו) פירשו לענין להדבק בת"ח, והרמב"ן ביארו על הדבקות המיוחד ליחידים ישתוקקו לשמו בכל פעולותיהם ומחשבותיהם והמה מעון לשכינה. וזה אין מדרך המצוה על רמי המעלה לבד. אמנם לדעתי היא מצוה פרטית כוללת כל אנשי האומה כל אחד לפי ערכו, וזה מה שלא מצאנו בתורה רק רמזים עליה. וזהו ענין הבטחון שהפליג ירמיהו וקלל כל אשר שם בשר זרועו, ודוד בכל תהלותיו אחז בה, בד' בטחתי כו', בית ישראל בטחו בד', וישעיה אמר בטחו בד' עדי עד. והענין, כי יש בטחון מוסרי, כבטחון העם בהמלך, כי הוא ידאג למחסורם. ויש בטחון טבעי, כמו האשה תבטח בבעלה כי הוא ידאג בעד מחסורה. ויש בטחון יותר חזק, כבטחון הבן באביו המלך, כי ידאג בעדו, כמו שדואג עבור עניני עצמו ויזמין לו כל מחסורו, כל אלה הענינים נקבצו אצל השי"ת, הוא מלכנו, הוא אבינו, אם כן הוא יושיענו. ומסבת האמונה כי השם דבוק לנבראיו להכין להם

The

more

you

hold

from

yourself

the

more

you can

help

others

the same idea. No wonder the *Parsha* of *Korbanos* is full of *Leshonos* (expressions) of *Bitachon*, like *Tamim* and: יַּיְרְחַץ (to bathe)

meaning to be whole and pure and close to Hashem. Distance from Hashem means: אַרְצִיוּת (involved in the "ground"), and the: אָרֶץ "ground" is dirty.

The *K'ruvim* are babies with wings, which can symbolize being whole and pure and heading for *Shamayim* vs. being dirty with the ground and its materialism and sins.

### חג הפסח

### הָא לַחְמָא עַנְיָא We Start the *Haggadah* with *Zikkui HaRabbim*

The *Rambam* says<sup>19</sup> that when all you think about is yourself, your entire *Yom Tov* can be a: שַּׁמְחַת כְּרֵיסו *Simcha* of your belly, *Chas V'shalom*. How much more so in our

generation, where there are millions of Yidden whose Neshamos are hungry for Yiddishkeit. Chesed in Ruchaniyus is by far

> much more urgent. We start the Haggadah with: הָא לַחְמָא עַנְיָא inviting guests, and we see how Chesed is #1 in the whole vital Mitzva of Sippur Yetzias Mitzrayim. So what kind of contribution are we offering those Ruchaniyus-Ani'yim, with "poor man's bread"?

The answer is that *Matza* is a *Ruchaniyus'dik* food, and we are offering *Ruchaniyus* for our guests. Like the woman who was: מַשְׁפִיעַ did *Kiruv* in the Ukraine, who complained when she was forced to leave before *Pesach*: "What kind of *Pesach* is there,

without having 150 guests who know nothing about *Yiddishkeit*?" אַשְׁרֵי חֶלְקָהּ Fortunate is her lot!

A Person Was Created to GIVE To Others Like the *Chovos Halvavos* says<sup>20</sup> that *Zikkui* 

טרפם וצרכם ולהגן עליהם מהמדוה והחולי והעדר הענינים הנדרשים, ומרגיש עליהם יותר ממה שמרגיש האדם, וכביכול בכל צרתם לו צר, והוא בעל היכולת האחד האמיתי, הנצחיי, ויודע כל מקריו ומצפוניו ועלילות בני אדם, אם כן הוא חושש לטובתם יותר מהם על עצמם, אם כן הלא יהיה האדם יושב בטח ושליו ושקט, ולא יעשה הסבות המוכרחות רק למה שהטילה על הנבראים גזירת הבורא יתברך. כמו שדבר בארוכה החסיד בשער הבטחון, וזה הענין נקרא ובו תדבק, שכיון שיצייר האדם שהוא דבוק לההשגחה העליונה מהשי"ת, ומרגיש השי"ת בעניניו יותר ממה שמרגיש האדם בעצמו, ורוצה בהצלחת האדם יותר ממה שחפץ לבב האדם בעצמו, וכמו שדרשו (שמות רבה ב-ט) על כי ידעתי את מכאוביו, ובאג"ב (אגדת בראשית פ' סה) על מה אקוב כו', אז האדם בטוח ונח ואינו דואג מאומה לעניניו, כי מה יועיל יכולתו נגד יכולת הבורא הדבוק עמו ומרגיש בהעדריו כביכול, וזה נקרא דביקות, והיא מצוה כוללת בבחינות שונות לכל אנשי האומה בלא הבדל, וכמו שאמרו על קרא רבים מכאובים לרשע והבוטח בד' חסד יסובבנו (ילקוט תהלים ס"פ לב), שבענין שהוא רבים מכאובים לרשע והבוטח בד' חסד יסובבנו (ילקוט תהלים ס"פ לב), אבל ובו תדבק שבא אחר מצות יראה, הוא על הבטחון, שזה גדר האמיתי שלא לירא בוטח יושיעהו ד' מצד החסד (וכו' וכו'), אבל ובו תדבק שבא אחר מצות יראה, הוא על הבטחון, שזה גדר האמיתי שלא לירא זולת השי"ת כי אינו מפחד משום אדם ואויב ושום סבה רק מהשי"ת, אחרי כי הוא בוטח בד' לבדו.

19 רמב"ם הלכות יו"ט (ו יח) וכשהוא אוכל ושותה חייב להאכיל לגר ליתום ולאלמנה עם שאר העניים האמללים, אבל מי שנועל דלתות חצרו ואוכל ושותה הוא ובניו ואשתו, ואינו מאכיל ומשקה לעניים ולמרי נפש, **אין זו שמחת מצוה אלא שמחת כריסו**, ועל אלו נאמר (הושע ט ד) זָבְחֵיהֶם כְּלֶחֶם אוֹנִים לָהֶם כָּל אֹכְלָיו יִטַּמָּאוּ כִּי לַחְמָם לְנַפְּשָׁם, ושמחה כזו קלון היא להם, שנאמר (מלאכי ב ג) וְזַרִיתִּי פֶּרֶשׁ עַל פְּנֵיכֶם פֶּרֶשׁ חַגִּיכֶם.

<sup>20</sup> חובות הלבבות שער אהבת ה' (פרק ו) וראוי לך, אחי לדעת, כי זכיות המאמין, אפילו אם יהיה מגיע אל התכלית הרחוקה בתקון נפשו לאלקים ית', ואלו היה קרוב לנביאים במדותם הטובות ומנהגיהם המשובחים והשתדלותם בעבודת הבורא בתקון נפשו לאלקים ית', ואלו היה קרוב לנביאים במדותם הטובה ומישר הרשעים אל עבודת הבורא, שזכיותיו נכפלות ואהבתם הזכה בו, אינם כזכיות מי שמורה בני אדם אל הדרך הטובה ומישר הרשעים אל עבודת הבורא, שזכיותיו נכפלות בעבור זכיותם בכל הימים ובכל הזמנים. והמשל בזה משני סוחרים הגיעו אל המדינה, הרויח אחד מהם בסחורה אחת שהיתה בידו עשרת כפלי הקרן, והיה הכל מאה זוז. והרויח השני כפל אחד בלבד, והיו לו סחורות רבות והגיעו לידו עשרת אלפי זוזים. והיה ריוח הסוחר הראשון עם רוב כפלי הריוח תשעים זוז ועשרה חלקים מאחד עשר חלק בזוז, והיה ריוח הסוחר השני חמשת אלפים זוזים עם מעט כפל הריוח. וכן, אחי, מי שאין מתקן אלא נפשו בלבד, תהיה זכותו מעטה, ומי שמתקן נפשו ונפשות רבות, תכפל זכותו כפי זכיות כל מי שיתקן לאלקים, כמו שאמרו רז"ל (אבות ה יח) כל המזכה את הרבים אין נפשו ונפשות רבות, תכפל המודים במדים במדים במדים בידים אין בשרות בידים אין בשור בידים אין בידים בידים אין בידים ב

הַחֲזֶק בַּמוּסַר

אל תרף

נָצְרֵהַ כִּי הִיא

משלי ד יג

Grab onto

Mussar, it is

your LIFE!

HaRabbim is better than acquiring high Madregos, even Nevua! R' Chaim of Volozhin says<sup>21</sup> that a person was created to give others. This is the very essence of a human being! And this is why those who leave their home town & their big Yeshivos in order to do for Klal Yisroel in some far-off-

place are known to be happiest people!

And even if we seem to do very little for others, and we are losing time from becoming great in *Torah*, it is still much more *Chashuv* since we are "givers", which is our main reason for existence.

# Becoming "Complete" Is More Chashuv Than Additional Knowledge

Similarly, the *Chovos Halvavos* says<sup>22</sup> that doing "less" but being "pure" is much greater than doing a lot without purity. How important is *Limud HaMussar*, and what a: הֻּפְּטֵד נָּדוֹל great damage comes to a *Ben-Torah* if he learns long hours without *Mussar*. R' Yisroel Salanter was asked why he allowed his

Talmid, the Alter of Kelm, to learn so much Mussar, when he had the potential to become a much bigger Gadol B'torah.

R' Yisroel answered him<sup>23</sup> with the *Halacha* of "breaking bread"<sup>24</sup>. When you have a choice whether to say the *Hamotzi* on a smaller roll that is: שַׁלֵּם complete, or a larger

piece of *Challah* that is cut, you make the *Bracha* on the: שָׁלֵם complete roll; a complete roll is considered more *Chashuv* than a larger bread that is incomplete. Similarly, my *Talmid* may not end up as "big" as he could have been. But his hours of learning *Mussar* will make him more of a "complete" person, which the *Torah* considers more *Chashuv*.

שֶׁלֹא הַסְפִּיק בְּצֵקָם לְהַחֲמִיץ הגדה של פּסח When You Get a Different *Matzav* in Life Than You Wanted Our forefathers were trying to make normal *Chametz* bread, but they didn't get a chance to finish their job, and suddenly they were left with *Matza*. This is a lesson in life; how a person should live with *Ratzon Hashem* and

<sup>21</sup> ספר נפש החיים (יראת ה' לחיים, להגאון האמיתי פאר הדור ומופתו, כקש"ת מו' חיים נ"ע האב"ד ור"מ דק"ק וולאזין, הקדמת ר' יצחק בן מרן הגאון המחבר נ"ע, ד"ה בכל דרכיו) והיה רגיל להוכיח אותי על שראה שאינני משתתף בצערא דאחריני, וכה היה דברו אלי תמיד, **שזה כל האדם לא לעצמו נברא, רק להועיל לאחריני ככל אשר ימצא בכחו לעשות**.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> חובות הלבבות שער יחוד המעשה (פרק ו) כי כבר קיבצתי לך בשער הזה כל שרשי מפסידי המעשים המיוחדים לאלקים וכו<sup>1</sup> על כן אתה צריך להישמר מהם בכל יכלתך, אולי יהיה מעשך שלם לאלקים ומיוחד לשמו, ויהיה רצוי ומקובל אצל הבורא קיבול טוב. ונהוג בו מנהגך בעניני עולמך, כי אתה חושב על הטוב שתמצא במיניהם, ואשר יהיה רחוק מן הפגעים בהם, ומנוקה מן הזיוף, וזך מן הבלבול. וכיון שאתה עושה זה בעניני עולמך הַכֶּלֶה, כל שכן שתעשה כפלים בעניני אחריתך הקיימת ובמה שתתקרב בו אל האלקים. והשתדל בכחך לזכך מעשיך, ואם ימעט, יותר ממה שתשתדל שיהיה רב בלתי זך, כי המעט הזך הוא מעט, ואין בו תועלת

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> מעשה עם ר' ישראל סלנטר (מצאתי בעלון שבועי אורות עמנואל, עמ' 129 באוצה"ח) רבי ישראל סלנטר מחולל תנועת המוסר דיבר פעם עם רב אחד בשבחו של תלמידו רבי שמחה זיסל מקלם שהוא ירא שמים ואדם שלם במדותיו. העיר על זה בן שיחו: אילו לא היה רבי שמחה זיסל משקיע כל כך את זמנו כוחותיו וכשרונותיו בעבודת המוסר אלא בלימוד התורה היה נעשה גדול הדור. השיב רבי ישראל: הלכה היא בשו"ע, אדם שמונחים לפניו חלה שלמה קטנה, ופרוסה גדולה, יברך על השלמה הקטנה ולא על הפרוסה, אף שהיא גדולה יותר. מכאן, סיים רבי ישראל, שלהיות 'שלם' עדיף מלהיות 'גדול'.

ים שלחן ערוך הלכות בציעת הפת (או"ח קסח א) היו לפניו חתיכות של פת, ופת שלם, מברך על השלם, אפילו הוא פת קיבר (פי' לחם שאינו נקי) וקטן, והחתיכות פת נקיה וגדולה.

The

greatness

of a

person is

only

through

the tests

that he

passes

not his own *Ratzon*. **Mankind is always** being tested with getting a different *Matzav* than what you originally wanted. \*\*

Your wife and/or children aren't the way you want. In fact, they can often be just the opposite, to add insult to injury! The same with your job that turns out lousy, or the house and/or car that you bought. How often are people's lifelong dreams shattered in their faces! "I was hoping to become a big

Talmid Chochom / or a millionaire / or having a normal balanced life... and I get just the opposite.

Or sudden changes in relationships: "We used to do so well, and now?!" Help!! Surprise! Surprise! From the warm cozy *Bais Medrash*, we're freezing in Siberia, *Rachmana Litzlan*, or worse, *Hashem Y'racheim*; or from perfect health, suddenly a new painful and/or worrisome *Matzav*. Money problems, no more comforts, no more friends, no more marriage, *Rachmana Litzlan*.

My brain doesn't work the way it used to! My feet! My abilities; downhill, Hashem Y'racheim. Like: עלְרָ חָדָשׁ שׁמוֹת א a sudden new monarch, and all my problems begin. These are all tests Min HaShamayim and a Baal Bitachon keeps learning Mussar and doesn't suffer the way the rest of the world suffers. ("I have no more Koach! No more patience!")

Never look at the past and miss it and kvetch about the present. Instead, **remember you** 

were working on *Chametz* and it became *Matza*. *Chametz* is: אָסוּר בְּמֵשֶׁהוּ (even a drop of it forbids the whole mixture). Don't even think a drop about your past. And *Matza*, you get a *Mitzva* for every bite. The more you cherish (and chew) and respect and accept your present (despite all the pain) the more *Schar* you get.

You love every second of pain and inconvenience. You're the real *Oved* 

Hashem. You're a: וַיִּדֹם אַהְרֹן (like) Ahron who was silent during his pain. We all have constant: יַּדֹם אַהְרֹן opportunities, and we can actually become great like Ahron HaCohen himself. Keep "chewing" those Matzos and be M'kabel Yissurim B'ahavah. Of course, you need plenty of work to realize all the good fortune that you have!

### People Don't Appreciate Nisyonos TRUE STORY

A Yungerman who had spent Pesach with his large extended family, noticed

how one girl was way-ahead of everyone else. They were all frum, and plenty of: מְצוּיָינִים stars in the family. But this girl was at war, since she was quite old, and she needed a shidduch. She had *Shteiged* loads, from being a nice and frum but carefree person, into a piece of fire, since she was always seen with a *Tehilim*.

People don't appreciate *Nisyonos*. They don't realize that a *Nisayon* wakes you up, and activates your *Kochos*. *Madregas HaAdam* writes<sup>25</sup> such powerful *Yesodos* about the

25 מדרגת האדם (מאמרי הסבא מנובהרדוק, רבי יוסף יוזל הורביץ זצלל"ה, הוצאה חדשה ירושלים תשסב. מאמר נקודת האמת, פרק ד, עמ' רלט ד"ה אלא) כי עיקר תועלת האדם הוא רק מן הנסיון, לכן קפץ עליו רוגזו של יוסף, כי רק מנסיונות רצופות ותכופות יתעלה האדם, כמו שאמר הכתוב (וירא כב יב) עַתָּה יָדַעְתִּי כִּי יְרֵא אֱלֹקִים אַתָּה, הרי שדוקא "עתה" נעשה לירא אלקים, כי הדעת האמתי לא היה חסר לו מקודם, אלא שהיה חסר לו הבפועל, וע"י הנסיון הוציא כחותיו מכח אל הפועל. לכן מיד כשבקש יעקב לישב בשלוה, היינו לנוח מעט מנסיונות רצופות, מיד קפץ עליו רוגזו של יוסף, לא בתור עונש, אלא בתור שמירה, שלא יטעה בדרכו, מפני שרק בנסיון הוא ההצלחה. וזהו מה שסיים המדרש "לא דיין לצדיקים שנוחלין עוה"ב, אלא שרוצין לישוב בשלוה בעוה"ז", לא מטעם עין רעה ח"ו, אלא מטעם שזהו כל ההצלחה שיעמוד בנסיון, וזהו כל הבחינה על אהבתו הטהורה לאלקים. ומפני זה צריך האדם להיות משתוקק הרבה לנסיונות רצופים ותכופים, כי רק המה האמצעים

11

greatness of *Nisyonos*; you'll almost want them.

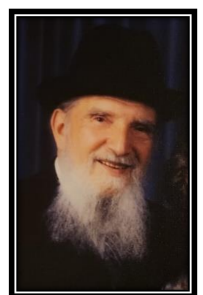
# NOVARDOK

### רַבּי יַעֲקֹב קָאפָּל בֶּן מֵאִיר עַקִיבָא פּסְטֶרְנַק זַצַ"ל R' Yaakov Koppel Pasternak *Zatzal* כ"ג נִיסָן תשנ"ג

On Monday after Pesach (Isru Chag) is the

Yohrzeit of R' Yaakov Pasternak Zatzal. He was a Novardoker who was a Rav in Kensington. He was a *Rav* to many modern types of Americans, and his Levaya was packed with them. He was also very short and was also much loved, yet very strict. When the boys would get out of hand, he would say: "Don't mess with me, I was in Siberia". A typical fearless Novardoker, he was very smiley and friendly. He had loads of serious personal Yissurim, yet he was total Simcha. Despite his advanced years, he

would dance at *Chasuna's* like a young *Bachur*. You could never tell that he went through so much *Tzaros* in his life. He was



R' Yaakov Koppel Pasternak

very outgoing and warm, a real "people's person". He was *M'karev* everybody, and at his *Levaya* there were many American *Baal Teshuva* boys who he had been *M'karev*. He was always crisp and energetic.

He told me that the long hours of *Limud HaMussar* that he had, saved his life. He said to me: כָּל זְמַן שֶׁאַתָּה אוֹחֵז אַתָּה נִיצָל (a person who is drowning in the ocean, while he holds on to the raft, he's saved). While you keep

learning *Mussar* you'll be okay. As soon you stop, you're in trouble, *Chas V'shalom*. The two main descriptions of *Novardok* were having *Bitachon* and not needing *Kavod* (approval) from people. When these two issues are in check, life becomes delightful.

Although R' Yaakov Pasternak Zatzal was a Novardoker, he still told his children to stand up straight. The Alter of Slabodka once bought special spectacles for a Talmid who wasn't standing straight<sup>26</sup>. They had no temples,

and you could only wear them if you straightened your back to balance them on your nose.

המגיעים את האדם למדרגות הגבוהות. וכמו שאי אפשר לאדם לעלות למגדל גבוה בלא סולם, כך א"א להגיע למדרגה גבוה בלא נסיון, וכיון שהנסיון הוא הדרך, לא דיין שנוחלין על ידם העוה"ב, והיו צריכין מפני זה לחבב הנסיונות ולהשתוקק אחריהם, בלא נסיון, וכיון שהנסיון הוא הדרך, לא דיין שנוחלין על ידם העוה"ב, ואין מקום להרהור וספק, כי הוא דבר ודאי וברור כשמש ולסוף רוצים לישב בשלוה, שעובר במחשבתם ספקות בהדרך הזה, ואין מקום להרהור וספק, כי הוא דבר ודאי וברור כשמש שרק זו היא הדרך, כמו שאמר הכתוב (ויחי מט טו) וַיַּרְא מְנֻחָה כִּי טוֹב וגו' וַיֵּט שָׁכְמוֹ לְסְבַּל, כי רק ע"י הסבלנות יגיע לחיים הכוחנים

<sup>26</sup> ספר המשגיח ר' מאיר (מסכת חייו, פעלו, ודרכו החינוכית של מרן הגה"צ רבי מאיר חדש זצ"ל, כתבה בתו, הרבנית שולמית אזרחי, עמ' 47) הגאון רבי אייזיק שר, חתנו של ה"סבא" וראש ישיבת סלבודקה, זכור לכל כאדם, שהליכתו זקופה ומבטו כלפי מטה. מספרים, כי בצעירותו היה הולך שפוף כשגבו כפוף. ביקש ה"סבא" להביאו לידי כך שיזדקף. מה עשה? הוא קרא לרבי אייזיק, נתן לו סכום כסף, והורה לו: לך, וקנה לך משקפי "פוֹנסנֶה". היו אלה משקפיים נכבדות, כאופנת הימים ההם, משקפיים ללא ידיות, עם מצבטים הנתפסים על גבי האף, והן מחייבות עמידה זקופה לבל ייפלו ארצה.

עשה התלמיד כפי שנצטווה, אך לאחר זמן קצר נפלו המשקפיים ונשברו, והוא התהלך אבל ומבויש. קרא לו ה"סבא", הושיט לידו שנית את הסכום הדרוש, ושלח אותו לרכוש משקפיים חדשות. הפעם היה רבי אייזיק זהיר יותר. הוא התהלך זקוף. דרוך, לבל ייפלו המשקפיים ויישברו. כך הקנה לעצמו את ההליכה הזקופה. שנים רבות לאחר מכן, בשעה שרבי אייזיק עצמו מבקש היה להשפיע על תלמיד כי יזדקף, היה טופח לו על הגב, ומצטט, במובן מושאל, את הכתוב: עַשָּה הָאֱלֹקִים אֶת הָאֶדֶם יָשָר. (קהלת ז כט).



# To hear a clear recording of Rabbi Mandel's shiurim, call by dialing: USA 718 298 2077 / UK 0330-1170305 / Israel 072-398-2980 / Canada 647-797-0056

#### Here are the ID numbers for last week's Shiurim

## When the menu starts, press 9 and the Shiur ID right away or 130# for all shiurim Parshas Vayikra 5785

| Shiur ID | Duration | Language |
|----------|----------|----------|
| 359860   | 4:31     | English  |
| 359861   | 5:57     | English  |
| 360283   | 43:58    | English  |
| 359864   | 6:03     | English  |
| 360284   | 6:41     | English  |
| 360285   | 6:23     | English  |
| 361300   | 39:15    | English  |
| 360286   | 1:59     | English  |

Thank You to all who already signed up for the Monthly partnership!!

- Rabbi Mandel will be Davening every Erev Rosh Chodesh for monthly donor's of minimum \$10.
- Any names given will be added to the list.
- To join please email your names to weinberger138@gmail.com or text 8482454278
- To set up a donation please click on this linkhttps://pay.banquest.c om/shaareibitachon
- or payments can be made via zelle congshbtegmail.com

# Questions To Rabbi Mandel



#### How Do I Start a Vaad

**Question:** Thank you so much for your answer to my previous question. This is the second time the Rav suggested I go into some type of *Kiruv*. I asked a completely different question about 2-3 months ago, and he said the same thing.

I like the idea of starting a lady's *Vaad* for *Shaar HaBitachon* in my neighborhood. But what does that look like? We get together and read? How is a *Vaad* run? Or can the Rav direct me to someone who knows how to do these things so I can ask these details? Thank you.

Answer: Try to do some homework. But start off with people who are close to you, people that have from you. Like people who ask you *Eitzos*, start with them. And start small. The *Vaad* doesn't have to have a lot of people. If you have 2-3 people, that's beautiful. I have a 23-year-old single girl giving a *Vaad* twice a week for five women (one of them, I believe is 53 years old. This 23-year-old girl is giving her a *Vaad*). She does it twice a week, in Milwaukee. And she has a *Vaad!* How does she run it? She takes my "stuff", and she says it over! And in her own words, her own style, etc. You can do that. Or you can add your own things. Whatever you enjoy. Whatever you're good at. Or, if you overcame anything in life, that's an important thing; that would be something you would want to give over to the public. Whatever you like. Make it *Geshmak!* 

Ask around, if there are any other women doing it. You want to get together and read? Read! People want to have a good time! Do you know how I run my *Vaad*? At my *Vaad*, we serve beer! A *Vaad*? Get food out there! Ladies, get out your culinary abilities! Always food! Don't forget that. Potato chips, popcorn, whatever you want; leftover cholent (just kidding) make it *Geshmak*. Pickles. Food is always a good thing. You don't have to; but make it a type of social get-together.

Let each woman say their latest *Hashgacha Pratis* story. That's a legal *Vaad!* One *Hashgacha* story from each person, and it's done. Or 2-3 stories, depending on how much time you have. Try to invite the people who live near you, so it will be easy for them. And make them feel good, "Oh, I'm so happy you came!". People like to be wanted; they want to be part of something. Make it a club, make it *Geshmak*.

I don't know you. But I suspect that you'd be great! And you should view yourself, that all your successes, in all areas, should be in front of your eyes. That's your *Mussar Seder*, according to R' Yerucham Levovitz *Zatzal*. Go over that constantly. All my success in life, all the compliments I ever heard about myself (and start believing them!) and never even dream that there may be something not-so-perfect. Throw it out! You're perfect! Better a positive lie than a negative truth. Build yourself up a lot, so it will be easier for you to move on it.

Inquire around what do people do. This is what I know so far. And I give you a *Bracha* that you'll have tremendous *Hatzlacha*.

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com