Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה לזכות ר' מאיר בן לאה



שמיני

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

## To receive Bitachon Weekly by email send a request to: <a href="weeklybitachon@gmail.com">weeklybitachon@gmail.com</a>

### And now in Spanish bitajonsemanal@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400 Option 1,4,93

www.kolhalashon.com



And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 - 3898



Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur



# BITACHON WEEKLY

פרשת שמיני תשפ"ה

#### IN THIS ISSUE

- I TRIED TO BE POSITIVE, YET I DIDN'T SEE A *YESHUA*
- HASHEM SEES YOUR POTENTIAL GREATNESS TO BECOME AN "AHRON"
- SHED YOUR PAST MISTAKES AND START ANEW AS IF YOU WERE JUST BORN
- DON'T BE NIS'PAEL FROM YOUR PAST FAILURES, AND THINK ONLY OF THE FUTURE, AS IF YOU JUST STARTED WORKING ON BITACHON
- BEING "SMART" MEANS HAVING BITACHON
- "CHEIRUS": BE "FREE" OF CRITICIZING YOUR CHILDREN (AND YOURSELF)!
- KEEP REMEMBERING AND THANKING AGAIN AND AGAIN FOR ALL YOUR YESHUOS
- DAVKA THE PERSON WHO KVETCHES MOST IS CUT OUT TO BECOME "KING" IN THANKFULNESS
- YOUR CHESRONOS MAKE YOU TRULY GREAT WHEN YOU OVERCOME THEM (EVEN JUST TRYING)
- STORIES OF NOVARDOK BUMPING INTO THE DEAD HOW BITACHON CAN CHANGE YOUR LIFE

### פרשת שמיני

#### וַיִּשָּׂא אַהָּרֹן אֶת יָדָו אֶל הָעָם וּיְבָרֲכֵם טּכּב וַיְבָרֲכוּ אֶת הָעָם טּכּג וַיִּדֹם אַהְרֹן יג I Tried to Be Positive, Yet I Didn't See a Yeshua

Twice *Ahron* gave the most beautiful *Brachos* to *Klal Yisroel*; *Birchas Cohanim*: יָבֶרֶכְּךָ, יָאֵר

ויִהִי נֹעַם :and וִיהִי נֹעַם may the sweetness of Hashem be upon you, and: יָהִי רָצוֹן שֵׁתִּשְׁרֵה שָׁכִינָה the Shechina should בָּמַעֲשֵׂה יָדֵיכֶם rest upon your handiwork. And what happens to him riaht afterwards? וַתַּצָא אֲשׁ וַיַּמתוּ י ב His two sons, who were Kodesh Kodoshim Mamash, the biggest Tzaddikim in Klal Yisroel, his pride and joy, suddenly get burned alive! זו תורה וזו שכרה Is this the reward for someone who keeps the Torah?? Is this what you get for being positive? What happened to: וַאֶבַרְכָה מִבָּרֵכֵיך

ערוב ג Hashem's promise to bless all those that bless *Klal Yisroel*, and the rule that: פָל פֹהֵן שֶׁמְּבָרֵךְ מִתְבָּרֵךְ מִתְבָּרֵךְ מִתְבָּרֵךְ מִתְבָּרֵךְ מִתְבָּרֵךְ מִתְבָּרֵךְ מִתְבָּרֵךְ מִתְבָּרֵךְ מִתְבָּרֵךְ מוסה לח ב whenever a *Cohen* blesses, he becomes blessed? Where is the *Midda K'neged Midda* for the happy person who blesses the entire *Klal Yisroel*. What could be more positive than that? What happened to the rules? *Ahron* gets

the worst treatment; the most undeserving reaction from Hashem. Now we understand the greatness of: וַיִּדֹם אַהְרֹן שמיני י ג Ahron's silence.

How many people complain: "I worked so hard on being positive and being thankful, which is known to bring *Yeshuos*. Why does everything go wrong by me? I get just the opposite of what I expect. It's like Hashem is telling me that I'm no good, and being

positive and thankful isn't worth it. It simply doesn't work!" To these questions we will say: You can keep kvetching and complaining. But you are missing an opportunity of becoming an Ahron, Chas V'shalom. Lots of the proper build-up Mussar can get you there.

## Hashem Sees Your Potential Greatness to Become an Ahron

In fact, the reason why Hashem gave you such a *Nisayon*, when you *Davka* lose (in nachas or *Parnasa*, relationships, or *Hatzlacha* in *Torah*, etc.) is because He sees in you potential greatness, and the potential to become an *Ahron HaCohen*. And after 120 years, you can be together with *Ahron* in *Gan Eden*. Or with R' Ahron Belzer *Zatzal*, who lost a minyan of children in the Holocaust, and said that he

never had the slightest complaint.

Or R' Motel Katz Zatzal, Rosh Yeshiva of Telz, who lost a minyan of sons to the Germans, Y'mach Sh'mam, yet he continued

If a person persists with his Bítachon, yet he didn't seem to get what he wanted, the tremendous Schar of his Bitachon is a much greater benefit than the "thing" he wanted. The most real relationship you can have with Hashem is Bítachon. - Kad HaKemach<sup>1</sup>

2

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> כד הקמח (ערך בטחון) ואם אולי לא יצליח באותו המעשה שהוא רוצה לעשות ולא יעלה בידו, והוא בוטח בו תמיד ומדת הבטחון לא תזוז ממנו, **הלא שכר הבטחון שיהיה לו חוזר לתועלת גדול מאד מתועלת המעשה ההוא**.

Hashem

is in

charge

of our

líves,

and He

wants

only our

good

to build Torah, and he created the new Telz in the USA, as if nothing happened. He wasn't even involved in remarriage, if not for the Kapitznizer Rebbe Zatzal, who redd him my aunt ע"ה.

The biggest lesson for every human is: "You are not the boss in this world! "No complaints allowed! עַל כָּרְחֲךָ אַתָּה נוֹצָר אבות ד כב You were

created against your will, etc. You don't own this world, and you're a zerominus, no matter how great and Chashuv you become. וַיִּדֹם אַהַרוֹ Remaining silent is worth a billion dollars. Whatever Ahron accomplished in this world nothing compared to: וַיִּדם אַהַרן his remaining silent. אַשָּׁרֵי חֶלָקוֹ וְגוֹרָלוֹ How lucky he is! With ויִדם keeping silent, he ends up with more positivism than anything you may ask for!

#### הַנָּשֵׁר יא יג Be Like an Eagle

SHED YOUR PAST MISTAKES AND START ANEW AS IF YOU WERE JUST BORN

The: נֵשֵׁר eagle is the first Treife bird mentioned. The word: נֵשֵׁר "Nesher" means shedding its feathers, since the eagle sheds its feathers and grows new ones. He is mentioned first, probably since he is known as the Melech of the: עוֹפוֹת birds. He is a strong and tough predator, and he eats flesh.

Like the lion who is the king of the Cha'yos (undomesticated animals), and he is super strong and tough and cruel. Sure enough, the

official bird of the wicked Nazis was an eagle.

The eagle was the symbol of the Germans to be a mean creature that destroys weaker

> animals. (The official American bird is also a bald eagle). Hashem made a world where Davka from the



Sefer from the Holocaust with the Nazi stamp. Notice the eagle in the center

worst creatures we can also learn Maalos. We say: הוֵי קַל כַּנַשֵּׁר אבות ה כ be light as an eagle, and Dovid described in his Hesped of Shaul and Yonasan: they were מִנְשָׁרִים קַלּוּ מֵאֶרַיוֹת גָּבֶרוּ ש"ב א כג light and quick and strong in Avodas Hashem. The Paroches had K'ruvim

Yet,

which were pictures of lions and eagles. Right behind the Paroches was the Kodesh HaKodoshim, which had human K'ruvim; two heads of babies, with eagle wings coming out of them. The Passuk says: תַּתַחַדָּשׁ כַּנָשֵׁר renew your youth like an נְעוּרֶיְכִי תהלים קג ה eagle. An eagle becomes new when it sheds its wings and grows new ones. This is similar to the baby faced K'ruvim. They were just born and are "new". The Alter of Kelm Zatzal says<sup>2</sup> that the holiest thing is when a Yid remains young even when he's older.

חכמה ומוסר (ספר שלם בתורת היראה והמוסר, אשר דלה רבי שמחה זיסל זיו, הסבא קדישא מקעלם, מתורת רבו הגאון  $^2$ רבי ישראל מסלאנט, ערוכים מכתב יד קדשו, ניו יורק תשיז, סי' קצ, עמ' שדמ, הובא גם באורות רש"ז פ' תרומה מאמר ש"ח עמ' קפט) מה שאנו אומרים תמיד כי על כן נקראו החכמים "תלמידי חכמים" ולא "חכמים" סתם, ואמרנו דבר פלא בזה, כי סוקראטוס הפילוסוף אמר, כי יש אנשים שכל דבר ששואלין מהם צריכים לדעת, כי בלא זה אינו חכם. ואני איני אומר כן, אבל כל חכמתי שאני יודע שאיני יודע, עכ"ל החכם סוקראט. ועפ"ז אמרנו, **שזה הוא הטעם שהחכמים נקרא בש"ס "תלמידי חכמים**". ת"ח מרבין שלום בעולם וכו', כל המבזה ת"ח כו', ישא בת ת"ח, ישיא בתו לת"ח, וכהנה רבות, הכל מטעם הנ"ל, שכל ימיהם היו כתלמיד המתלמד, כאביי שהיה מתאונן (שבת כא ב) למה לא זכה להתלמד מעיקרא, עד שהיה מחזיק עצמו לינוקא, כמו שאמר נפ"מ לגירסא דינקותא, וזהו שנאמר "כרובים", ודרשו רז"ל (חגיגה יג ב) מאי "כרוב" כרביא, שכן בבבל קורין לינוקא "רביא".

Your

difficulties in

Avodas

Hashem and

your rotten

past makes

you Davka

superior to

others

ני נער יִשְׂרָאֵל וְאֹהְבֵהוּ הושע יא א Hashem loves a Yid who is young in Avodas Hashem and always starts anew. Chazal say: בְּכָל יוֹם יִהְיוּ the Torah should be brand new to you every day, and: בּבִחַרְתָּ בַּחַיִּים רש"י ואתחנן וו (means) choose to be alive! And young and fresh. By the Para Aduma you make a person pure by throwing: מֵיִם חַיִּים ווֹיִים water and ashes. We can suggest that mixing live water into ashes symbolizes that a person has to take his gloomy and

difficult past (ashes), and mix it with: מֵּיִם חַיִּים live water (i.e. liven up!) and forget your past!

Don't Be Nis'pael from Your Past Failures and Think Only of the Future as If You Just Started Working on Bitachon

It is odd that an eagle is called a: נֶּשֶׁר "Nesher", which means shedding his past. Wouldn't it make more sense to give it a positive name; like the fact that it renews itself? The truth is

that what makes people old and dysfunctional and lazy and full of *Yi'ush* is their constant reminders of their past. Reb Gershon Liebman *Zatzal* said that when you work on *Bitachon* for a long time and nothing happens, you have to forget the past. Forget the fact that thus far your *Bitachon* has not worked, and only think of the future as if you just started working on *Bitachon*.

The Yetzer Hara wants a person to be Nis'pael from his past failures; and this is what ruins people. Every new day, just like a new sun rises, so should a person feel as if he was just born without any looking back. The Belzer Rebbe Zatzal went through the horrific Holocaust, but as soon as he survived, he never talked about it. Novardok was very involved in eliminating the negatives, like looking for Kavod.

Never remind yourself of your past mistakes

and failures and sins. It is usually a trick of the *Yetzer Hara*. "Clean your slate" and start new as if you were just born. Automatically, you have room for *Simcha*.

INCREDIBLE TRUE STORY

A *Yungerman* asked me a *Shayla*. His wife had a choice between two jobs. Should she take the job offering a higher salary (\$20,000 higher) but less *Geshmak*, or the job which was more enjoyable? It

wasn't an easy *Shayla* (for various reasons). Finally, I asked him if anything else was offered? He said that she had an opportunity for a *Gevaldige* situation, but there were men working there who could interact with the women.

She didn't even consider this option. I got excited and I said: "In that Zechus, she'll for sure get everything". Within 12 hours she was suddenly offered a Gevaldige job with

ומתוך הדברים האלה נבין רום ערך גדולתו של **אדמו"ר ז"ל (ר' ישראל סלנטר**) מנוחתו כבוד, **היה אומר: "כִּי נַעַר יִשְׂרָאֵל** וָאֹהֶבֶהוּ (הושע יא א) **פי' נער, לומד עצמו כנער קטן**". ומצאתי תניא דמסייע ליה בבעל הטורים (תרומה פסוק יח) כרובים חסר כרביא, כי נער ישראל ואהבהו, עכ"ל.

הנה נראה מזה כי היו פני הכרובים כינוקא, להורות לעם ד', כקטן כגדול, עד משה רבינו ע"ה, להחזיק עצמם כרביא ינוקא, להתלמד תמיד, בין בתורה בין במדות בין במוסר, ואז דוקא הן הן מרכבה קדושה. וכמה מדוקדק עתה לשון אביי (שבת כא ב) נפ"מ לגירסא דינקותא, שהיה מחזיק עצמו כרביא ינוקא, ולכן נקראו תלמידי חכמים ולא חכמים, כי היו מִתְלַמְדִים תמיד כתלמיד קטן רביא, וכדי שיהיו מרכבה קדושה. ואם כי איתא "וחכמים אומרים", היינו כשפוסקים הלכה כתיב חכמים, להודיע שכבר הגיעו לכוין הלכה לאמתתה, אבל לעלות מעלה מעלה היו מִתְלַמְדִים כינוקא. וכל זה כלול בדברי אדמו"ר ז"ל הקצרים "כִּי נַעַר יִשְׂרָאֵל וָאֹהְבָהוּ (הושע יא א) פי', כנער". ראו גדולתו. ועוד יש לנו הרבה לדבר בזה וכו', מאת ידידו... יזכה ונזכה להיות מה"מְתַּלְמְדִים" כנער, ויקוים "ואוהביו", וזוהי ברכה שאין למעלה הימנה.

erשת שמיני תשפ"ה erun Weekly

top pay, very *Geshmak* and total *Tz'niyus*. This came from nowhere, and from the most unexpected source.

I was wondering why this Zechus didn't stand for her in the first place. I decided that

perhaps the Simcha Shel Mitzva that I had over this brought the Yeshua, which was Mamash like a Ness. How important it is for a person to have Simcha Shel Mitzva. Maybe this is the reason why Dovid HaMelech was the most successful Oved Hashem in history. As soon as he finished learning *Torah* for ½ a night, he sang the other ½ in appreciation for his Torah. (R' Zundel of Salant<sup>3</sup>). How we must appreciate ourselves, including even our tiny Zechusim. The Orchos Tzadikim says<sup>4</sup> that a person gets 1,000 times more Schar for Simcha Shel Mitzva, and we see how the whole long and painful *Tochacha* (the horrible punishments mentioned at length in Parshas Ki Savo) is all for one reason: תַּחַת אַשֵּׁר לֹא עַבַדתַ אַת ה' for not serving אֱלֹקֵיךְ בָּשִׂמְחָה תבא כח מז Hashem with Simcha.

#### AMAZING TRUE STORY

People are always calling me for Brachos and Eitzos (advice) for their problems. After a while, I decided that I simply can't answer all the calls, because of

extensive Bittul Torah and other Gedarim that

I feel are necessary. One day, I received a call from a very *Chashuva* person whom I enjoy dealing with, since this person is "on my page" in *Emuna* and *Bitachon*, and we already had *Nissim* together. But this time I

simply couldn't answer... because of my *Gedarim*. \*\*

This called person me approximately 20 times over the course of a week; but I stuck to my scruples and I didn't answer. Instead, I told Hashem that He Himself should take care, and make a big Yeshua. Soon after, I got a call with a message. Good news! The person we were concerned about (who was suffering from a serious case of Yener Machla, and there wasn't much hope) suddenly, the entire Machla disappeared. The doctors were amazed; it simply didn't make sense! It was totally gone without a trace left! Another time, I had a similar problem, where I refused to answer about 10 phone calls for the same reason. Also, frum people whom I enjoyed (because I had a history of Gevaldige Mof'sim (miracles) with this family, and they trusted me big

time) were calling me nonstop. I resisted all the pressure, and I just told Hashem to do the job Himself (He doesn't need me!)

*If you want* to grow, try to spend tíme basking in the Simcha of your past successes in Torah. Tefila, Chesed, and Shviras HaMiddos. You may end up moving guicker than anyone!

<sup>3</sup> ספר הצדיק ר' יוסף זונדל מסלאנט (עמ' עה) ברכות ג ב (חֲצוֹת לַיְלָה אָקוּם לְהוֹדוֹת לֶךְ עַל מִשְׁפְּטֵי צִדְקֶךְ (תהלים קיט סב) ודוד בפלגא דליליא הוה קאי, מאורתא הוה קאי, דכתיב (תהלים קיט קמז) קְדַּמְתִּי בַנֶּשֶׁף וְאֲשַׁוּעָה וכו', רב אשי אמר, **עד חצות לילה היה עוסק בדברי תורה, מכאן ואילך בשירות ותשבחות (והכי מפרש בההוא קרא להודות לך וגו'.** רש"י). עיין בע"ר שמקשה, הא גם בההוא קרא ד"קְדַּמְתִּי בַנֶּשֶׁף" מפורש "וָאֲשַׁוַּעָה" שהוא מלשון תפלה? ע"ש. וי"ל שזהו שרמז רש"י לתרץ בתיבת "וגומר", היינו להודות לך על משפטי צדקך, פי' שלמדתי עד חצות.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> אורחות צדיקים (שער השמחה) לכן ישים כל אדם שמחתו על התורה בעת שיעשה המצות ישמח בלבו על שזכה להיות עבד למלך עליון אשר בני מעלה ישתחוו לו. וכן אמר דוד (תהלים קיט קסב) שָשׁ אָנֹכִי עַל אִמְרְתֶּךְ כְּמוֹצֵא שָׁלָל רֶב. **וכל העושה מצוה** למלך עליון אשר בני מעלה ישתחוו לו. וכן אמר דוד (תהלים קיט קסב) שָשׁ אָנֹכִי עַל אִמְרְתֶּךְ כְּמוֹצֵא שָׁלָל רֶב. **וכל העושה מצוה בשמחה יש לו שכר אלף ידות יותר ממי שהמצוה עליו למשא.** כאברהם ודוד שכל היום כולו היו עוסקים בתורה ומפארים ומשבחים בשירות ותשבחות להקב"ה להרים קול בשמחה. ואז מצליח בכל דרכיו וטוב טעמיו ושולח הקב"ה רוח הקודש בקרבו ולבו שמח ומתמלא אהבת הקב"ה ונפשו קשורה בגילה, ומגלה להם רזים וחידושים של מעלה לפי שהיה ירא השם ב"ה.

פרשת שמיני תשפ"ה erbitachon Weekly

Chazal

say<sup>5</sup> that

the main

Sechel is

having

Bitachon...

and not

being such

"smarty"!

They were having an "impossible" situation. Their daughter was trying to get into a seminary, and the doors were closed. "The answer is "NO" and "that's FINAL". I told Hashem: "You can do anything". Suddenly, I

get a surprise phone call. "SHE'S IN!" "And with *Nisei Nissim*"!

### Being "Smart" Means Having Bitachon

On *Pesach*, we worked on *Bitachon*, and on not being *Nis'pael* when things go wrong despite all your efforts for *Bitachon*. *Haman* had a smart wife, *Zeresh*, who told him: If you've already started falling, then: נְפוֹל תִּפּוֹל עִנְיוֹ אַסתרוּיג you're finished". Isn't that a smart: יְנְבְּנְדִוֹ אָסתרוּיג supportive wife that *Haman* was *Zoche* to? And what does *Mordechai* do, when despite his

Bitachon (i.e., וּמֶרְדֶּכִי לֹא יִכְרַע וְלֹא יִשְׁתַּחְוֶה אסתר ג he refused to bow to Haman) he causes the most horrific Gezeira in Jewish history (בְּשִׁמִיד לָהְרֹג וּלְאַבֵּד אֶת כָּל הַיְּהוּדִים אסתר ג יג) לְהַשְׁמִיד לָהְרֹג וּלְאַבֵּד אֶת כָּל הַיְהוּדִים אסתר ג יג) to wipe out ALL the Jews)?! Not only does he not get nervous and back down; he gets even tougher with Haman, and: וּמְרְדֵּכִי לֹא קָם וְלֹא זָע he didn't even budge for Haman!

\*\*
This is why we left Mitzrayim as: '\*

army of Hashem, and: חֲמֻשִׁים "armed" with *Bitachon*. A *Yid* is a fighter, and like they say, "When the going gets tough, the tough get going!" The #1 *Yesod* of *Novardok* was "Never *Chap Hispa'alus!*" The *Ramban* in

Sefer HaEmuna v'HaBitachon says<sup>6</sup> that there are two Pesukim: וְצַדִּיק בּ דּ A Tzadik is "enlivened" by his Emuna, and: בַּסְמָה תְּחֵיֶה בְעָלֶיהָ קּהּלֹת ז יב Chochma "enlivens" those who have it. The Ramban combines the two Pesukim, and derives that Chochma is Emuna and Emuna is Chochma.

Look how foolish is this "smart" *Zeresh*, when her *Chochma* has no *Emuna* and *Bitachon*. Indeed, even a *Goy*, *L'havdil*, who isn't *Mya'esh* gets *Yeshuos*, like Winston Churchill, when

it looked like the English lost the war to the Nazis, Y'mach Sh'mam. Churchill got up and said: "This is our finest hour", and in the end, the allies won. During the time of Eli HaCohen, the Bnei Yisroel brought the Aron into the battlefield. When the Pelishtim saw this, they were afraid and were about to give up<sup>7</sup>, until they were M'chazek themselves and had courage to fight on. They ended up

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> הרמב"ן בספר האמונה והבטחון (פרק א, קרוב לסופו) ואח"כ אומר וּרְעֵה אֱמוּנָה (תהלים לז ג) שמא תאמר בשעה שאתעסק במלאכתי הריני בטל מתורה ועוסק בדבור הרשות, על כן אמר וּרְעֵה אֱמוּנָה, כלומר התחזק והשמר שיהיו כל מעשיך באמונה, ותמצא שלא תהיה בטל מן הטוב אפילו שעה אחת. ומלת "רְעֵה" לשני הפירושים מלשון וְאָהַבְּתָּ לְרֵעֲךְ כָּמוֹךְ (קדושים יט יח), והוא צווי, כלומר התחבר עם האמונה העליונה או החכמה העליונה ששמה כשמה, והדבק בה, לְמַה (פּי' לצד, או לפּי) שהיא כוללת כל תרי"ג מצות, כמו שאמרו (מכות כד א) בא חבקוק והעמידן על אחת, שנאמר (חבקוק ב ד) וְצַדִּיק בָּאֱמוּנָתוֹ יִחְיֶה, ובמקום אחר אומר (קהלת ז יב) הַּחָכְמָה תְּחַיֶּה בְעַלֶיהָ. נמצאת אומר האמונה היא החכמה והחכמה היא האמונה, והיא סביבותיו של הקב"ה, שנאמר (תהלים פט ט) מִי כָמוֹךְ חֲסִין יַ-הּ וָאֱמוּנְתְךְ סְבִיבוֹתִיךְ. ואומר (תהלים קמג א) בָּאֱמֻנְתְךְּ עְנֵנִי סביבותיו של הקב"ה, שנאמר (תהלים פט ט) מִי כָמוֹךְ חֲסִין יַ-הּ וָאֱמוּנְתְךְ סְבִיבוֹתִיךְ. ואומר (שמר משום אביו.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ש"א ד ה-יא, ניְהִי כְּבוֹא אֲרֹון בְּרִית ה' אֶל הַמַּחֲנֶה נַיִּרעוּ כָל יִשְׂרָאֵל תְּרוּעָה גְדוֹלָה וַתַּהֹם הָאֶרֶץ. וַיִּשְׁמְעוּ פְּלְשְׁתִּים אֶת קוֹל הַתְּרוּעָה הַגְּדוֹלָה הַזֹּאֹת בְּמַחֲנֵה הָעַבְרִים וַיַּדְעוּ כִּי אֲרוֹן ה' בָּא אֶל הַמַּחֲנֶה. נַיִּרְאוּ הַפְּלְשְׁתִּים כִּי אָמְרוּ הַיִּאֹמְרוּ אוֹי לְנוּ כִּי לֹא הָיְתָה כְּזֹאת אֶתְמוֹל שְׁלְשׁם. אוֹי לְנוּ מִי יַצִּילֵנוּ מִיַּד הָאֱלֹקִים הָאֵלְהִים הָאֵלְהִים הָאֵלְהִים הָאֵלְקִים הָאֵלְהִים הַמְּכִּים אֶת מִצְרִים בְּאֲשֶׁר עְבְדוּ לְאָנְשִׁים פְּלְשְׁתִּים כָּאֲשֶׁר עְבְדוּ לְטָבְרִים כְּאֲשֶׁר עְבְדוּ לָטְבְרִים הָמֵּלְהִים הַמַּכִּים אֶת מִצְרִיִם בְּכָל מַכָּה בַּמִּדְבָּר. הִתְּחַזְּקוּ וְהִיוּ לְאַנְשִׁים פְּלְשְׁתִּים כָּן תַּעְבְדוּ לְעִבְרִים כִּאֲשֶׁר עִבְדוּ לְכֶבְּים הָאֵלְקִים הַמַּכָּה גְּדוֹלָה מְאֹד נַיִּפֹּל מִיִּשְׂרָאֵל שְׁלְשִׁים אֶלֶף וְחַבְּים וְנִלְּחָמוּ פְּלְשְׁתִּים נַיָּנְבְּע יִשְׂרָאֵל שְׁלְשִׁים אֶל לְאֹהֶלִיו וַתְּהִי הַמַּכָּה גְּדוֹלָה מְאֹד נַיִּפֹּל מִיּשְׂרָאֵל שְׁלְשִׁים אֶלְּרְים וְנִלְּחָמִּה, פְּלְשְׁתִּים וַיִּנְבְעוֹ שְׁרָאַתִּים וַיִּנְבְּח אָלְיִבְם וְנִלְּחָמוּ פְלְשְׁתִּים וַיָּלְבְאֵל שְׁרְשִׁתְּים בְּלְבְּתוֹ בְּלְחָח וּשְׁרָא בְּלְשְׁתִים וַיְּלְבְעוֹ חְבִּיל בְּבִי עֵלִי מֵתוּ חַפְּנִי וְפִינְחָס.

erשת שמיני תשפ"ה erun Weekly

capturing the *Aron HaKodesh*, *Rachmana Litzlan*, and winning the war.

Kal Va'chomer (all the more so) a Yid who isn't Mya'esh no matter what, ends up winning like Mordechai. It is known that R' Tzvi Kushelefsky Shlita wasn't Mya'esh, and he had a baby at 88 years old! The Kotzker Rebbe said<sup>8</sup>: יַאוּשׁ שֶׁלֹא מִדְעַת If you have Yi'ush, it's because you are not using your Daas and Sechel.

### לְכָבוֹד פֶּסַח זְמַן חֵירוּתֵינוּ

#### Be: בַּחֵירוּת "Free"

### FREE OF CRITICIZING YOUR CHILDREN (AND YOURSELF)!

Criticism is a form of subtle destruction. It is cruel and painful, and it should be avoided at all costs (of course there are exceptions). Especially if your nature is to criticize; then you need to go extreme in the opposite direction and see only good, no matter what! This is the truest form of "Chametz" and is: אָסוּר בְּמַשָּׁהוּ (even a drop of it forbids the whole mixture). Don't even hint!

Better a sloppy house, and not-suchperfect *Matzos*, without criticism - than a neat, immaculate house, with *Middos Ra'os* (bad *Middos*) involved. Your house in *Olam HaBah* will be much prettier if you even just tried to work on *Ka'as* and on not-criticizing and on *Bitachon*, etc.

#### TRUE STORY

A young couple were worried about their children, who were slacking in their schoolwork and getting more and more tense, despite all the criticism. They were told that their own tension and worry and criticism was the *Shoresh* (root of the problem). The

more they would learn to "chill" and relax and not be so serious about their kids, the more nachas they would have.

Some people need to joke and laugh and enjoy their kids, and "eat them up" (of course, with *Sechel*), instead of continuous worry. The *Velt* says: "The road to *Gehinom* is paved by well-meaning people". Of course you can't become a *Malach* overnight. But as long as you try to overlook, and you try to bring a *Ruach* of *Simcha* and: בּרְתָּבָה a relaxed atmosphere, then Hashem will see that you are trying, and that's the *Ikar*.

#### מַעֲלַת גֵּרָה יא ג Always Elevate!

One of the signs of a kosher animal is that it is: מַעְלַת גֵּרָה (chews its cud). We can say this is a *Remez* that when you are: מַעֶלֶה elevate and appreciate and respect the food that Hashem gives you, this is a sign that you have a kosher food. Indeed, it is an *Aveira* to be *M'zalzel* in food; you can't "throw bread", even if it's wrapped up. Being "kosher" means respecting and appreciating this beautiful world, and not be *Nichshal* with: בַּל wasting. *Kal Va'chomer* (surely) you respect people (yourself included).

## The Avoda from Pesach to Shavuos

## Keep Remembering and Thanking Again and Again for All Your Yeshuos

In *Haggadah Shel Pesach*, we start with: אֲבָּד אָבִי "an *Arami* tried to destroy my forefather", and on *Shavuos* we bring *Bikkurim*, where again we say: אֲבָמִי אֹבֶד אָבִי
"an *Arami* tried to destroy my forefather". A

7

<sup>8</sup> אמת מקאצק תצמח (ילקוט השלם לתורות ואמרות של הרבי מקאצק, ב"ב תשכא, עמ' קיט אות תקעט, לא להתיאש) יאוש שלא מדעת (גמרא) היאוש בא רק מחסרון דעת. (מפי השמועה).

eרשת שמיני תשפ"ה

Dovid made a Beged

out of the sheep that

he rescued from lions

and bears, in order

that he should

constantly remember

the Ness. Gr" $a^{10}$ 

clear message: Keep appreciating, and make sure you go back to your very infancy, when you had plenty of *Mof'sim* 

including (miracles), survival inside your mother, which Nisei Nissim. is (Chovos Halvavos Shaar HaBechina9). Klal And Yisroel's way-back from *Lavan*, who: בָּקֵשׁ לַעֲקוֹר אָת הַכּּל tried to uproot us entirely.

The *Ikar* of *Z'chiras* (remembering) *Yetzias Mitzrayim* is to **remember and again remember** all those *Yeshuos* of the *Klal* and the *Prat* (individual).

Respect all those details that the *Yetzer Hara* wants you to forget. He makes you remember only your pains, all your abuses and issues,

and your foolish mistakes, so he can plague you with "justified" *Atzvus* (sadness). \*\*\*
The "Omer" is a cheap Korban Mincha and of: שְׁעוֹרִים barley (animal food) yet! And just a tiny measure *Omer* compared to thousands of *Omer's* of *Mon* that Hashem gave us. (Chazal<sup>11</sup>). And with this little

Omer we do "Tenufa" (we waive it) to respect it, similar to "Terumas" HaDeshen where you "raise" (Teruma) and "respect" yesterdays

9 חובות הלבבות שער הבחינה (פרק ה) ותחילת מה שראוי לך, שתעלה במחשבתך אל תחילת האדם ואל ראשית הוייתו, ואז תראה, כי חסד האלקים עליו ממציאו אחר אפסו, והוא צאתו מתכונת היסודות אל תכונת הצמח, ואחר כך יעתק מתכונת הצמח אל תכונת המזון, וממנו יעתק אל תכונת הזרע והדם, וממנו יעתק אל תכונת החיים, ואחר כן יעתק ממנה אל תכונת האדם, והוא החי המדבר, והוא הולך בשינויים וגלגולים, וסיבות מתחלפות, ומצועים מתמידים מחוברים במחשבה נכונה וחיבור מתוקן. וכאשר תתבונן בזה תראה סימן הטובה והחכמה והיכולת בכל, תשתכל ותחשוב בשרשי חיבורו הנראים, איני רוצה לומר נפשו אלא גופו. תראה גוף האדם מורכב מיסודות חלוקים וטבעים שאינם דומים, חיברם הבורא יתעלה בגבורתו וקשרם בחכמתו, והתחבר מהם גוף עומד מתאחד במראיתו, מתחלק בטבעיו. וחיבר אליו עצם רוחני אוירי, דומה לרוחניות האישים העליונים, וזה העצם הוא נפשו, אשר קשרה בו באמצעים ראויים לשתי הקצוות, והם רוח החיים והחום הטבעי, והדם והגידים והעצמות והעורקים. ושם להם סיבות לשמרם ולהגן עליהם מהפגעים, והם הבשר והעצמות והמיתרים והעור והשער והצפרנים, וכלם מגינים מכסים להגן עליהם מהפגעים. ואחר כן חשוב בחנות הבורא יתעלה בהנהגתו את האדם, אשר שם לו בטן אמו למצע בתחילת ענינו, כדי שיהיה במקום שמור ומבצר נצור, מקום שלא תשיגהו יד, ולא יגיעו אליו לא חום ולא קור עם המגן החזק והמחסה הנבצר, ועם המזון המזומן. והוא הולך וגדל עד שיחזק על התנועה והתנודה, עם הגעתו אל מזונו מבלי יגיעה וטורח הוכן לו במקום אשר לא יוכל אדם להגיע אליו בשום פנים, וכל אשר יגדל גופו ירבה מזונו עד עת קצוב. ואחר כן יצא מבטן אמו על דרך צר מבלי תחבולה שהתחכם בה לצאתו, ולא דבר שיעשה לסייע לו בו, אלא ביכולת החכם הרחום וחנון המרחם על כל בריותיו, כמו שאמר לאיוב (לט א-ב) הַיָּדַעְתָּ עֵת לֶדֶת יַעֲלֵי סָלַע חֹלֵל אַיָּלוֹת תִּשְׁמֹר, תִּסְפֹּר יְרָחִים תִּמַלֶּאנָה וְיַדַעָתַ עֶת לְדְתַּנָה. ואחר כן יצא הולד לעולם הזה, והוא חלש בחושיו זולתי חוש המישוש והטעם. ואחר כן יכין לו הבורא יתעלה מזונו משדי אמו. ויהפך הדם שהיה מזונו במעי אמו לחלב בשדיה, ניגר וערב ומתוק, כמעין הנובע בעת הצורך לו, איננו רב שיכבד על אמו משאו ויגר מבלי מיץ, אלא מעט שייגע הולד בהוציאו ומצו מן השד. ומחנותו בזה, ששם נקב השד כפי מחט, לא רחב שייגר החלב מבלי יצוץ או יחנק בו הולד בעת מצצו את השד, ולא צר הרבה שיטרח בהוצאתו במיץ. ואחר כן יחזק גופו לראות המראים ולשמוע הקולות, ויתנהו האלקים לחן לחסד ולרחמים בלב יולדיו כדי שלא יכבד עליהם גידולו, וירגישו עליו יותר מעצמם במאכל ובמשתה, ויקל בעיניהם כל טרחו ועמל גידולו מרחיצה וחיתול וכיוצא בהם, ולנהלו לאט ולדחות מעליו כל

<sup>10</sup> מימרא בשם הגר"א, הובא בתורה תמימה ס"פ שלח (ס"ק קכו) ויתבאר ביותר ע"פ מה ששמעתי בשם הגר"א לפרש לשון הכתוב (ש"א יז לד) וַיּאֹמֶר דְּוָד אֶל שָׁאוּל, רֹעֶה הָיָה עַבְדְּךְּ לְאָבִיו בַּצֹּאֹן וּבָא הָאֲרִי וְאֶת הַדּוֹב וְנָשָׂא "זָה" מֵהָעֵדֶר, והכתיב "זה" והקרי "שה", ולא נתבאר הענין, ואמר הגר"א, כי נמצא במדרש אגדה, כיון שראה דוד שנעשה לו נס ע"י שה זה, כי ע"י כן לא פגעו בו הארי והדוב, שחט אותה והפשיט את עורה ועשה בגד ממנה והיה לבוש אותה תמיד כדי שיזכור תמיד הנס שנעשה לו, ולכן ניחא גם הקרי גם הכתיב שאמר לשאול ונשא שה זה, כלומר שהראה לו הבגד שהוא לבוש כדי שיזכור חסדי ה', ועל זה הוא בטוח מאימת גלית הפלשתי דאיירי ביה אז, ע"כ.

ילקוט פרשת אמור (רמז תרמג) א"ר בנייה, אמר הקב"ה לישראל: **בני, כשהייתי נותן לכם את העומר הייתי נותן לכל אחד ואחד עומר לגלגלת, ועכשיו שאתם נותנין את העומר אין לי אלא עומר אחד משל כלכם**, ולא עוד אלא שאינו של חטים אלא של שעורים, לפיכך משה מזהיר את ישראל ואמר להם (אמור כג י) וַהְבֵאתֶם אֶת עֹמֶר.

Bitachon Weekly

"garbage" (i.e., the leftover: דֶּשֶׁן ashes) of Avodas Hashem. All this teaches us Hoda'ah

to the extreme; to respect the minimum. The *Chovos Halvavos* says<sup>12</sup> that we have to be thankful to people who helped us even though they don't really care for you, and they only served you for their own interests.

Moshe had Hakaras HaTov for the water and the earth that saved him. And we have a Din

to accept a *Ger Mitzri*, א Ellyanu Desler (cer since: פּי גֵּר הָיִיתָ בָאַרְצוֹ תצא כג ח we were

מימין לשמאל: רבי אייזיק שר ורבי אליהו אליעזר דסלר בשמחת נישואי רבי שמחה זיסל דסלר, חשון תש"ח

R' Eliyahu Desler (center) and R' Eizik Sher (right)

that we endured in *Mitzrayim!* And then we have the *Dayeinu's* where we say "it was anough":

enough"; without Shabbos. without Kabalas HaTorah, and without food in Midbar! Despite our arch enemies still being alive! And we keep saying "Dayeinu" for every inch of success; even for a temporary moment of slight success we say "Dayeinu", enough!

עַל כָּל נְשִׁימָה :Chazal say וּנִשִּׁימָה תִּהַלֵּל קָה we have to thank Hashem for every single breath of air, and R' Eizik Sher Zatzal said 13 that the

residents in his land; despite all the cruelty

<sup>12</sup> חובות הלבבות שער עבודת האלקים (הקדמה) וכאשר נתבונן בטובות בני אדם קצתם אל קצתם, אינן יוצאות מאחד מחמשה פנים וכו', ותחילתם **טובת האב על בנו**. ומן הידוע, **כי הוא מכוין לתועלת עצמו בו**, כי הבן נתח מהאב עם עוצם תשוקתו בו, והלא תראה כי הוא מרגיש עליו יותר מגופו במאכלו ובמשתהו ובכסותו, ולדחות כל נזק מעליו, ונקל בעיניו סבל הטורח והיגיעה בעד מנוחתו. עם מה שהטבעו עליו האבות מן הרחמים והחמלה על בניהם. **ועם כל זה חייבו התורה והשכל על הבן העבודה** והכבוד והיראה, כמו שאמר הכתוב (יתרו כ יב) כַּבֵּד אֶת אָבִיךּ וָאֶת אָמֵךּ, וכתיב (קדושים יט ג) אִישׁ אָמוֹ וָאָבִיו תִּירָאוּ, שִׁמַע בְּנִי ָמוּסַר אַבִיך ואַל תִּטשׁ תּוֹרַת אָמֶך (משלי א ח), ואמר (מלאכי א ו) בֵּן יִכַבֵּד אָב וְעֶבֶד אֲדֹנָיו, ואם האב מוכרח בזה בדרך הטבע, והטובה לא-ל, והוא שליח בה בלבד. אבל **טובת האדון על עבדו**, ידוע **כי הוא מכוין לתקן ממונו בממונו** עם צרכו לעבודתו, והוא אינו מכוין בזה כי אם תועלת עצמו, **ועם כל זה כבר חייבו הבורא יתברך בעבודתו והודאתו**, כמו שאמר (מלאכי א ו) בֵּן יכבד אב ועבד אדניו. אבל טובת העשיר על הרש לקבל שכר שמים, הוא כסוחר שהוא קונה הנאה גדולה קיימת, יגיע אליה אחר זמן, בטובה קטנה ואבודה ונבזית, ולא נתכוון אלא לפאר נפשו באחריתו בטובה שהפקידה האלקים בידו לתתה למי שיהיה ראוי לה, ומן הידוע, כי ראוי להודות אותו ולשבחו, אף על פי שהיתה כוונתו לפאר את נפשו באחריתו, ועם כל זה נתחייבה לו ההודאה, כמו שאמר איוב (איוב כט יג) בָּרְכַּת אֹבֶד עַלַי תַּבֹא, ועוד אמר (איוב לא כ) אָם לא בַרְכוּנִי חַלְצִיו וּמְגָּז כְּבָשַי יתחמם. אבל טובת בני אדם קצתם אל קצתם בעבור אהבת השבח והכבוד וגמול העולם, הוא כמי שאוצר דבר אצל חבירו או מפקיד אצלו ממון מפני יראתו שיצטרך לאחר זמן, **ואף על פי שכוונתו לתועלת עצמו בהטיבו לזולתו**, כמו שאמרנו, **חייב לו השבח וההודאה עליה**, כמו שאמר החכם (משלי יט ו) רַבִּים יְחַלּוּ פָנֵי נָדִיב וָכָל הָרֵעַ לְאִישׁ מַתַּן, ואמר (משלי יח טז) מַתַּן אָדַם יַרחִיב לו וַלְפָנֵי גִדֹלִים יַנַחַנּוּ.

<sup>13</sup> מימרא בשם ר' יצחק אייזיק שר זצ"ל, ראש ישיבת כנסת ישראל סלבודקה (הובא בספר "לאיש שלום" לר' צבי יעקב שלום הירשמן, כסלו תשפד, עמ' 10 "אוקיינוס של אויר") במדרש (בראשית רבה יד ט, הובא גם בילקוט סוף תהילים) רבי לוי בשם רבי חנינא אמר, על כל נשימה ונשימה שאדם נושם צריך לקלס לבורא, מאי טעמא (תהלים קנ ו) כֹּל הַנְּשָׁמָה תְּהַלֵּל יָ-הּ, כל "הנשימה" תהלל י-ה. **ומורי ורבי הגרי"א שר זצוק"ל התבטא שכוונת חז"ל ל"הלל שלם", לא "חצי הלל"!** על כל נשימה שאנחנו נושמים חובה עלינו לשיר ולהלל לבוראנו!

ויש לציין שר' אביגדור הכהן מיללער זצוק"ל אמר מימרא זו בשם המנהל רוחני של סלבודקה, ר' אברהם גרודזינסקי זצוק"ל הי"ד (הובא בספר שערי אורה לתלמידו ר' יעקב יהושע האמבורגער, חלק ראשון, מהדורא חדשה ברוקלין תשסז, עמ' קע) הי"ד (הובא בספר שערי אורה לתלמידו ר' יעקב יהושע האמבורגער, חלק ראשון, מהדורא חדשה בקות, כשיוציא ראשו ולדוגמא, יתבונן האדם כמה תענוג יש לו מנשימה. שמרו חז"ל (בר"ר פי"ד) על כל נשימה ונשימה תהלל קה, ואמר ר' אברהם זצ"ל שהוא כפשוטו, תהלל מלשון הלל, שעל כל נשימה מחוייבים אנו בהלל שלם (ולא חצי הלל), ורק שאין לנו זמן מספיק לזה, ונשארים אנו בעלי חוב להקב"ה על שלא הללנו אותו.

פרשת שמיני תשפ"ה

truth is that for every second of being alive we have to sing *Gantz* (the entire) *Hallel*. R' Mordechai Schwab *Zatzal* used to spend an hour a day thanking Hashem, and when he visited Lakewood, everyone was amazed at his: הָאָרַת פָּנִים shining face ("He looked like a light bulb"!). I was told that he constantly thanked for the *Chasadim* of his youth; he

אבי אֹבד ארמי "devil" who tried to destroy him. R' **Avigdor** Miller Zatzal used to thank for every detail. The Chovos Halvavos disliked how when people thank, they don't

his

had



The Schwab brothers (I-r) R' Shimon, R' Moshe, and R' Mordechai

stop with thanking (*Dayeinu* mode). All they think about is but... I still need... That's why *Chovos Halvavos* is the most *Simcha'dike Sefer*, since if you learn lots of it you change your mode for good reason. *Yetzias Mitzrayim* is loaded with a message of extreme *Hakaras HaTov*. Notice how all the problems of *Sefer Bamidbar* were all the

kvetching of *Korach* and *Meraglim* and: מתאננים בהעלותר יא א complainers, etc. \*\*\*\*\*\*\*

## Davka The Person Who Kvetches Most Is Cut Out to Become "King" In Thankfulness

Indeed, it's not easy to become so extreme in Hoda'ah. But all Hashem wants is that we make an effort: עַד מַקוֹם שׁיַדוֹ מַגַעַת שּוּ"ע הל" פּסח סיי

תלג סעי' ז to the best of our ability. The leader of all Baalei Hoda'ah was Leah Imeinu (Chazaí<sup>14</sup>). Notice how Davka she was extreme in constant "crying her eyes out" until Yehuda was born. The person who kvetches the most is Davka: מסוגל cut out to become "king" in thankfulness. Rav Hutner *Zatzal* says that *Yosef*, the: מְסַלְּסֵל (one who played with his hair), became the #1 in *Middas HaYesod!* 

Ahron was the supreme Ayin Tova and #1 in: רב שֶׁשֶׁמֵח בִּגְדוּלַת אָחִיו rejoicing with his brother's greatness. Because of this, he was Zoche to wear the Choshen. (Chazal<sup>15</sup>). Yet,

ובברכות זֹ ב, ואמר רבי יוחנן משום רבי שמעון בן יוחי, מיום שברא הקדוש ברוך הוא את עולמו לא היה אדם שהודה להקדוש ברוך הוא עד שבאתה לאה והודתו, שנאמר (ויצא כט לה) הַפַּעַם אוֹדֶה אֶת ה'.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> בראשית רבה (עא ה) **לאה תפסה פלך הודיה** ועמדו הימנה בעלי הודיה. יהודה (וישב לח כו) וַיַּכֵּר יְהוּדָה וַיּאֹמֶר צָדְקָה מִמֶּנִּי, דוד אמר (תהלים קיח א) הוֹדוּ לַה' כִּי טוֹב, דניאל אמר (דניאל ב כג) לָךְ אֱלָהּ אֲבָהָתִי מְהוֹדֵא וּמְשַׁבַּח אֲנָה. בכברות זב, ועמב בכן ווחם משום בכן שמנון כן נוחן, מווח שוביע בדיון בכבר בוע את עולמן לע בוב אדם שבודה לבדדון.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> שבת קלט א, ואמר רבי מלאי, **בשכר** (שמות ד יד) וְרָאָךְ וְשָׁמַח בְּלְבּוֹ, ז**כה לחשֶׁן הַמִּשְׁפָּט עַל לְבּוֹ** (תצוה כח ל). וכתב המהרש"א (ד"ה זכה לחושן כו') דבלבו יתורא דקרא הוא, להורות **שהיה שמח בכל לבו ולא שיהיה מראה עצמו לעיניו שהוא שמח ֵובלבו יתקנא בו**, והכי מִפּורש בש"ר וִאמרו ע"ש הלב ששמח בגדולת אחיו ילבש אורים כו' ע"ש.

וברש"י עה"פ וְרָאֶרְ וְשָׂמַח בְּלָבּוֹ (שמות ד יד) לא כשאתה סבור שיהא מקפיד עליך שאתה עולה לגדולה. ומשם זכה אהרן לעדי החשן הנתון על הלב.

ובילקוט פרשת שמות (רמז קעב ד"ה שלח) את סבור שמא עיכב משה שלא ילך, לא עשה אלא כמכבד אהרן וכו' אמר, כל השנים הללו היה אהרן מתנבא להם, עכשיו אני בא לתחומו של אחי שיהיה מצר? לכך לא בקש משה לילך. אמר לו הקב"ה, השנים הללו היה אהרן מתנבא להם, עכשיו אני בא לתחומו של אחי שיהיה מצר? לכך לא בקש משה (שמות ד יד) הָנָּה הוּא אהרן אחיך אינו מצר בדבר הזה אלא ישמח, תדע לך שהוא יוצא לאנפטי (פי' לקראתך) שלך, שנאמר (שמות דיד) הינה הוא יצא לְקְרָאתֶךְ וְרָאֲךְ וְשָׁמַח, לא בפיו אלא בְּלְבּוֹ, בלבו יותר מבפיו. אמר רבי שמעון בן יוחאי, הלב ששמח בגדולת אחיו ילבש אורים ותומים, שנאמר (תצוה כח ל) וְנָתַתָּ אֶל חשֶׁן הַמִּשְׁפְּט אֶת הָאוּרִים וְאֶת הַתַּמִים וְהָיוּ עַל לֵב אַהָרן.

erשת שמיני תשפ"ה erun Weekly

the Shevotim, whose names were on the Choshen, were Nichshal in: וַּיִּשְׁנְאוּ אֹתוֹ - וַיִּוֹסְפּוּ וּיִשְׁנְאוּ אֹתוֹ - וַיִּוֹסְפּוּ hating their brother again and again!? But doing Teshuva (which they did) can make you THE TRUE #1 IN AYIN TOVA, since: בְּמָקוֹם שֶׁבַּעֲלֵי תְּשׁוּבָה עוֹמְדִים אֵין #2 Baalei

Teshuva are even GREATER than pure Tzaddikim! The Mechiras Yosef is the most impossible Parsha to understand. Tzaddikei Such Yesod Olam should fall into Sin'as Chinam like Eisav, L'havdil. We can suggest that since the Shevotim remain the example of Ayin Tova, since each one is part of: אַבנֵי מִלּוּאִים Avnei Milu'im ("full" stones, represent) a full feeling of Simcha B'chelko, which is why they are able to co-exist on the Choshen with total Ayin Tova with all the other Shevotim (since people who

are full of appreciation over their own good *Mazal Fargin* others); that is the reason why they *Davka* needed a history of *Sin'as Chinam*.

I love all my special shortcomings (I may have struggles that even Gedolim didn't have) and I'll get plenty of Schar for my desire to get rid of them

#### Your Chesronos Make You Truly Great When You Overcome Them (Even Just Trying)

The true *Ohev Yisroel* isn't the person who naturally loves. When *Moshe* went up to *Shamayim* to receive the *Torah*, the *Malachim* protested that it should be given to

them. Hashem told Moshe to answer their Tayna, and he said: ?קָנָאָה יֵשׁ בֵּינֵיכֶם You Malachim have no bad Middos, so the Torah isn't for you. (Gemara<sup>16</sup>). If you have no unwanted, nasty lusts, and no wicked side to you, then you are a Malach, and the Torah isn't for you. You need a potential Rasha who overcomes his Yetzer Hara, like Dovid who was an Admoni and a Mo'avi. Perhaps the Shevotim were given a special Yetzer Hara of Sin'as Chinam that they had to overcome. Chazal say this 17 about Yehuda,

who was pushed by the *Malach* of *Ta'ava* in the *Ma'aseh Tamar*. So be happy with all your *Chesronos*. They make you truly great when you even just try to overcome

ובמדרש רבה (שיר השירים א נב, עה"פ נָאוּ לְחָיֵהְ בַּתֹּרִים) ד"א בַּתֹּרִים בשני תארים, בשני אחים, זה משה ואהרן שתוארן טובה זה על זה, זה שמח בגדולתו של זה וזה שמח בגדולתו של זה. אמר ר' פנחס כתיב (שמות ד טז) וְדָבֶּר הּוּא לְךְּ אֶל הָעָם וְהָיָה הוּא יִהְיֶה לְךְּ לְפֶה, לתורגמן, וְאַתָּה תִּהְיֶה לֹּוֹ לֵאלֹהִים, וכי עבודה זרה נעשה משה לאהרן, דאת אמרת וְאַתָּה תִּהְיֶה לֹוֹ לֵאלֹהִים? אלא כך אמר הקב"ה למשה: משה, כשם שמוראי עליך, כך יהיה מוראך על אחיך. והוא לא עשה כן, אלא (שמות ד כט-ל) וַיֵּלֶךְ מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן וַיַּאַסְפּוּ אֶת כָּל זִקְנֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וַיְדַבֶּר אַהֲרֹן אֵת כָּל הַדְּבָרִים, הקיש כתפו לכתפו, שעדיין היה שמח ד כט-ל) וַיֵּלֶךְ מֹשֶׁה וְאַהֲרֹן וַיַּאַסְפּוּ אֶת כָּל זִקְנֵי בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וַיְדְבֵּר אַהְרֹן אֵת כָּל הַדְּבָרִים, הקיש כתפו לכתפו, שעדיין היה שמח זה בגדולתו של זה וזה בגדולתו של זה. ומניין שהיה אהרן שמח בגדולת משה אחיו ילבש אורים ותומים, הה"ד (תצוה כח לְקְרָאתֶךְ וְּנָאֲךְ וְשָׁמַח בְּלְבֹּוֹ. תני רבי שמעון בן יוחאי, לב ששמח בגדולת משה אחיו ילבש אורים ותומים, הה"ד (תצוה כח לְנְתָתְּ אֶל חשָׁן הַמִּשְׁפָּט אֶת הָאוּרִים וְאֶת הַתָּמִים וְהָיוּ עַל הַדְּקוֹן זְקָן אָהֶרֹן. ומניין שהיה משה שמח בגדולת אהרן? שנאמר (תהלים קלג ב) כַּשֶּמֶן הַטּוֹב עַל הָרְאשׁ יֹרָד עַל הַדָּקון זְקָן אַהָּרֹן, היה דומה עליו כאילו יורד על זקנו של משה והיה שמח, לכך אלא כיון שהיה רואה משה שמן המשחה יורד על זקנו של אהרן, היה דומה עליו כאילו יורד על זקנו של משה והיה שמח, לכּן.

<sup>16</sup> שבת פח ב, ואמר רבי יהושע בן לוי, בשעה שעלה משה למרום, אמרו מלאכי השרת לפני הקדוש ברוך הוא: רבונו של עולם, מה לילוד אשה בינינו? אמר להן: לקבל תורה בא. אמרו לפניו: חמודה גנוזה, שגנוזה לך תשע מאות ושבעים וארבעה דורות מה לילוד אשה בינינו? אמר להן: לקבל תורה בא. אמרו לפניו: חמודה גנוזה, שגדם כִּי תִפְקְדֶנוּ (תהלים ח ה) ה' אֲדֹנֵינוּ מָה קודם שנברא העולם, אתה מבקש ליתנה לבשר ודם? מָה אֱנוֹשׁ כִּי תִזְכְּרֶנוּ וּבְן אָדֶם כִּי תִפְקְדֶנוּ (תהלים ח ה) אַדִּיר שִׁמְךְּ בְּכָל הָאֶרֶץ אֲשֶׁר תְּנָה הוֹדְךְ עַל הַשְּׁמִים (תהלים ח ב)! אמר לו הקדוש ברוך הוא למשה: החזיר להן תשובה וכו', שוב מה כתיב בה (יתרו כ יג) לא תִרְצַח לא תִנְאָף לא תִגְנֹב, קנאה יש ביניכם? יצר הרע יש ביניכם?

<sup>17</sup> בראשית רבה (פה ח) אמר ר' יוחנן, **בקש לעבור**, **וזימן לו הקב"ה מלאך שהוא ממונה על התאוה**. אמר לו: יהודה, היכן אתה הולך? מהיכן מלכים עומדים, מהיכן גדולים עומדים? וַיֵּט אֵלֶיהָ אֶל הַדֶּרֶךְ **בעל כרחו שלא בטובתו**. Bitachon Weekly

**them.** R' Chaim Mordechai Wainkrantz *Zatzal* said (before *Purim*) that getting *Shikor* (drunk) on wine is not the true *Simcha*;

learning *Chovos Halvavos* 3-4 hours gives true *Simcha*. I told this over to a famous *Gadol HaDor*, and he was impressed.

The *Chovos Halvavos* is constantly demanding more thankfulness, and this is a person's entire *Avodas Hashem*. On the *Passuk*: וַהָריקֹתִי לָכֶם I will pour so

much blessing on you until you will say "Enough!", *Chazal* say: עד שיבלו שפתותיכם

מלומֵר דֵי שבת לב ב your lips become exhausted from saying "Enough!". We can say (as a *Remez*) that a person who is always saying:

'I (Dayeinu, i.e., enough!) to all the tiny goodness in his life, is Zoche to the biggest Brachos in his life.



Yahrtzeit of R' Yaakov Koppel Pasternak *Zatzal*, Continued

FAMOUS COMICAL TRUE STORY<sup>18</sup>

R' Yankel'e Galinsky Zatzal said that in Novardok they didn't just speak about

tin the

R' Yankel'e Galinsky

<sup>18</sup> מעשה נורא שסיפר ר' יעקב גליסנקי על עצמו (הובא כאן מתוך ספר "שיחות ערב ראש חודש נובהרדוק" חלק ג עמ' עז. "במקוה של בית הקברות". הובא גם בספרי "והגדת", דברים עמ' 218, ומגילת אסתר עמ' 247) **בנובהרדוק לא הסתפקו** "במקוה של בית הקברות". הובא גם בספרי "והגדת", דברים עמ' 218, ומגילת אסתר. בחשון בשבירת האנוכיות וקניית בדיבורים בעניני תיקון המידות, אלא נקטו במעשים. בכל חודש עסקו בתיקון מידה אחרת. בחשון בשבירת הַ"נְהָיָיה" אחר המותרות, ובקניית הסתפקות במועט, בטבת ושבט בחישול הבטחון, ובאדר בקניית האמיצות. "לא קם ולא זע"! לשרש את הפחד, לקנות אומץ לב, לא להרתע מפני כל! חזק ואמץ, אל תירא ואל תחת! כל בן ישיבה בנובהרדוק חיפש לעצמו תרגילים מעשיים באמיצות. היו שהלכו לאסיפות של הקומוניסטים הכופרים, ועלו לבימה לשאת דברים נלהבים בגנות רעיון התעתועים, ולקרוא לדבוק בדת האמת. איזו סערה חוללו! היו שעמדו בשוק ועוררו את התגרנים היהודים לבל יבלו ימיהם בהבל, שֶׁיָחוּסוּ על חייהם ויקבעו עיתים לתורה. אם היו להם שומעים, מה טוב. ואם לעגו להם, טוב לא פחות, התחשלו באמיצות!

חשבתי לעצמי, איזה דבר אמיצות אעשה? ועלה בי רעיון נועז, שמעביר צמרמורת. כולם יודעים שלא הולכים בלילה לבית הקברות. הלילה הוא זמן שליטת המזיקין, ואמרו בגמרא שהדורש אל המתים לן בבית הקברות כדי שתדבק בו רוח טומאה (סנהדרין סה ב), ואיזהו שוטה, זה הלן בבית הקברות (חגיגה ג ב). והכל ידעו שבלילה באים הנפטרים, רוחות המתים, לטבול במקוה הטהרה בו מטבילים את המתים בחדר הטהרה. פחד נורא לטבול שם, וסכנה עצומה, כי הנפטרים עלולים להזיק למי שבא בתחומם ומפריע לטבילתם, ישמרנו ה' מכל צרה! החלטתי ללכת בחצות הלילה לבית הקברות. איזה פחד, ולהכנס לחדר הטהרה האפל, השורץ רוחות, ולטבול במקוה של המתים! איזו אמיצות! לא קם ולא זע! אומץ מוחלט! הלכתי. בית הקברות היה מחוץ לעיר. שררה עלטה, רק המצבות הלבנות בְּהַקּוּ, כעדים דוממים לאמיצותי. נכנסתי בפתח האפל של חדר הטהרה, וגיששתי דרכי. החושך היה מוחלט. לבי הלם כקורנס. כבר לא ידעתי האם הולך אני לעשות מעשה אומץ או טפשות, הטהרה, וגיששתי בנפטרים. נדמה היה לי שאני שומע את המים רוגשים. הרוחות טובלות. אבל אם אומץ, אז עד הסוף.

פשטתי בגדי במהירות, גיששתי דרכי אל המים, ואכן רגשו. **טבלתי רגלי, היו קרים כקרח**. החלטתי: אטבול אחת, ואנוס. **ירדתי, ולפתע, דרכתי על גולגולת!** היא צפה מולי אל פני המים, חיוורת כמת, גם בחשיכה ראו. לבי ניתר, אפילו לצרוח לא אצרתי כח, גרוני נשנק באימה. קפצתי אחור, התלבשתי בחופזה, ונמלטתי מהמקום. ידעתי שהיתה זו שטות. לא מתגרים בנשמות הנפטרים. מַזְלִי, שלא הזיקני. רצתי כל עוד רוחי בי, וחזרתי לעיירה. החלטתי שלא אספר על כך לאדם. ידעתי שהשומעים יתפלגו לשנים. חלק יאמרו שהיתה זו שטות מלכתחילה, ואסור היה להסתכן. והחלק השני יביע ביקורת "איפה האמיצות?" "אם כבר, מדוע נמלטתי? מדוע לא טבלתי?" אבל אני ידעתי שהיתה גם היתה אמיצות, והבריחה, חובת השעה. נראה אותם מה היו עושים במקומי, אם היו פוגשים ברוח העולה מתוך המים!

להירדם כבר לא יכולתי. להתרכז בלימוד, גם לא. בקושי בתפלה. הלכנו לחדר האוכל, ושמתי לב שחברי חיוור ונרעש. שאלתי "מה קרה? אתה נראה רע!" אמר לי "אינך יודע כיצד אתה נראה!" "אבל אספר לך מה קרה. אנחנו בחודש האמיצות. חשבתי, מה אעשה? במה אתחשל? ועלה בלבי רעיון. כעת אני יודע שהיתה זו שטות. החלטתי ללכת בחצות הלילה לבית הקברות, ולטבול במקוה שבחדר הטהרה. מספרים שרוחות הנפטרים מתגלות שם וטובלות. פחד פחדים! אין מקום מתאים יותר להפגין בו אמיצות! הלכתי, נכנסתי, פשטתי בגדי וטבלתי. המים היו קרים כקרח. ולפתע בעודני מתחת למים, לא תאמין, אני חש בו אמיצות! הלכתי, נכנסתי, ונפטר מולי! אין לך מושג מה ההרגשה!" אין לי מושג? יש לי, ועוד איך! וייסרתי את עצמי, הוכחתי את עצמי: איי, איי, איזה בעל גאוה אתה, בוש והיכלם! מדוע היית בטוח שבמוחך לבדך צץ הרעיון, שאתה לבדך מסוגל להגותו. מדוע לא הבאת בחשבון שעוד מישהו חשב כמוך, ועשה כמוך. מדוע חשבת שאתה ואין בלתך?! היה שיעור שלא ישכח. אם לא של אמיצות, הרי של ענוה!

working on *Middos*; they demanded action. Each month they worked on another *Midda*. One month, they worked on *Amitzus* (courage). Yankel'e thought to himself: What can I do for *Amitzus*? He came up with a plan. I'll go to the cemetery at midnight, and dip in the *Mikva* used for the dead bodies! The rumor was that the dead used the *Mikva* at night. NOW THAT'S COURAGE!

He walked to the cemetery, which was outside the city limits. It was pitch black. A thought fluttered: "Is this courage, or foolish recklessness?" He quicky undressed, felt his way around in the dark, until he reached the water, and stuck his foot in. Ice cold! It sounded like the water was moving... the spirits were using the *Mikva*... his heart was pounding. "Okay, I'll just dip once, and run". As he went down, he stepped on a human skull, white as a ghost, which was rising towards him!!!

He was so frightened that he couldn't

even scream! He immediately jumped out, dressed, and ran back to Yeshiva. He couldn't tell anyone, fearing criticism. He noticed his friend was white as a ghost. "You don't look good", he said to him. The friend replied: "You don't know how bad you look! But I'll tell you why I look this way. You know, we are working on Amitzus, and I didn't know what to do. I came up with an idea. I'll go to the cemetery, and dip in the Mikva at midnight. The water was freezing cold, and you know that the dead use the Mikva at night. All of a sudden, you'll never believe it, I felt a foot on my head. A dead person was coming on top of me!!!! You can't imagine the fright!" (I can't imagine?? You bet I could!) What a lesson I learned! The unnamed bachur in this story was none other than R'

Yaakov Kopel Pasternak *Zatzal*. (Heard from his great grandson, printed with permission).

#### How Bitachon Can Change Your Life

Somebody told me that if not for *Shaar HaBitachon*, he'd be in bad shape. He was coming back from the *Levaya* of a dear friend, who had the most phenomenal *Hespedim*. He was always envious of his friend, who outdid him in *Torah*, *Avoda*, and *Gemilus* 

Chasadim; and after hearing such Hespedim, he would have been devastated...

But now he's too busy *Chazzering* his OWN *Ma'alos*, and his main *Ma'alos* are his difficult background, his hard nature, and lack of *Kish'ron* (abilities). All this makes him feel superior, since he really believes in: מָבָרָא אַגְרָא אַבוּת הּ כִּבּ the reward increases according to your effort. His *Rabbeim* have taught him that it's a *Mitzva* to go the opposite of his nature (which is to feel like a zero), and that he should be extreme. In

order to go against his nature to put himself down, he is *Dan* himself *L'kaf Zechus*.

Now he is full of *Simcha*, and he is *M'kayem*: ידילת אָחִיו rejoicing with his brother's greatness. He is overjoyed, since he knows that his *Chashuva* friend will have a *Gevaldige Gan Eden*. He is happy that Lakewood and *Klal Yisroel* produced such a *Tzadik*, and since he's part of *Klal Yisroel*, he personally shares in the *Hatzlachos* of his friend. "We" succeeded. And whoever is happy with his friend's *Hatzlacha*, is *Zoche* just like his friend; whereas *Kin'ah* makes you lose, *Rachmana Litzlan*. It's a great business, being a *Baal Bitachon*!

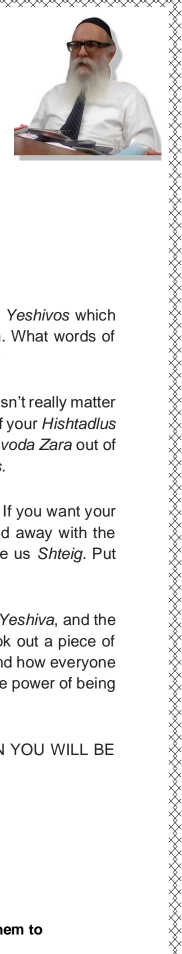
\*\*\*\*

He also believes that with more *Bitachon*, he can give a *Zechus* to his (departed) friend, by actually becoming like him.

Thank You to all who already signed up for the Monthly partnership!!

- Rabbi Mandel will be Davening every Erev Rosh Chodesh for monthly donor's of minimum \$10.
- Any names given will be added to the list.
- To join please email your names to weinberger138@gmail.com or text 8482454278
- To set up a donation please click on this linkhttps://pay.banquest.c om/shaareibitachon
- or payments can be made via zelle congshbtegmail.com

## Questions To Rabbi Mandel



#### Rejected From All Yeshivos

**Question:** My son is a good *Bachur* in 8th grade. We applied to a few *Yeshivos* which we were hoping would accept him, but we got rejected from all of them. What words of encouragement can the *Rav* give me while going through this "*Parsha*"?

**Answer:** I once heard from R' Mordechai Schwab *Zatzal*, who said: It doesn't really matter which *Yeshiva* you go to. Of course, you have to do your *Hishtadlus*. But if your *Hishtadlus* is not working, then there is a reason behind it. We shouldn't make an *Avoda Zara* out of a *Yeshiva*, and we shouldn't make too big of an emphasis on *Hishtadlus*.

People want everything the way they want it to be, even in *Ruchaniyus*. If you want your son to *Shteig* and do well, you also have to *Shteig*, and not get carried away with the *Yeshiva*. This whole "*Yeshiva* system" was planted by Hashem to make us *Shteig*. Put your main focus on your child, and not on the *Yeshiva*.

I recently had a similar situation. My grandson wanted to go to a certain *Yeshiva*, and the chances of him getting in did not look good. You know what I did? I took out a piece of paper, and wrote down a whole story; of how he got in to the *Yeshiva*, and how everyone was calling up to say *Mazal Tov...* and sure enough, he got in! That is the power of being positive and having *Bitachon!* 

THE MAIN THING IS TO HAVE MENUCHAS HANEFESH, AND THEN YOU WILL BE MATZLIACH.