Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה לזכות ר' מאיר בן לאה



נצבים ראש השנה

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

## To receive Bitachon Weekly by email send a request to: <a href="weeklybitachon@gmail.com">weeklybitachon@gmail.com</a>

### And now in Spanish bitajonsemanal@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400 Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com



And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898



Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur



# BITACHON WEEKLY

פרשת נצבים תשפ״ה ראש השנה תשפ״ו

#### IN THIS ISSUE

- BEING DAN YOURSELF L'KAF ZECHUS
   CAN ACTUALLY BE PO'EL YESHUOS AND
   SAVE YOU FROM THE WORST
   DISASTERS
- IN THIS GENERATION WHAT'S NEEDED MOST IS ROMEMUS
- BE PROUD OF BEING A BAAL MUSSAR AND A NOVARDOKER
- ADMIRATION FOR SOMETHING OUTSIDE OF YOURSELF IS A REAL TRICK OF THE YETZER HARA
- TORAH THAT YOU ARE NOT MACHSHIV CANNOT HELP YOU
- SHOFAR MEANS BEAUTIFY WHICH REMINDS US TO AIM HIGH AND KEEP GROWING IN AVODAS HASHEM
- IF HASHEM REMEMBERS THE 100 CRIES OF A RASHA, SURLY HE WILL LISTEN TO THE 100 CRIES OF OUR SHOFAR
- THE BAAL TESHUVA HAS TO FARPOK PUBLIC OPINION
- PROCLAIMING HASHEM TO BE MELECH ALSO MEANS THAT WE DO NOT HAVE OL BASAR V'DAM
- DON'T BE M'VAZEH EVEN YOUR LOWEST TEFILA
- BIZYONOS SAVES FROM SERIOUS PUNISHMENTS AND ALSO BRINGS YESHUOS
- THE MORE YOU APPRECIATE HASHEM'S GREATNESS THE MORE YOU EXPECT IN YOUR TEFILOS
- STORIES OF NOVARDOK

### פרשת נצבים

You can

save the

entire

world and

its people

with your

words.

And keep

sticking

up for

yourself!

#### אַתֵּם נִצָּבִים הַיּוֹם כַּלְּכֵם כט ט Being Dan Yourself L'kaf Zechus Can Actually Be Po'el Yeshuos and Save You from the Worst Disasters

"Nitzavim" means standing firm and with strength. When Rabban Gamliel was on a boat and suddenly a tidal wave threatened to

capsize the entire boat, it says1 that he was: עמד על רַגלַיו (stood up on his feet) and he said: לא לְכָבוֹדִי "My actions were not for my own honor, rather purely for Kavod Shamayim". He realized that he was being punished for his maltreatment of Rabbi Eliezer, and he explained himself that he had done this L'shem Shamayim; and the tidal wave disappeared.

Look how a person can be *Mamash* Chayav Missa, and just by standing firm and sticking up for himself he saved his life. lt has been recommended that to be Zoche B'din

on Rosh Hashanah, it is very (worthwhile) to speak out to Hashem your self-defense arguments, and being Dan yourself L'kaf Zechus can actually be Po'el Yeshuos and save you from the worst disasters. Indeed, R' Shlomo Wolbe Zatzal says that a person should be Dan himself L'kaf Zechus.

And R' Wolbe knew this generation well, besides being a top Talmid of R' Yerucham Levovitz Zatzal and being M'shamesh (learned from) Gedolim throughout his life. He appeared to gravitate towards Shitas

Slabodka, since he was always seen together with R' Chatzkel Sarna Zatzal, who was from the giants of the Talmidim of the Alter of Slabodka and was very involved in the Shita. And later he was M'shamesh (learned from) R' Hutner Zatzal, and after R' Hutner's *Petira* (passing), he used to remark

how his Rebbe, R' Yonasan David Shlita (יבל"ח) is so much younger than

#### In This Generation What's Needed Most Is Romemus

Look how perhaps the greatest M'vakesh in the post-war era, and the top, Mussar personality, top gravitated consistently towards *Slabodka* and Gadlus HaAdam, although he was B'ikar (mainly) a Talmid of R' Yerucham Zatzal from Kelm. He dealt with our Bachurim. and he saw firsthand what was needed most in this generation:

Romemus! His Talmidim once rented a hotel for an extended weekend with a Shabbos of Chizuk.

I happened to be there, and I noticed how his top Talmidim kept saying "Let's get some Romemus". It was said in the name of R' Hutner Zatzal that the worst thing is to be small with petty quarrels, and making a big Shpeil out of small things (even Aveiros). Instead, you become a "big" person, by finishing Shas, or doing massive Zikkui HaRabbim and saving lives, to grow and to inspire others and to be inspired yourself.

ב"מ נט ב, ואף רבן גמליאל היה בא בספינה, עמד עליו נחשול לטבעו, אמר, כמדומה לי שאין זה אלא בשביל רבי אליעזר בן $^{1}$ הורקנוס. עמד על רגליו, ואמר: רבונו של עולם, גלוי וידוע לפניך שלא לכבודי עשיתי, ולא לכבוד בית אבא עשיתי, אלא לכבודך שלא ירבו מחלוקות בישראל.

## Don't sit on all those details of mistakes and sins. Move on and do L'ma'aseh! \*\*\*\*\*\* Be Proud of Being a Baal Mussar and a Novardoker

Standing up for yourself means you're a: בְּצַב person who stands firm with strength. I had two *Novardok* experiences where I saw what's important by my *Rabbeim*. Many, many times, R' Ozer Schwartz *Zatzal* yelled at me: "Shiflus!" (lowliness) which can mean not recognizing your value and being afraid of people and worrying about their opinion of

you. Or feeling inferior, when you should be proud of being a Baal Mussar and Novardoker. \*\*\*\*\*\* Or not realizing your value and your Kochos, and instead beina involved in remembering all your weaknesses.

Also, there is a



R' Shlomo Wolbe (left) dancing with R' Yitzchok Hutner

famous story where R' Gershon Zatzal was once in the shteibel of a very Chashuva movement, and their davening and Avodas Hashem was very impressive. He came back from that place full of Hispa'alus, and his Rebbe said, "Yekke Bembe" which means "Hispa'alus Chapper" בְּלַעֵ" (in Polish)!

Admiration For Something Outside of Yourself Is a Real Trick of the Yetzer Hara When you become overly impressed, albeit by someone else's unusual Avodas Hashem (even from an Adam Gadol) you yourself "melt" and you feel like a zero, and you *Chas V'shalom* become: בָּטֵל וּמְבוּטָל utterly *Battel* (belittled) and you are heading toward inactivity and becoming a zero. Your mind is full of admiration for something outside of yourself; a real trick of the *Yetzer Hara*, and it causes jealousy and plenty of inferiority feelings and depression and frustration (unless when you learn from others you do something tangible and you grow).

You don't appreciate yourself when you overly focus on others and you "lose

yourself in crowd" of all those hundreds people that you know and admire, instead of trying to discover your own greatness which others don't have. Novardok was known for not Nis'pael being anything from except the greatness of

Hashem, since: אֵין עוֹד מִלְבַדוּ there is nothing besides Him. \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

## Torah That You Are Not Machshiv Cannot Help You

We can add not being *Nis'pael* from your *Aveiros*. This is why people fall, since they are so *Nis'pael* from their scary lusts and stubbornly addictive desires which they can't shake off. Even if a person did *Avoda Zara*, *Gilui Arayos* and *Sh'fichus Damim* "the big 3", he can still have a *Teshuva Shleima*. *Chazal* say<sup>2</sup> that despite the generation of *Bayis* 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> נדרים פא א, אמר רב יהודה אמר רב, מאי דכתיב (ירמיה ט יא) מִי הָאִישׁ הֶחָכֶם וְיָבֵן אֶת זאֹת? דבר זה נשאל לחכמים ולנביאים ולא פירשוהו, עד שפירשו הקב"ה בעצמו, דכתיב (שם) וַיֹּאמֶר ה' עַל עָזְבָם אֶת תּוֹרֶתִי אֲשֶׁר נָתַתִּי לְפְנֵיהֶם וְלֹא שָׁמְעוּ בקוֹלִי היינו "לא שמעו בקולי" היינו "לא הלכו בה"? אמר רב יהודה אמר רב, **שאין מברכין בתורה תחלה**.

Rishon having done these "3", they would

have been okay if not for the fact: שֵׁלֹא בֵּרְכוּ בַּתּוֹרָה תְחָלָה נִדרִים פּא אּ that they didn't say a *Bracha* before learning *Torah*, and the *Ran* says<sup>3</sup> that they weren't *Machshiv* their *Torah*, so such a *Torah* can't help them.

Chazal say<sup>4</sup>: הַלְוַאי אוֹתִי עָזְבוּ וְתוֹרָתִי הַלְּוַאי אוֹתִי עָזְבוּ וְתוֹרָתִי just by שַׁמַרוּ שָׁהַמָּאוֹר שָׁבָּהּ מַחַזִירַן

Despite your challenges, remember all your successes, answered Tefilos,

and Nissim

Derech. The Alter of Novardok

Zatzal says<sup>5</sup> that by Middas

HaBitachon if you feel that
you're not: יְאוּיִ worthy to get
what you have Bitachon in,
then this itself makes you not:
יַאוּי worthy. It is actually a Din in
Shulchan Aruch<sup>6</sup> that a person

should act like he has Bitachon that he'll be

<sup>3</sup> ר"ן (נדרים פא א) ומצאתי במגילת סתרים של ה"ר יונה ז"ל דקרא הכי דייק דעל שלא ברכו בתורה תחילה אבדה הארץ דאם איתא על עזבם את תורתי כפשטא משמע שעזבו את התורה ולא היו עוסקין בה כשנשאל לחכמים ולנביאים למה לא פרשוהו והלא דבר גלוי היה וקל לפרש אלא ודאי עוסקין היו בתורה תמיד ולפיכך היו חכמים ונביאים תמהים על מה אבדה הארץ עד שפרשו הקב"ה בעצמו שהוא יודע מעמקי הלב שלא היו מברכין בתורה תחלה כלומר שלא היתה התורה חשובה בעיניהם כ"כ שיהא ראוי לברך עליה שלא היו עוסקים בה לשמה ומתוך כך היו מזלזלין בברכתה והיינו לא הלכו בה כלומר בכונתה ולשמה אלו דברי הרב החסיד ז"ל והם נאים ראויין למי שאמרם.

<sup>4</sup> איכה רבה (הקדמה אות ב) ר' הונא ור' ירמיה בשם ר' שמואל ברבי יצחק אמר, מצינו שויתר הקב"ה על ע"ז ועל גילוי עריות ועל שפיכות דמים ולא ויתר על מאסה של תורה, שנאמר (ירמיה ט יא) עַל מָה אֶבְדָה הָאֶרֶץ, על ע"ז ועל גילוי עריות ועל שפיכות דמים ולא ויתר על מאסה של תורה, שנאמר (ירמיה ט יא) עַל מָה אַבְדָה הָאֶרֶץ, על ע"ז ועל גילוי עזְבָם אֶת תּוֹרֶתִי ר' הונא ור' ירמיה בשם ר' חייא בר אבא אמרי, כתיב (ירמיה טז יא) וְאֹתִי עָזְבּוּ דִמים אין כתיב כאן, אלא עַל עָזְבָם אֶת תּוֹרֶתִי שמרו, מתוך שהיו מתעסקין בה המאור שבה היה מחזירן למוטב.

<sup>5</sup> ספר מדרגת האדם (מאמרי הסבא מנובהרדוק, רבי יוסף יוזל הורביץ זצלל"ה, הוצאה חדשה ירושלים תשסב. מאמר תקון המדות פרק ב, עמ' סא) וכן אצל המרגלים מצינו שדברו לשון הרע על הארץ ויניאו את לב העם מַלֶּכֶת במלחמה, מאין בא להם החטא הזה? הלא יצאו ממצרים וראו הנסים וקריעת ים סוף וכו' ומבואר ברמב"ן שאמרו אין אנו ראויים לנסים, לכן אמרו "אפס כי עז העם", ואין אנו ראויים לנס. במצרים היינו במדרגה גדולה, ועכשיו אין אנו ראויין לזה. ואמנם בענין זה אם ראוי אם לא ראוי, אין זה ספק הלכה, אלא תלוי לפי מדרגת האדם. כמו שאמרו ז"ל על הכתוב ה' צַּלְּךְּ עַל יַד יְמִינֶךְ (תהלים קכא ה) מה הצל הזה אם אתה מראה לו יד, אף הוא מראה לך יד, ואם אתה מראה לו אצבע, אף הוא מראה לך אצבע, בעת שהאדם מסכים בדעתו כי הוא ראוי לנס, ולא מתהפך בדעתו כלל לצד אחר, זה גופא הגורם שיהיה ראוי, ואם נתרפה בדעתו, ומפחד שמא אינו ראוי, זה גופא הגורם שלא יהיה ראוי.

שלחן ערוך (או"ח סי' תקפא סעי' ג) **מכבסין ומסתפרין בערב ר"ה**.  $^6$ 

ומקורו בטור (שם) ורוחצין ומסתפרין ע"פ המדרש, א"ר סימון כתיב כי מי גוי גדול וגומר, ר' חנינא ור' יהושע אומרין, איזו אומה כאומה זו שיודעת אופיה של א-להיה, פי' מנהגיו ודיניו, שמנהגו של עולם, אדם שיש לו דין, לובש שחורים ומתעטף שחורים כאומה זו שיודעת אופיה של א-להיה, פי' מנהגיו ודיניו, אבל ישראל אינן כן, לובשים לבנים ומתעטפים לבנים ומגלחין זקנם ומגדל זקנו ואין חותך צפרניו, לפי שאינו יודע איך יצא דינו, אבל ישראל אינן כן, לובשים לבנים ומתעטפים לבנים ומגלחין זקנם בער"ה ומחתכין צפרניהם ואוכלין ושותין ושמחין בר"ה לפי שיודעין שהקב"ה יעשה להם נס, לפיכך נוהגין לספר ולכבס בער"ה ולהרבות מנות בר"ה ומכאן תשובה למתענין בר"ה.

ואגב, יש לציין מה שכתב בספר שימושה של תורה (עמ' שח) בימיו האחרונים של רבנו הגרי"ז זצ"ל, היה ירא וחרד חרדתו של רבן יוחנן בן זכאי (ברכות כח ב), ולפני ראש השנה האחרון לימי חייו, כשמרן הגרא"מ שך זצ"ל בא לברכו בברכת שנה טובה, שאל הגרי"ז את מרן הגרא"מ שך זצ"ל בדאגה: מה יהיה הסוף? ניחמו מרן הגרא"מ שך בדברי הירושלמי (ראש השנה פ"א ה"ג) המובאים בטור (סי' תקפא) שכלל ישראל באים לראש השנה לדין כשהם לבושים לבנים ועטופים לבנים, ומסתפרין ומכבסין לכבוד יום הדין מפני שהם בטוחים שיעשה להם נס, שלא כמנהג העולם שהעומד לדין לובש שחורים ומתעטף שחורים ונוהג כאבל. אף כאן, אמר לו מרן הגרא"מ שך, יש להיות בטוח שיעשה לו נס! ענה לו הגרי"ז, כל זה נכון, אבל במה, במה להיות בטוח? ובאר את שאלתו בדברי רבי שלמה אבן גבירול בפיוטו "כתר מלכות", אלקי, אם עווני מנשוא גדול, מה תעשה לשמך הגדול? ואם לא אוחיל לרחמיך, מי יחוס עלי חוץ ממך? לכן אם תקטלני, לך אייחל, ואם תבקש לעווני, אברח ממך אליך, ואתכסה מחמתך, בצלך. ולכאורה מה הביאור בדברים "אברח ממך אליך"? אלא שעניין הבטחון שייך רק למי שמרגיש ויודע שתומד לפני גשר רופף, ובוטח בהקב"ה ועובר עליו, מה עניין בטחון לכאן? כי הקב"ה בהקב"ה ועובר עליו, מה עניין בטחון לכאן? כי הקב"ה עוזר לאדם כמידת הבטחון בו. כִּ בֹ יִשְׂמַח לְבָּנוּ, כִּ (באותה מידה שֹ)בְשָׁם קְדְשׁוֹ בְטָחְנוּ. יְהִי חַסְדְּךָ ה' עַלֵינוּ כָּאָשֶׁר (כפי אשר) יחַלְנוּ לְרָ. זהו עניין "אברח ממך אליך", שהוא חרד כל כך מדינו של הקב"ה, עד שאין לו מנוס אלא בצלו. כך אנו חשים ביום מוכים ובטוחים על חסדו יתברך, הרי בָּרוּך הַגַּבֶּר אֲשֶׁר יִבְטַח בָּה' וְהָיָה ה' מִבְּטַחוֹ (ירמיה יז ז) הריהו מלך עוזר ומושיע ומגו,

Zoche B'din. I know a person who was about to be fired from his job. He spent lots of time being Osek in Bitachon, and he kept telling Hashem reasons why he deserves to keep his job. In the end it was miracle of miracles; they changed their mind and he kept his job. R' Yosef Leib Bloch Zatzal says<sup>7</sup> in the name

of the *Chasidim* that: כָּתְבֵנוּ בְּסֵפֶּר means we write ourselves into *Sefer HaChaim* and then we are actually *Zoche* to: חַיִים וְלֹא לַמְוֶת life, and not the opposite, *Chas V'shalom*.

So keep sticking up for yourself like Rabban Gamliel, and keep giving reasons why you should be Zoche B'din, instead of walking around with sadness and worry about all your sins and your low self-worth. Just like: וַהַוֵי דָן אֶת כָל הָאָדָם לְכַף זְכוּת we need to judge others favorably; include yourself and be positive! Most of us are much better than we think we are. It's the new Yetzer Hara special for our Dor to insist: "But I'm really no good!" And often we need to go extreme and exaggerate our goodness, or else we run into: תַּחַת אֲשֵׁר לֹא עָבַדִּתָּ אֱת ה' אֱלֹקֵיךְ בָּשִּׂמְחָה תבא כח מז the sin of not serving Hashem with Simcha which is the worst Chet (sin) and causes so much Tochacha and pain, Chas V'shalom!

### ראש השנה

#### שׁוֹפָר מִלְשׁוֹן שַׁפְּרוּ מֵעֲשֵׂיכֶם Shofar Means Beautify Which Reminds Us to Aim High and Keep Growing in Avodas Hashem

A person who feels Hashem's extreme love is a totally different person, and Bitachon is almost easy for him. When you're swimming in love from Hashem, and you have feelings of extreme greatness, you lose your

Yocheved was called: שָׁפָּרָה Shifra: שַׁמִשַּׁפֵּרֵת אֵת הַוַּלִד because she beautified the Jewish babies in Mitzrayim instead of killing them. And Miriam was called: פּוּעָה Puah: שׁהָיִתָּה פּוֹעָה לַוָּלָד because she cried along with the babies and calmed them down. Shifra is a striking similarity to Shofar, which we blow on Yom HaDin where we need to get out of the "Mitzrayim" of our Yetzer Hara. The Shofar reminds us to try to become great and beautiful in Avodas Hashem and to keep aiming high and to keep growing, and Chazal say8 that "Shofar" means: שַׁפָּרוּ מַעֲשֵׂיכֶם beautify your deeds.

#### מֵאָה פְּעִיוֹת שֶׁל אֵם סִיסְרָא If Hashem Remembers the 100 Cries of a *Rasha*, Surly He Will Listen to the 100 Cries of Our *Shofar*

And we also remember to cry over our sins and refrain from them. If

Hashem tells us that He remembers the 100

אבל אם אין חרדים כדבעי, הרי הוא בגדר "שוטה אינו מרגיש" (שבת יג ב) אין במה לבטוח שייעשה נס... וסיים מרן הגרי"ז: וא"כ במה אהיה בטוח?

anger, your

jealousy, &

your worries

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> שעורי דעת (מאת אדמו"ר הגאון מרן יוסף יהודה ליב בלאך זצוק"ל, אב"ד ור"מ טלז, חלק שלישי, תל אביב תשטז, שעור ח למוד המוסר, עמ' צח) נמצא **פתגם חסידי על התפלה "כָּתְבֵנוּ בְּסֵפֶר הַחַיִּים" כי האדם כותב את עצמו בספר החיים**. לא אדע כונתם בזה, אך אני מוצא בזה ענין נשגב מאד וכו'.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ויקרא רבה (כט ו) ר' ברכיה פתח (תהלים פא ד) תִּקְעוּ בַ"חֹדֶשׁ" "שׁוֹפָּר" וכו', בחדש זה "תחדשו" מעשיכם בשופר, בחדש הזה "**שפרו" מעשיכם**, אמר להן הקדוש ברוך הוא לישראל, אם שפרתם מעשיכם הריני נעשה לכם כשופר הזה, מה שופר זה מכניס בזו ומוציא בזו, כך אני עומד מכסא הדין ויושב על כסא רחמים והופך לכם מדת הדין למדת רחמים, אימתי בחדש השביעי

cries of a wicked *Shiktza*, who cried that her evil son *Sis'ra* should come home to practice his evil life, imagine how much Hashem appreciates the 100 קולות (cries) of our *Shofar*, and for sure He will forgive us.

So we are inspired to: קוֹם וַעֲשֶׂה do positive actions like Shifra, which caused her to be Zoche to Kehuna (Yocheved was the mother of Ahron) which is positive Avoda, and RSRH says<sup>9</sup> that the *Mizbeach* symbolizes going up and growing (from the Kevesh (ramp) till the top). We also have: שַׁב ואַל תַּעשׂה non-action, like Puah (Miriam who calmed down the babies) who was Zoche because of this to *Malchus*. (*Gemara*<sup>10</sup>). Notice how a *Melech's* main job is saving from Tzaros, like Moshe and Dovid who were always saving people, including Yetzias Mitzrayim and going to war for the Klal. A selfcritical person is cruel and mean and insensitive and sadistic to himself! And it's a total lie!

## The *Baal Teshuva* Has to Farpok Public Opinion

Why is *Dovid* so special despite his having done the most outrageous

Chet (sin)? Indeed, he was called a No'ef (sinner) and Rotze'ach (murderer) by Chashuva people (Shim'i ben Gera)! Yet, he felt like he was pure-good, and as holy and as pure as if he never sinned. (RSRH

Tehilim). And this is despite the fact that so many people never really forgave him until after his death.

When *Shlomo* wanted the gates of the *Bais Hamikdash* to open for the *Aron*, they kept

shut until he said: בַּעְבוּר דָּוִד עַבְדֶּךְ אֵל "Do it for Dovid's sake". Only then did people realize that he was really a Tzadik. But he was true Malchus (i.e., being "above"!). RSRH says that Dovid said that even if the whole world would hate him, he wouldn't care in the least!

This is what happens to a person who believes in: אָנִי לְדוֹדִי וְדוֹדִי לִי. We should all realize that we only have one Friend אָבִינוּ שֶׁבַּשֶּׁמִים in Shamayim, and everything else is baloney and just Nisyonos.

TRUE STORY

I was teaching a class in the summer with 9-year-olds, and they were A-1. Except for one boy, who acted up again and again, until I yelled at him and I kicked him out of the class and told him not to come back! When he was out, I told the rest of the class that he's really a big *Tzadik* but he needs a strong hand,

and for sure he'll straighten out some day.

During recess, I told him what I had told the class, and he was much relieved.

I told him that I still don't want him back unless he does *Teshuva*. And he is definitely

НаМеlесh was extreme in seeing good, even in his worst enemies. We see what makes a person a Gadol and a leader for Klal Yisroel. Being critical (even to yourself) makes you a small unímportant

Dovid

person

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> פירוש הגאון מוהר"ר רבי שמשון בן הר"ר רפאל הירש זללה"ה בפרשת תצוה עה"פ נְבוּב לֻחֹת (כז ח) הכבש הוא השיפוע שבו "עולים" ממש על המזבח ואל חלקיו השונים, כגון הסובב והמערכה. רק המזבח מזמין את האדם להעפיל אל רום "המעלה" המוסרית, או להחזיק מעמד ב"מעלה" כלשהי, ורק הוא קורא לו להגשים את החזון המומחש בארון, בשולחן ובמנורה.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> סוטה יא ב, וַיְהִי כִּי יָרְאוּ הַמְיַלְּדֹת אֶת הָאֱלֹקִים וַיַּעַשֹּ לְהֶם בָּתִּים (שמות א כא) רב ושמואל, חד אמר בתי כהונה ולויה, וחד אמר בתי מלכות, מ"ד בתי כהונה ולויה אהרן ומשה, ומ"ד בתי מלכות דוד נמי ממרים קאתי, דכתיב (דהי"א ב יט) וַתְּמָת עֲזוּבָה (אשת כלב) וַיִּקָח לוֹ כֶלֶב את אִפּרָת וַתַּלִד לוֹ את חוּר, וכתיב (ש"א יז יב) ודְוִד בַּן אִישׁ אִפְּרָתִי וגוּי.

capable of *Teshuva*, since he's really a great kid and I like him a lot. When he came back to class, he was A-1. In fact, he was special in learning also, and I rewarded him. I made a big *Shpeil* about him, and I said that he's better than everyone else, since: בְּמָקוֹם גְּמוּרִים יְכוֹלִין שָׁבַּעֲלֵי תְּשׁוּבָה עוֹמְדִים אֵין צַדִיקִים גְמוּרִים יְכוֹלִין Baalei Teshuva are even

GREATER than pure *Tzaddikim!* \*\*\*
It is sad how people refuse to forgive themselves for their sins and mistakes. The *Rambam* in *Hilchos Teshuva*<sup>11</sup> was very concerned about this unnecessary guilt that *Baalei Teshuva* have to live with. It is: לולם חלים nothing but a trick of the

Yetzer Hara (and a BIG Yetzer!) to put yourself down! Learn to tolerate yourself. Go slow in Avodas Hashem and don't jump (usually. There can definitely be exceptions). Despite all those many shortcomings and even sins, still tolerate! And even embrace. When you learn to be Sovel (tolerate) yourself and your shortcomings, that is in itself major growth!

#### **Excerpts from Chaim Lita's Diary**

There are evil things that I habitually do and are very hard to get rid of. But since I am not yet capable (at least in my perception) to

refrain: I am totally *Patur* (exempt) since: אוֹנֵה lam totally *Patur* (exempt) since: אוֹנֵה lam an *Onnes* who is *Patur*), providing that I am aiming for the truth, and even for the biggest *Shleimus*. And since I daven loads for more purity and I try and try, I am total - *Tzadik Gamur*, and probably better than those who outdo me in this area, who haven't had my background

and difficulties.

These are words of real *Emes*, and the: סְבֶּרָה logic screams its truth without a: סְפֵּק doubt. Yet, the *Yetzer* puts you down despite all your obvious proofs of your innocence. It is extremely difficult for the less-than-perfect people to accept

themselves and appreciate their Bedi'eved Avoda as Gevaldig and truly Le'chatchila. These people get a bonus of Schar for the pain of having difficulties in respecting themselves. They have no idea what goldmines of Schar they possess.

שׁוֹפָר שָׁל ר"ה וְשׁוֹפָר שָׁל יוֹבֵל Proclaiming Hashem to Be *Melech* Also Means That We Do Not Have *OI Basar V'dam* 

The Gemara<sup>12</sup> compares the Shofar of Rosh Hashanah and the Shofar of Yovel, and in many ways they are identical. We can

We were

created to

move on

despite our

difficulties

<sup>10</sup> רמב"ם הלכות תשובה (ז ד) ואל ידמה אדם בעל תשובה שהוא מרוחק ממעלת הצדיקים מפני העונות והחטאות שעשה, אין הדבר כן, אלא אהוב ונחמד הוא לפני הבורא כאילו לא חטא מעולם, ולא עוד אלא ששכרו הרבה שהרי טעם טעם החטא ופירש ממנו וכבש יצרו, אמרו חכמים, מקום שבעלי תשובה עומדין אין צדיקים גמורין יכולין לעמוד בו, כלומר מעלתן גדולה ממעלת אלו שלא חטאו מעולם מפני שהן כובשים יצרם יותר מהם. (ושם הלכה ו) התשובה מקרבת את הרחוקים, אמש היה זה שנאוי לפני המקום משוקץ ומרוחק ותועבה, והיום הוא אהוב ונחמד קרוב וידיד. (ובהלכה ז) כמה מעולה מעלת התשובה, אמש היה זה מובדל מה' אלקי ישראל, שנאמר (ישעיה נט ב) עֲוֹנֹתֵיכֶם הָיוּ מַבְדַּלִים בֵּינֵכֶם לְבֵין אֱלֹקֵיכֶם, צועק ואינו נענה, שנאמר (ישעיה א טו) כִּי תַרְבּוּ תְפָלֶּה אֵינֶנִי שֹׁמַעַ וגוֹ, ועושה מצות וטורפין אותן בפניו, שנאמר (שם פסוק יב) מִי בִקְשׁ זאת מיֶדְכֶם רְמֹס חֲצֶרָי, (מלאכי א י) מִי גַם בָּכֶם וְיִסְגֹּר דְּלָתַיִם וְלֹא תָאִירוּ מִזְבְּחִי חָנָּם אַן לִי חַפֶּץ בָּכֶם אָמַר ה' צְּבָ-אוֹת וּמִנְחָה לֹא אֶרְצָה מְיֶּדְכֶם, והיום הוא מודבק בשכינה, שנאמר (ואתחנן ד ד) וְאַתֶּם הַדְּבֵקִים בַּה' אֱלְקִים, צועק ונענה מיד, שנאמר (קהלת ט ז) כִּי כְבָר רָצָה (ישעיה סה כד) וְהָיָה טֶרֶם יִקְרָאוּ וַאָנִי אָשֵנֶה, ועושה מצות ומקבלין אותן בנחת ושמחה, שנאמר (קהלת ט ז) כִּי כְבָר רָצָה הָאֶלֹקִים אֶת מַעֲשֶׂיךְ, וּלֹא עוֹד אלא שמתאוים להם, שנאמר (מלאכי ג ד) וְעָרְבָה לַה' מִנְחַת יְהוּדָה וִירוּשִׁלְם כִּימֵי עוֹלְם וּכְשָׁנִים

<sup>12</sup> ר"ה לג ב, תנו רבנן, מנין שבשופר תלמוד לומר והעברת שופר תרועה, **אין לי אלא ביובל, בראש השנה מנין**, תלמוד לומר בחדש השביעי, שאין תלמוד לומר בחדש השביעי, ומה תלמוד לומר בחדש השביעי, **שיהיו כל תרועות של חדש שביעי זה** 

suggest that there is a good reason, at least B'derech Remez. The Shofar of Rosh Hashanah means proclaiming Hashem to be Melech of the world, and the Shofar of Yovel proclaims that all slaves are free. Being a slave of a human (an Eved Ivri) is a big

Chisaron, and the Eved Ivri gets his ear bored, to remind him that he heard at Har Sinai: כּי לִי בְנֵי יִשְׂרָאֵל עֲבָדִים, וְלֹא that we are Avadim (slaves) only to Hashem, and not Avadim (slaves) to other Avadim (humans).

So many of us truly believe in Hashem, but we have loads of fear of people. So on *Rosh Hashanah* we blow to make Hashem *Melech*, and also to free us of the: עוֹל yoke of a: בְּשֶׂר וְדָם flesh and

blood human, which is like: לֹא יִהְיֶה לְךְּ אֱלֹהִים אֲחֵרִים עַל פָּנִי having other masters other than Hashem.

Don't Be *M'vazeh* Even Your Lowest *Tefila* Who says that only a *Tefila* with your whole heart will do the trick and give you a *Yeshua*? Maybe the *Tefila* without a *Lev Nishbar* is better, since you have *Tza'ar* over your cold *Tefila* and: לְפּוּם צַעֲרָא אַגְרָא אַבות ה כב the reward increases according to your effort!

#### הפטרת חנה

וְכָעֲסָתָּה צָּרָתָהּ גַּם כַּעַס ש"א א ו וַיַּחְשְׁבָּהָ עֵלִי לְשָׁכֹּרָה ש"א א יג Bizyonos Saves from Serious Punishments and Also Brings Yeshuos On Rosh Hashanah we read the Haftorah of

On Rosh Hashanah we read the Hattorah of Chana, because Chana, Sara, and Rochel were remembered on Rosh Hashanah. We

can also give other reasons. Chana receives loads of cruel Bizyonos from her Tzara (cowife) Penina, who kept pouring salt on her wounds. It was bad enough of Chana that she was barren at the age of 130! Yet, Penina kept making fun of her, and kept pointing out

the contrast of her own full house of kids, and the lonely life without children.

When Chana goes to the Mishkan and davens, Eli HaCohen thinks she is a: שׁכּוֹרָה drunkard, since her lips were moving silently. She defended herself, and she said that she is a broken-hearted woman who is pouring her heart out to Hashem to give her a child. So Eli gave her a Bracha, and she was Zoche to have

Shmuel. Notice how Chana had double Bizyonos in her life (from Penina and from Eli), and she is Zoche to a son who is double great; he was as big as Moshe and Ahron together.

To be Zoche B'din on Rosh Hashanah it is known that the best Tikun is having Bizyonos, similar to what we find in Halacha that having Bizyonos causes a person to become Patur from painful physical Tzaros like Malkus (Mishna¹³). Notice how right after Sara had Bizyonos from Hagar, like it says: אַבְרְתָּה לֹךְ טִּז דְּ she made light of her master without respect, then she had Yitzchok. And Leah was loaded with Bizyonos, like it says: Hashem saw that Leah was S'nuah, and then she was Zoche to be the mother of 6 Shevotim.

\*\*\*\*
And then we have the pain of: יִּרְמַלֵּיֹלְאַ בְּמֵלְיִנְיִּמְלַ בְּעִּרְתֵּלֵּי

יַרְּנְּוְבֵּא ל א *Rochel's* jealousy of her sister, which started bringing *Yeshuos* for *Rochel*.

The ideal

should

always be

to be

closer to

Hashem

than to

people

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> מכות כב ב, נִתְקַלְקַל בֵּין בָּרֵעִי בֵּין בַּמַיִם, פֶּטוּר. רַבִּי יְהוּדָה אוֹמֵר, הָאִישׁ בָּרֵעִי וְהָאִשָּׁה בַּמָּיִם (נתקלקל כו' פטור, דכתיב ונקלה והרי נקלה. ריב"ן).

So on Rosh Hashanah, when you read the Haftorah, remember to appreciate all those times that you were yelled at and/or ignored, or you felt that people look down at you, or they gave you sharp Mussar, or you feel that you are always saying the wrong thing.

Your low Madrega in Torah or Yiras Shamayim or Bain Adam La'chaveiro etc.

and you feel that you aren't making a good impression, etc. Also, there is a big *Inyan* to cry on *Rosh Hashanah*, and if you want to become more warm and emotional and to open your heart to daven with tears, the *Haftorah* of *Chana* is *Gevaldig!* It's Hartzik and it can move anybody to tears, *L'chavod Rosh Hashanah*. This *Haftorah* is also a big *Segula* for *Yeshuos*. \*\*\*\*\*\*\*

#### וְלִזְבֹּחַ לָה' צְ-בָאוֹת ש"א א ג The More You Appreciate Hashem's Greatness the More You Expect in Your *Tefilos*

In this *Haftorah*, Hashem is called: צָּבָ-אוֹת "the G-d of armies" i.e., He is so powerful, with so many armies of *Malachim*. And the *Gemara* says<sup>14</sup> that *Chana* said this *Lashon* to describe Hashem's greatness and therefore, for sure she can

have a son since Hashem is so powerful. We see that the more you appreciate Hashem's greatness the more you expect in your *Tefilos*, and indeed, *Chana* was *Zoche* to an unusual *Gadol HaDor* who was equal to *Moshe* and *Ahron*.

## A Letter from One of Our Readers

BSD Dear Rabbi Mandel,

Around Chanukah time, there was a story in the Bitachon Weekly about a friend of yours who had spectacular & speedy

Bitachon Yeshua with his teenage son. He & his wife would thank Hashem for the good points in their problematic son, learn 5 minutes from Chovos Halvavos, thank Hashem for the good points in their son, learn from a Bitachon Sefer, & wrap it up with "We will surely see *Nissim* with him, etc."

Long story short, my teenage grandson also needed a tremendous Yeshua. In two years, he has been asked to leave two Yeshivas.

His Bubie (me) took on this *Seder* in his merit, when I read about it around Chanukah time. He called me last night from his third Yeshiva, sounding like a happy, wonderful, appreciative & different person! The Rosh Yeshiva called my son to tell him how great he's doing, BH. \*\*\*\*

Chasdei Hashem!!! I'm crying tears of happiness.

Thank you so much for your Bitachon Weekly (and Rabbi Shur for the great job he does!) Wishing you a sweet year, with many, many more Yeshuos for Klal Yisroe!!!!

from any
difficulty,
whether in
Ruchaniyus
or Gashmiyus.
Learn to
laugh at
Tevah, and
expect
miracles like
K'riyas Yam
Suf, no
matter how
dark your
situation

No more

Híspa'alus

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> ברכות לא ב, וַתִּדֹר נֶדֶר וַתּאמֵר ה' צְ-בָאוֹת (ש"א א יא) אמר רבי אלעזר, מיום שברא הקדוש ברוך הוא את עולמו, לא היה אדם שקראו להקדוש ברוך הוא צ-באות עד שבאתה חנה וקראתו צ-באות, אמרה חנה לפני הקדוש ברוך הוא, רבונו של עולם, מכל צבאי צבאות שבראת בעולמך, קשה בעיניך שתתן לי בן אחד, משל למה הדבר דומה, למלך בשר ודם שעשה סעודה מכל צבאי צבאות שבראת בעולמך, קשה בעיניך שתנו לי פרוסה אחת, ולא השגיחו עליו, דחק ונכנס אצל המלך, אמר לו, אדוני לעבדיו, בא עני אחד ועמד על הפתח, אמר להם תנו לי פרוסה אחת.

## **NOVARDOK**

#### Yahrtzeit of the Chofetz Chaim רַבַּינוּ יִשְּׂרָאֵל מֵאִיר בֵּן אַרְיֵה זְאֵב הַכּּהֵן כ"ד אַלוּל תרצ"ג

There is a story with the Chofetz Chaim Zatzal. There was a major Sakana (danger)

in his home and he looked calm. They asked him about it, and he said I already told Hashem the problem! The Chofetz Chaim Zatzal would even speak to Tzadikim of the past and ask them to daven for Klal Yisroel. R' Chaim Ozer Zatzal said that the Chofetz Chaim Zatzal knew things that nobody else knew that were happening in *Shamayim*.

#### TRUE STORY

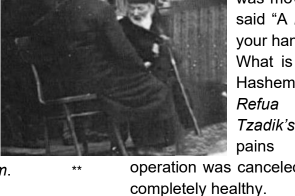
R' Ben Zion Bruk Zatzal in his Sefer: דָבֶרִיהָם זְּכְרוֹנָם brings a story<sup>15</sup> about a bachur who learned in the Novardok branch in Bialystok. He was a very special boy, always wanting to learn and do Mitzvos. One day, he started having terrible pains, and the doctors said that he needs an operation. Around that time, the Chofetz Chaim came to that city, to help start the Vaad HaYeshivos.

The father pushed his way in to see the Chofetz Chaim, and said "My son is very ill, and needs a difficult operation. Please, give him a Bracha". The Chofetz Chaim did not respond. So the father tried again, with no response. The third time, the father said "My

> son is a Ben Torah!" When the Chofetz Chaim heard that, he was moved with emotion and said "A Ben Torah? Give me your hand. What is his name? What is his mother's name? Hashem should send him a Refua Shleima! After the Tzadik's Bracha, the boy's pains went away.

operation was canceled, and he walked out

They say that the Chofetz Chaim's mother was busy saying Tehilim while the other women were busy gossiping and showing off how knowledgeable they were about the latest news. This is why she was Zoche to the Chofetz Chaim while Halevai the other women's children were even frum.



<sup>15</sup> חוברת דבריהם-זכרונם (כדברי חז"ל אין עושין נפשות לצדיקים, דבריהם הן הן זכרונן. מאמרים, פתגמים, הערכות קצרות, מרבותינו ראשי ומנהלי ישיבות נובהרדוק בית יוסף בחוץ לארץ ותלמידיהם, ועוד. לוקט ונערך בע"ה על ידי ח. אליעזר בן ציון ברוק, פעיה"ק ירושלים ת"ו, שנת נפ**שות** לצד<u>י</u>קים (תש"כ) לפ"ק. הסיפור המובא כאן נדפס בדף האחרון של החוברת) ואעתיק כאן מה שכתב לי אחיו יבלח"ט הרה"ג ר' אליקום הכהן שליט"א הרב דגבעת אולגה.

אחי הגדול הרב יהודה אריה בן הרה"ח רבי נח הכהן ז"ל מרובנה היה בגדר קדוש מרחם. בהיותו בן שש שנים היה מבקש מאמא נ"ע להעיר אותו בבקר ללכת לביה"מ להתפלל בציבור בשעה 5. ותמיד בקש ממי שהוא להגביהו למען יוכל לנשק המזוזה. וכולם התפלאו על קדושת נשמתו והמשכתו למקור העליון. בלמדו בחדר, בישיבה, היה תמיד מן המצוינים בתורה, בהנהגה, בנמוס, ודרך ארץ.

ברובנה למד בישיבת עץ חיים של הפולטאווער עלוי הגאון ר' יואל שורין זצ"ל. באותו פרק, חלה אחי בהתקפות קשות ויסורים נוראים, והרופאים החליטו לעשות נתוח. **ולמען יכתב לדור אחרון מפעולת צדיק לחיים**, הגיע באותו זמן בשנת תרפ"ה לעירנו רובנה "החפץ חיים" זצל"ה למען יסוד ועד הישיבות בעיר ובכל גלילות וואהלין.

אבי מורי ז"ל דחק ונכנס להחפץ חיים, ואמר לו ידע נא רבינו שבני חולה, ועומד לפני נתוח קשה, בבקשה לברכו, ולא ענה אותו דבר, וכן בפעם השניה. בפעם השלישית אמר לו אבי ז"ל בזה הלשון "ידע נא רבינו שבני הוא בן תורה". כאשר שמע החפץ חיים זצ"ל התרומם בהתרגשות ואמר: מה, בן תורה? "גיט די האנט, ווי הייסט ער? ווי הייסט די מאמע? דער רבש"ע זאל איהם שיקון ארפואה שלמה". **ויהי לפלא שלאחר ברכתו של צדיק נפסקו ההתקפות** ומנעו את הנתוח ויצא בריא ושלם.

ונסע אחי להישיבה המרכזית בית יוסף בביאליסטאק, התעלה מיום ליום, והיה מחדש גדול בפלפולא דאורייתא, וכמעין המתגבר בחכמת המוסר. אמרו עליו, שכאשר יעברו אצלו עשר שנים בעליה מתמדת יהיה לגדול בישראל בכל המקצועות, בתורה ומוסר.



#### To hear a clear recording of Rabbi Mandel's shiurim, call by dialing:

#### USA 718 298 2077 / UK 0330-1170305 / Israel 072-398-2980 / Canada 647-797-0056

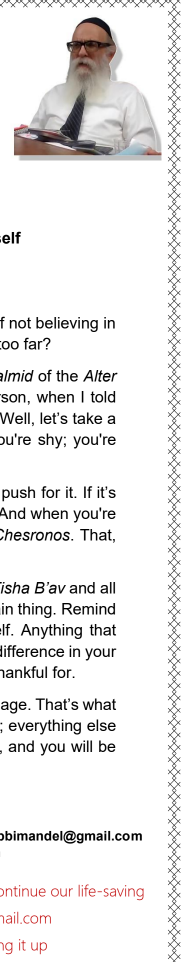
#### Here are the ID numbers for last week's Shiurim

When the menu starts, press 9 and the Shiur ID right away or 1# for speakers and 30# for all shiurim

#### Parshas Ki Savo 5785

| Shiur ID | Duration | Language |
|----------|----------|----------|
| 391941   | 3:49     | English  |
| 391942   | 8:37     | English  |
| 392440   | 41:13    | English  |
| 391943   | 3:59     | English  |
| 392441   | 5:25     | English  |
| 392442   | 3:45     | English  |
| 393504   | 33:58    | English  |
| 392443   | 3:19     | English  |

## Questions To Rabbi Mandel



#### Do I Need to Do Teshuva for the Sin of Not Believing in Myself

Question: To HaGaon HaTzaddik Rav Mandel Shlita

I was wondering if when we say *Vidui*, should we have in mind the sin of not believing in ourselves enough? And for lying about our true worth? Or is this going too far?

**Answer:** If you don't mind doing it, why not? However, the last living *Talmid* of the *Alter* of *Novardok*, R' Yitzchok Orlansky *Zatzal*, who was a great, unreal person, when I told him about my being too shy, and that I'm afraid of people, etc., he said "Well, let's take a look at the עַל חֵטָא. I don't see it there! It couldn't be that bad! So you're shy; you're insecure. But you didn't "make it" to the עַל חֵטָא s!"

So I say the same thing. If you want to say it, go ahead. But I wouldn't push for it. If it's not in the *Nusach*, don't be extra frum. It's fine; just do what they all do. And when you're finished, say "Thank you for the way I am", for your *Maalos* and your *Chesronos*. That, you do on the side.

There's a lot of side-stuff that should go-on on *Rosh Hashanah* and on *Tisha B'av* and all these times. The side stuff should give you a lot of *Simcha*; that's the main thing. Remind yourself how great you are, and how hard you are working on yourself. Anything that makes you feel good. Just thanking for 5 things a day will make a major difference in your whole *Rosh Hashanah* and *Yom Kippur*. Mention 5 things that you are thankful for.

R' Avigdor Miller *Zatzal* and R' Moshe Feinstein *Zatzal* are totally on my page. That's what they recommend for the real *Teshuva*. Just go around saying thank you; everything else is *Tafel* compared to this. This is everything. If you do a lot of that stuff, and you will be *Zoche* to everything. You'll help others too, *Im Yirtzeh Hashem* 

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com

To subscribe to the weekly, email weeklybitachon@gmail.com

If you feel that this booklet has enriched your life and you would like to help us continue our life-saving work, you can make a contribution via Zelle to weeklybitachon@gmail.com

This is not a tax-deductible account. We are in the process of setting it up