Rabbi Mandel Partnership Dedicated לזכות רפואה וישועה מרדכי בן שרה רינה לזכות ר' מאיר בן לאה



ויצא

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

# To receive Bitachon Weekly by email send a request to: <a href="weeklybitachon@gmail.com">weeklybitachon@gmail.com</a>

## And now in Spanish bitajonsemanal@gmail.com

For Dedications call (732) 363 – 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400 Option 1, 4, 93

www.kolhalashon.com



And now available on:



Bitachon Hotline
"A Life of Bitachon"
(732) 719 – 3898



Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140 Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by Rabbi Yaakov Shur



# BITACHON WEEKLY

פרשת ויצא תשפ"ו

#### IN THIS ISSUE

- TRY TO WORK ON SAMEACH B'CHELKO AND BEING ABOVE "GETTING WHAT YOU WANT"
- THE ENTIRE UNIVERSE RESPECTS A PERSON WHO IS HIGHER AND HIS HEAD IS "IN SHAMAYIM"
- OUR DOR NEEDS TO WORK ON VALUING AND RESPECTING AND ROMEMUS OVERTIME
- "DON'T BOTHER ME WITH SHVIRAS HAMIDDOS! JUST GIVE ME WHAT I SO DESPERATELY WANT"
- THE MAIN THING IS TO ACTIVELY WORK ON MIDDOS THE WAY THE AVOS DID
- BEING HUMAN DOES NOT DETRACT FROM YOUR GREATNESS, ADERABA
- A BROKEN PERSON NEEDS TO SAY ALL DAY: "I'M THE BEST!"
- IT IS HASHEM WHO PUTS IDEAS INTO PEOPLE'S HEARTS
- DURING DIFFICULT SITUATIONS A PERSON CANNOT AFFORD TO BE AN ANAV
- AN INSECURE WIMP NEEDS TO PRACTICE BEING A GAVRA WITH A BACKBONE
- THE WAY TO TRULY THANK IS TO SPECIFY HOW YOU HAVE MORE THAN OTHERS
- IF YOU HAVE DIFFICULTIES IN RUCHANIYUS, REALIZE THAT YOU ARE "THE REAL THING" AND YOU HAVE WHAT TO THANK FOR
- STORIES OF NOVARDOK

## פרשת ויצא

#### מַה נּוֹרָא הַמָּקוֹם הַזֶּה - וְזֶה שַׁעַר הַשָּׁמִיִם כּח יִּז Try to Work on *Sameach B'chelko* and Being Above "Getting What You Want"

Yaakov Avinu is in a terrible predicament. He is going from the frying pan into the fire (from Eisav to Lavan) and is surrounded by extremely dangerous people, dangerous in both Ruchaniyus and in Gashmiyus. And he is embarking on his life's mission; i.e., building Klal Yisroel. Yet, what is his gut reaction to the dream that he had, with

Malachim all over the place, and Hashem reassuring him: ושַׁמַרתִּיך that things will be בַּכֹל אֲשֵׁר תֵּלֶךְ כַח טו okay? "How terrifying is this place! It is the Bais Hamikdash and the gate to Shamayim!" For good reason we have the whole world at Yaakov's feet. The stones are fighting over him, and the *Malachim* are accompanying him and getting excited over him. They recognized him, because in Shamayim they knew him already. They said: "It's Yaakov!" "It's Yaakov!" When he leaves the city, it says: פָּנָה הוֹדָהּ פָּנָה זִינָהּ פָּנָה הַדְרָה the entire shine and beauty of the city is gone. (Rashi<sup>1</sup>).

Wherever he goes, Gan Eden goes with him

(Rashi²), and he lights up the whole world. He is above "getting what you want", albeit in Ruchaniyus. He is overwhelmed with the Romemus of the: בְּרִיאָה creation, being in the Makom Hamikdash and Har HaMoria where the Akeida took place.

# The Entire Universe Respects a Person Who Is Higher and His Head Is "In Shamayim"

Yaakov has tremendous value and Romemus for the entire universe, and for any

tiny Mitzva that he does. So the world is: נְכַנֵע submissive to him, like Chazal say: חַיָּב כָּל אֶחָד וְאֶחָד לוֹמַר בִּשָּׁבִילִי נִבְרָא הָעוֹלָם סנהדרין לז א Every person is obligated to say: "the entire universe was created just for me! We can suggest that he was extreme in his Romemus, since he was a twin to Eisav who was a: וַיַּבַז עֲשָׂו אָת הַבָּכֹרָה כה לד person who ridiculed Bechora. Eisav makes fun, and is M'zalzel in all the greatness of a human's life.

Eisav called his buddies and together, and they laughed and joked about the silliness of the Bechora. (Medrash³). A M'zalzel

truly doesn't deserve anything noble and high

Learn to appreciate higher things, like being the great Oved that you are, and being a person who breaks his Middos. This is much more valuable than your "needs" in Ruchaniyus and in Gashmiyus

רש"י עה"פ וַיֵּצֵא יַעֲקֹב מִבְּאֵר שָׁבַע וַיִּלֶךְ חָרָנָה (כח י) לא היה צריך לכתוב אלא וילך יעקב חרנה ולמה הזכיר יציאתו, אלא מגיד **שיציאת צדיק מן המקום עושה רושם** שבזמן שהצדיק בעיר הוא הודה הוא זיוה הוא הדרה, יצא משם פנה הודה פנה זיוה פנה הדרה, וכן (רות א ז) וַתַּצֵא מִן הַמָּקוֹם האמור בנעמי ורות.

רש"י עה"פ וַיָּרַח אֶת רֵיחַ בְּגֶדִיו וַיְבָרֲכֵהוּ וַיֹּאמֶר רְאֵה רֵיחַ בְּנִי כְּרֵיחַ שָׂדֶה אֲשֶׁר בֵּרֲכוֹ ה' (כז כז) והלא אין ריח רע יותר משטף <sup>2</sup> העזים **אלא מלמד שנכנסה עמו ריח גן עדן**.

<sup>3</sup> בראשית רבה (סג יד) וַיּאֹכַל וַיֵּשְׁתְּ (כה לד) הכניס עמו כת של פריצים, אמרין, ניכול דידיה וניחוך עליו (והוציאו זה מיתורא דקרא, ארבעה מילות מיותרים בקרא, וַיּאֹכַל וַיִּשְׁתְּ וַיָּקְם וַיַּלַךְ, דלא הוי ליה לכתוב אלא וְיַעֲקֹב נָתַן לְעֵשָׂו לֶחֶם וּנְזִיד עֲדְשִׁים וַיִּבֶּז עָקָם, ארבעה מילות מיותרים בקרא, וַיּאֹכַל וַיִּשְׁתְּ וַיִּקְם וַיַּלַךְ, דלא הוי ליה לכתוב אלא וְיַעֲקֹב נָתַן לְעֵשָׂו לֶחֶם וּנְזִיד עֲדְשִׁים וַיִּבְּים עמו כת של פריצים, וכתבה התורה זאת להורות גנותו של עשו, שאכל את שלו וביזה אותו בפניו, ואין לך דבר מנוול מזה, שיאכל אצל חבירו ויבזה אותו, על דרך אוֹכֵל לַחְמִי הִגְּדִּיל עשו,

People can

become so

involved with

themselves, they

don't even see

the people

around them:

they use others

in order to get

Kavod from

them, or other

selfísh desíres.

- R' Nosson

Wachtfogel

 $Zatzal^4$ 

and holy and important. When you choose to be a cheap, light, and not serious person, you lose it all, Rachmana Litzlan! And Yaakov is

so extreme in his war against Eisav. that he takes a "stone" which is the lowest creation (it is Muktza on Shabbos since it has no importance), and he pours oil on top of it. Oil symbolizes Malchus and Romemus.

#### Our Dor Needs to Work on Valuing and Respecting and Romemus Overtime

And this is what our Dor has to work on overtime, especially to respect a human being and being alive and being a Tzelem Elokim; when the Goyim around us live a cheap life, without marriage and/or having children. Instead, they consider it respectable if your "family" consists of a dog and a cat and a racoon and a cute bird, Rachmana Litzlan! It's a

Rachmanus how people can fall in having any value for anything important.

Now you can lie and steal and even kill

yourself, since nothing is important! A Hefker life. "I'm a Democrat who is liberal" and "understanding" for people to follow their silly

whims. Nothing counts except my

Ta'avos and my immediate fake fun". The Ohr HaChaim says<sup>5</sup> a very similar Vort on Avraham Avinu. When Hashem gave him good news, he was impressed with the Zechus of being involved with so much

Kedusha.

#### "Don't Bother Me with Shviras HaMiddos! Just Give Me What I So Desperately Want"

This is extremely important to all of us. I am always speaking to wonderful Bnei Torah and big Y'rei Shamayim who suffer terribly from their issues. I can tell them 100 times that their issues are a Matana Min HaShamayim to get them to grow in Bitachon and in Tikkun HaMiddos. But despite all my super logical D'rashos that make sense 1000%, at the end, all I hear is "So when will I get my shidduch, Parnasa,

עַלִּי עָקָב, תהלים מא י. לשון ספר ידי משה על המדרש), ורוח הקודש אומרת (ישעיה כא ה) עַרֹךְ הַשַּׁלְחַן סדר פתורא, צָפֹה הַצֶּפִית סדר מנרתא, א"ר אבא בר כהנא, אית אתרא דקרין למנרתא צפיתא, קוּמוּ הַשַּׂרִים זה מיכאל וגבריאל, מִשְׁחוּ מֶגֵן כתבו שהבכורה ליעקב. תני בר קפרא, ולפי שהיו כמשחקים, הסכים הקב"ה ושחק עמהם וקיים הבכורה ליעקב, מנין דכתיב (שמות ד כב) כֹּה אַמַר ה' בַּנִי בַּכֹרִי יִשְׂרָאֵל.

לקט רשימות (בעניני אלול וימים נוראים, ממרן המשגיח דלייקווד רבנו נתן מאיר וואכטפויגעל זצוק"ל, שנת תשסו, עמ' טו) <sup>4</sup> המשגיח אמר בשם רבנו ירוחם, דאמרו במסכת אבות (ג ב) אלמלי מוראה של מלכות איש את רעהו חיים בלעו, והקשה ר' ירוחם, **איך שייך שהאדם יהיה כ"כ אכזר עד שמסוגל לאכול את חברו חי**, הרי הלה בודאי עומד וצועק ומתחנן על נפשו? ותירץ ר' ירוחם, דבאמת אין לאדם כ"כ הרבה אכזריות, ואין כזו דרגה של רשעות בעולם, והסיבה שהאדם מסוגל לאכול את חברו חי, היא **רק בגלל שאינו שומע אותו! ואינו רואה אותו כלל וכלל....** זה החידוש. האדם לא שומע בכלל, שיש מישהו שזועק ומתחנן על נפשו. האדם כ"כ עסוק עם עצמו עם תאותו ורצונו, עד שאינו מבחין שיש מישהו שעומד וזועק על נפשו, אבל אם האדם היה שומע איך שפלוני זועק ומתחנן על נפשו, בודאי לא היה מתאכזר עליו לאכלו חי.

אור החיים בפרשת לך עה"פ וַיַּרָא ה' אֶל אַבְּרָם וַיּאֹמֶר לְזַרְעֲךָּ אֶתֵּן אֶת הָאָרֶץ הַזּאֹת וַיִּבֶן שָׁם מִזְבֵּחַ לַה' הַנִּרְאֶה אֵלָיו (יב ז) 5 כוונת הכתוב להודיע הפלגת חיבת אברהם בקונו כי ה' נגלה אליו ובשרו בזרע ובנתינת הארץ, והוא לא החשיב בשורת ב' מעלות טובות לכלום בערך שמחתו בגילוי שכינתו יתברך אליו, לקיים מה שנאמר (תהלים טז יא) שׂבַע שַּׁמְחוֹת אַת פּּנֵיךּ, והוא אומרו וַיַּבַן מְזָבֶּחַ לָה' הַנַּרְאָה אֶלִיו, כאן פירש סיבת שמחתו אשר עליה בנה מזבח הוא לצד הראותו יתברך אליו, והבן. וזה אות לבניו כמה מהם אשר הרחיקו חשק הזרע בערך חשק התורה והמצות, וצא ולמד מבן עזאי בטענתו ומה אעשה ונפשי חשקה בתורה (יבמות סג ב).

The

house, Refua Shleima, nachas, Shalom Bayis, Zera Shel Kayama, success in Torah, higher Madregos in Ruchaniyus, friends, relationships, or wanting to be

more appreciated or recognized or respected by others, etc.?? Just give me what I want so desperately, and don't bother me with *Shviras HaMiddos!*" This is why there is so much depression going on these days.

This is the cardinal error of all mankind (including Tzadikim). You didn't come here to get what you want. Chazal say: אַין אַדָם מֶת וִחַצִי תַּאַוַתוֹ בּיַדוֹ קהלת רבה א לב, ג יג a person does not fulfil even half of his desires in his lifetime, and if things aren't working out, you're not a failure. You're a failure if you aren't at least working Sameach B'chelko on (including your Chelek in Ruchaniyus). And that's why there is so much pain in this world, with all these unrealistic expectations.

## The Main Thing Is to Actively Work on *Middos* the Way the *Avos* Did

The Shabbos Tisch is (hopefully) full of Divrei Torah on the Parsha. But Halevai family members would actively work on Middos the way the Avos did, and learn a lesson when you see how much the heroes

Yaakov said: וזה שׁער השׁמים "This is Shaar HaShamayim" since he lived in Shamayim even when he was alive. He was excited over Olam HaEmes and the truth of his existence. The Alter of Novardok said<sup>6</sup> that the only way to live and enjoy life is when you are involved in Shamayim and: יוֹם הַמְוַת the day you will die; then you enjoy this world. Or else you are dominated by Kin'ah, Ta'ava, and Kavod etc., which: מוֹצִיאִין אֶת הָאָדָם מְן הַעוֹלָם take a person out of the world. You don't appreciate Yissurim etc. You're a total Ben Olam HaZeh and not the true Ben Olam HaBah since vour Kavod. etc. dominates everything you do, including your Gemilus Avoda, Torah, and Chasadim. Of course: לעוֹלַם יַעַסוֹק אַדָם you are בַּתּוֹרָה וּבַמִּצִוֹת, אֱפִילוּ שֵׁלֹּא לְשִׁמָה supposed to start off Shelo Li'shmah.

Being in awe over what you already have is by far more important than seeking to improve. (Of course, every person is different).

burning issue in our greatest people's lives was their own Shleimus, and by everyone else their burning issue is Kavod. Kavod. Kavod

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ספר מדרגת האדם (מאמרי הסבא מנובהרדוק, רבי יוסף יוזל הורביץ זצלל"ה, הוצאה חדשה ירושלים תשסב, מאמר ובחרת בחיים, פרק ג, עמ' קסד, ד"ע וצדיק) וצדיק ורע לו הוא צדיק שאינו גמור, כיון שהוא צדיק שאינו גמור, אז יבואו עליו היסורים מפני העון השכוח לו, ונקרא "רע לו" רק לפי השקפת העולם על הדברים. אבל באמת אין היסורים האלו רע לו, כיון שהוא יודע מפני הוא, שאין יסורים בלא עון, ואפילו יסורים של אהבה ג"כ באים מפני עון אשר נשכח ממנו, הדבר ברור שיש אצלו דבר מה אשר בעדו הוא סובל היסורים האלו, וזה נחת רוח גדול אצלו מה שהקב"ה מסיר ממנו העון על ידי היסורים. כי זאת ברור לו שאלו היה יודע זה היה שוה לו לתת כל אשר לו כדי להסיר העון הזה ממנו, מפני שהוא חסרון נצחי, כמו שמצינו באותו חסיד (שבת קנ ב) שהפקיר כרמו כדי לתקן הרהור דק של חסרון נצחיי. הרי לנו שאצל הצדיק נקל מאד להפקיר כל באותו חסיד (שבת קנ ב) שהפקיר כרמו כדי לתקן הרהור דק של חסרון נצחיי. הרי לנו שאצל הצדיק נקון שיקר אצלו כ"כ הכרם, אשר זה היה כל תמיכתו, וקשור בו כל מצב הגשמי והרוחני, כדי לתקן הרהור של מדת חסידות, וכיון שיקר אצלו כ"כ תיקון החסרון, מסתמא קשה לו מאד הבלתי תיקון, ויש לו צער גדול מזה, ואם הטיב לו ה' שתיקנו ע"י היסורים הוא שמח מאד, ורק לפי השקפת העולם שמשקיפין רק מנקודת ערב לשעתו, קוראין זה לחסרון, ורע אצלם הדבר הזה, ולכן נחשב לו זאת ליסורים, אבל הצדיק אשר מביט על כל דבר מנקודת האמת, הוא מרגיש בכל דבר טעם אחר, כי יש לו בחירה להתגבר על היסורים ולהרגיש בהם טעם.

Bitachon Weekly פרשת ויצא תשפ"ו

When you write

your Maalos

you are

appreciating

and respecting

yourself, and

the whole

universe says

!אַמֵן, כֵּן יִהִי רַצוֹן

#### וַתַּקַנָּא רַחַל בַּאַחתַהּ לא Being Human Does Not Detract from Your Greatness, Aderaba

Rochel was jealous of her sister Leah, who had children while she didn't. It seems like Rochel has Cha'rata (regret) for her giving away her husband. Of course we have no understanding of these giants. But in our level, we can say that Rochel still gets credit, and: for generations לְדוֹרֵי דוֹרוֹת generations what she did is a major Zechus that saved Klal Yisroel. We can say that: וַתַּקְנֵא רָחֵל בַּאַחֹתָהּ לא Rochel's jealousy of her

sister makes her even greater, since we see how she desperately wanted children, saying: הבה לי בָנִים וָאָם אַיָן מֶתָה אָנֹכִי לא "Give me children, or else I will die!" and yet, her sister's Kavod came first. Even if she had some Cha'rata (regret) over such a selfless sacrifice, she is still the great Rochel. A person is not a Malach. and if you ever did something special, and later you found out that it wasn't as Gevaldig as you thought, you still give yourself

credit! Remember: You are not a Malach, and you never will be!

#### הַמְעַט קַחְתֵּךְ אֶת אִישִׁי ל טו A Broken Person Needs to Say All Day: "I'm The Best!"

Leah snapped at Rochel: "Is it not enough that you stole my husband?!" This sounds like a tremendous chutzpa. How could *Leah* complain to Rochel about "her" husband, who was really for Rochel, and Rochel did her an incredible favor by giving her the *Simanim* so that she should get Yaakov. Of course, we have no Shaychus with understanding these giants. But for our own: לימוד lesson, we could

say that it's quite appropriate for *Leah* to have such brazen chutzpa. Chazal say: הַנִי עַז כַּנָמֵר לַעֲשׂוֹת רָצוֹן אָבִיךּ שֶׁבַּשָּׁמָיִם אבות הּ כ Be bold as a leopard to do the will of your loving Father in Shamayim.

An older sister who is the unwanted S'nuah (reject), and her sister, the: יפַת תאַר one with the good looks, who is the: עַקַרַת הַבַּיַת main wife, to the degree that even after she was Niftar, her maidservant, Bilhah was preferred by Yaakov; just NOT Leah! Such a woman needs brazen chutzpa for survival! Such a person needs to say all day: "I'm the

> better one! I'm the true wife!". and play down her muchglorified younger sister! It Is Hashem Who Puts Ideas

We could offer two reasons why Leah considered herself the true wife, more than Rochel. Firstly, she lived only with Hashem, and she believed that it was Hashem who put the idea into her sister's mind, i.e., to give up her husband to Leah (similar to: 'לֵב מֶלֶךְ בְּיַד ה משלי כא א the Lev (heart) of a king

which is in the hands of Hashem; i.e., his Lev is baloney. For example (L'havdil) when president Biden, the old time anti-Semite suddenly became Israel's best ally, with historical goodness in giving them his best aircraft carriers!)

Like the Chovos Halvavos says: אֵין הַתּוֹעֶלֵת וָהַנֶּזֶק מִן הַנָּבָרָא אֶלָא מִן הַבּוֹרֵא שער הבטחון פרק ד People cannot help you or harm you; only Hashem can. And secondly, because she realized that she was Zoche to Yaakov through loads of hard earned *Tefila* and an abnormal amount of bitter tears, which Rochel didn't have; so she truly felt that Yaakov was indeed her husband!

into People's Hearts

There's no

such thing

as knocking

yourself

and

deciding

you're

guilty.

Never!

*Just the* 

opposite.

Decide that

you are

innocent

#### During Difficult Situations A Person Cannot Afford to Be an *Anav*

Similarly, when Eli HaCohen accused Chana

as being a: שִׁיכּוֹרָה drunk, *Chana* told him: לֹא אָדוֹן אַתָּה בַּדֶבָר הַזֵה "You don't have Ruach HaKodesh, and you don't chap what I'm all about". (Rashi<sup>7</sup>). A person may need plenty chutzpa in defending himself! Years later, Bnei Yehuda were praised in Megilas Rus for mentioning Rochel before their own mother Leah, since they were: מוֹדָה (admitted) that she was the: עַקרת הבית main wife<sup>8</sup>.

They could afford to be *Anavim* and self-effacing (humble) at that point, but *Leah Imeinu* in her most difficult situation wasn't up to that! Similarly, at one point, *Ahron* is told: שַׁלְרָּ גְּדוֹלָה "You have MORE than them",

even though at other times, he's a: לֵב שֶׁשֶׂמַח heart that rejoiced with his brother's greatness.

## An Insecure Wimp Needs to Practice Being a *Gavra* with a Backbone STORY

Many years ago, a certain Yungerman

reprimanded me, and I felt that I should ask for *M'chila* (forgiveness) and promise (*Bli Neder*) to try to improve myself. This is first

class *Novardok*, who pride themselves with such acts of *Hachna'a*, even when they weren't really guilty<sup>9</sup>.

But I changed my mind. Those days, I was still a piece of butter and mush. I had zero self-esteem, with deep inferiority feelings, and always feeling I'm N.G. (no good). I felt that it's a much bigger Mitzva to remain in Shtoltz mode, and act like an: עַקשַׁן (stubborn) bigshot who is always right! Those days, I didn't need practice in being wimpy and insecure and apologetic. would do this automatically anyway.

I needed practice in being a *Gavra* with a backbone.

#### הַפּּעַם אוֹדֶה אֶת ה' כט לה The Way to Truly Thank Is to Specify How You Have More Than Others

Chazal say<sup>10</sup> that Leah was the first to be thankful, and she started a "thank-you" movement. Me'am Lo'ez asks<sup>11</sup> that we

רש"י בספר שמואל עה"פ לא אֲדֹנִי (ש"א א טו) לא אדון אתה בדבר הזה, גלית בעצמך **שאין רוח הקודש שורה עליך**, שתדע  $^7$  רש"י בספר שמואל עה"פ לא אֲדֹנִי (ש"א א טו) לא אדון אתה בדבר הזה, גלית בעצמך שאיני שכורת יין.

<sup>8</sup> רות ד יא, יִתֵּן ה' אֶת הָאִשָּׁה הַבָּאָה אֶל בֵּיתֶךּ **כְּרָחֵל וּכְלֵאָה** אֲשֶׁר בָּנוּ שְׁתֵּיהֶם אֶת בֵּית יִשְׂרָאֵל וַעֲשֵׂה חַיִּל בְּאֶפְרָתָה וּקְרָא שֵׁם ּ בְּבֵית לָחֶם. (כְּרָחֵל וּכְלֵאָה, אף על פי שהיו משבט יהודה ומבני לאה, מודים הם על רחל שהיתה עיקרה של בית והקדימו רחל ללאה. רש"י).

וברש"י פרשת ויצא עה"פ וַיִּשְׁלַח יַעֲקֹב וַיִּקְרָא לְרָחֵל וּלְלֵאָה הַשָּׂדֶה אֶל צֹאנוֹ (לא ד) **לרחל תחלה ואח"כ ללאה, שהיא היתה עקרת הבית** שבשבילה נזדווג יעקב עם לבן, ואף בניה של לאה מודים בדבר, שהרי בועז ובית דינו משבט יהודה אומרים (רות דַ יא) כְּרָחֵל וּכְלָאָה אֲשֶׁר בָּנוּ שְׁתֵּיהֶם וגו' הקדימו רחל ללאה.

<sup>9</sup> דרך נובהרדוק (לקט שיחות מוסר בדרכם של הסבא ורבינו זצוק"ל, נדפס בבוסייר שבצרפת תשס"ה, עמ' 32 ד"ה מי) ע"י קצת הכנעה, ע"י קצת ויתור, **אפילו מודה על השקר** כו'. (ומצאתי מקור לזה בפסקי תוספות למסכת תענית (אות ח) ת"ח כל אחד מודה לחבירו, בין על האמת בין על השקר).

10 בראשית רבה (עא ה) **לאה תפסה פלך הודיה** ועמדו הימנה בעלי הודיה. יהודה (וישב לח כו) וַיַּכֵּר יְהוּדָה וַיּאמֶר צָדְקָה מִמֶּנִּי, דוד אמר (תהלים קיח א) הודוּ לַה' כִּי טוב, דניאל אמר (דניאל ב כג) לָךְ אֶלָה אֲבָהָתִי מְהוֹדֵא וּמְשַׁבַּח אֲנָה.

ובברכות ז ב, ואמר רבי יוחנן משום רבי שמעון בן יוחי, מיום שברא הקדוש ברוך הוא את עולמו לא היה אדם שהודה להקדוש ברוך הוא עד שבאתה לאה והודתו, שנאמר (ויצא כט לה) הַפַּעַם אוֹדֶה אֶת ה'.

<sup>11</sup> מעם לועז (בראשית חלק ב, עמ' תקפ, בשם ספר יפה תאר על המדרש) ואמרו חז"ל (ברכות ז ב) מיום שנברא העולם לא

6

Bitachon Weekly פרשת ויצא תשפ"ו

The next time

you see a

person who

(seems like he)

has it all going

for him, be

extra happy

that you are so

much greater

sínce you have

to struggle

much more

already find that Noach, Malki-Tzedek (= Shem) and Eliezer Eved Avraham also thanked? He answers that Leah thanked for having received more than her sisters. The way to truly thank is to specify how you have more than others.

There are: ע' פָּנִים לַתּוֹרָה 70 unique ways to approach the Torah, and everyone has an area in his life that others don't have. This is the most ideal Makom Hoda'ah. Now you are a real Leah Imeinu who was the mother of all Baalei Hoda'ah. Hashem likes it when a Yid feels that Hashem is treating special.

If You Have Difficulties in Ruchaniyus, Realize That You Are "The Real Thing" and You **Have What to Thank For** 

Even people who have problems in Ruchaniyus should thank their challenges, since this makes them greater than others. Chazal say<sup>12</sup> on the Passuk: שׁקֵר הַחַן וַהַבַּל הַוֹּפִי משלי לא ל Beauty and charm are baloney, this "beauty" is in Ruchaniyus, referring to the *Doros* (generations) that were spiritually beautiful and loaded with Torah

> (they are baloney compared to:) יָרַאַת ה' הִיא תְתָהַלַּל the one who (truly) fears Hashem, referring to the Dor of Rabbi Yehuda B'rabi Ila'i which was so poor, that 6 *Talmidim* would cover themselves with one Talis and learn Torah. The Alter of Slabodka Zatzal savs<sup>13</sup> poverty causes many Aveiros, and it seems that this generation was on a very low spiritual level and they couldn't really learn since they were very poor. Yet, this Dor is: יָראַת ה' הִיא תְתָהַלָּל "the real thing", since their "weak" Torah was with difficulty.

R' Chatzkel Levenstein Zatzal says14 the same exact idea, and he calls a person who

היה אדם שהודה להקב"ה עד שבאה לאה והודתה לה'. ואם תתמהו, והרי מצינו בנח שאמר (נח ט כו) בָּרוּךְ ה' אֱלֹקֵי שֶׁם, ומלכי צדק שהוא שם בן נח אמר (לך יד כ) ברוּךְ אַ-ל עליוֹן, ואליעזר עבד אברהם אמר (חיי כד כז) בַּרוּךְ ה' אַלקִי אַדני אַברָהַם. **אבל** לא אמרו הודאה על קבלת איזה דבר כפי שקיבלה לאה, לפי שלא זכו יותר מחבריהם, ואילו לאה ילדה יותר מאחיותיה, ולכן קראה לו יהודה.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> סנהדרין כ א, דבר אחר, שַׁקֵּר הַחֵן, זה דורו של משה, וְהֵבֶל הַיֹּפִי, זה דורו של יהושע, יְרָאַת ה' הִיא תִתְהַלֶּל, זה דורו של חזקיה. דבר אחר, שֶׁקֶר הַחֶּן, זה דורו של משה ויהושע, וָהֶבֶל הַיּפִי, זה דורו של חזקיה, יַרְאַת ה' הִיא תִּתְהַלָּל, זה דורו של רבי יהודה ברבי אילעאי. אמרו עליו על רבי יהודה ברבי אילעאי שהיו ששה תלמידים מתכסין בטלית אחת ועוסקין בתורה. <sup>13</sup> אור הצפון (מאמרי מוסר בעיקבות שיחותיו של הסבא מסלבודקה, הגה"צ מרן נתן צבי פינקל זצ"ל, חלק שני על חומש שמות, עמ' סט) הרי בדורו של ר' יהודה בר' אילעאי נמצאו בגולה, ועברו עליהם צרות רבות וסבל רב, וכפי שחז"ל מתארים הגיעו למצב של עניות מרודה כזו עד שלא היה להם במה לכסות את גופם וששה התכסו בטלית אחת. **וכידוע עניות גורמת** לעבירות רבות, וכנראה היה הדור הזה ירוד מאד במצבו הרוחני והתורה נשכחה מישראל, ובודאי היתה הבחירה מרע לטוב קשה עליהם ביותר, ובכל זאת לא השגיחו תלמידי ר' יהודה בר' אילעאי על כל הצער והעוני ועל כל הירידה הרוחנית והתגברו על כל הקשיים וכו' הרי בודאי שהם עומדים במדרגה גדולה מכל הדורות הקודמים, עד שכולם הם כנגדם בבחינת שקר והבל. ולפי זה נוכל להבחין שדוקא בדורות האחרונים, בדורות הירודים ביותר, יופיע משיח ה' ויחזיר את כל העולם

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> מופת הדור (קצת ממאמריו והליכתו בקדש של הגאון הצדיק עמוד האמונה מופת הדור רבינו יחזקאל לוינשטיין, מאת תלמידו ר' אלחנן יוסף הרצמן, ירושלם תשלו, שיחה יב עמ' קג) מִי בָּכֶם יֶרָא ה' שֹׁמֵעַ בְּקוֹל עַבְדּוֹ אֲשֶׁר הָלַךְ חֲשֶׁכִים וְאֵין נֹגֵהּ לוֹ יְבְטַח בָּשֶׁם ה' וְיָשֶׁעֶן בֵּאלקָיו (ישעיה נ י) מי הוא המאמין והבוטח בה'? זה שנבחן במצב של חשכה, שהרגיש הנסיון הקשה כשהנהגת שמים נסתרת מעיניו, והוא סובל ונרדף בעולם הזה, בכל אשר יפנה מר לו, אינו מצליח בחיי העולם הזה, ולא רואה סימן ברכה בעבודתו הרוחנית "אֶין נֹגַהּ לוֹ". ועם כל זה לא סר מאמונתו, והוא בוטח בה' ונשען באלקיו. זהו האדם שיכול להקרא ירא ה' ושומע בקול עבדו. כך מחייבת האמונה: למרות החשך, להאמין כי הכל מידו יתברך, וברצותו יהפוך החשכה לאורה. ואפילו שאין כל מוצא טבעי לכך, כל הכוחות כולם רצון ה' הם. "כל דברינו ומקרינו כלם ניסים, אין בהם טבע ומנהגו של עולם, בין ברבים בין ביחיד" (רמב"ן סוף בא). זה יסוד האמונה, לא לתלות את התופעות בסיבות להכיר את השקר

R' Yerucham

Levovitz

Zatzal says

that a Bachur

in his day who

learns Rabbi

Akiva Eiger

can actually

be greater

than Rabbí

Akiva Eiger

since he never

had the

support and

Chizuk and

Kayod that

Rabbi Akiva

Eiger had

has no Hatzlacha in Torah or Tefila a Y'rei

Hashem (one who fears Hashem): מִי בָכֶם יְרֵא ה' שֹׁמֵעַ בְּקוֹל עַבְדּוֹ אֲשֶׁר הָלַךְּ מִי בְּכֶם וְאֵין נֹגַהּ לוֹ יִבְטַח בְּשֵׁם ה' וְיִשָּׁעֵן חֲשֵׁכִים וְאֵין נֹגַהּ לוֹ יִבְטַח בְּשֵׁם ה' וְיִשְּׁעֵן He goes on in darkness having no light (i.e., he has no Hatzlacha in Ruchaniyus) yet he continues with Bitachon. Hashem will do Nissim for him (in Ruchaniyus), and he'll be Matzliach.

The "Nobody" Who Struggles and Fails All the Time, Can Be by Far Greater Than the Most Chashuva Yidden in Klal Yisroel

A Yungerman noticed how Klal Yisroel has unusual Bnei Torah, Roshei Yeshivos, people who do Zikkui HaRabbim, Chashuva Baalei Battim, and all kinds of Tzaddikim. Some of the descendants of our Gedolim and Tzaddikim are the most beautiful humans, with Gevaldige, refined, pure Middos,

and fantastic Kochos in learning Torah. Their

sweetness and beauty is unreal. However,

they fail to realize that the "nobody" who struggles and fails all the time, can be by far greater! It is Daas Baalei Battim, the influence of the gentile nations, and Redifas HaKavod that makes us admire only success finished products. These people simply don't use their Sechel. The (Grodzensky) Toras Avraham savs<sup>15</sup> that in Slabodka, the Hakdama (preface) of R' Nissim Gaon to Shas was very important. R' Nissim Gaon keeps saying how the Sechel should govern, and it is as if you have a real Mitzva when you follow your Sechel.

Your lack of respect for your struggles and disappointments, and lack of belief in *Retzonos Tovos*, and קלפוּם צַעְרָא אַגְרָא אבות ה (the reward is according to your effort) is sheer stupidity.

The lust for Kavod, a Chashuva Ma'amad,

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> תורת אברהם (מאת מרן הגאון החסיד הקדוש רבי אברהם גרודזינסקי זצלה"ה, מנהלה הרוחני של ישיבת סלבודקה בליטא, ירושלים תשכג, מאמר תורת השכל האנושי עמ' 256) כאן יש מקום לשאלה. כלל גדול הוא בידינו: אין עונשין אלא אם כן מזהירין. כלל זה לא חק הוא, אלא דבר התלוי בסברא. גם הגמרא בסנהדרין (נז א) מביאה ראיה לשבע מצוות שנצטוו בני נח מזהרים בהם לא מן העונש שבא עליהם, עיי"ש. ובכן יש לשאול על הרבה עונשים שמצינו קודם שניתנה תורה, ובני נח לא היו מוזהרים בהם לא לדורות ולא לשעה (עיין שם שהקשה על עונש סדום ועמורה על שאסרו הכנסת אורחים, ועונש דור המבול על השחתת זרע, ועמון ומואב שלא יבואו בקהל ה' על שלא קידמו אתכם בלחם ובמים).

ושם (עמ' 258) תשובה מספקת על שאלה זו אנו מוצאים בדברי רבינו נסים באון ז"ל (בהקדמה לפירושו על הש"ס). הוא אומר: כל המצוות שהן תלויות בסברא ובאובנתא דליבא, כבר הכל מתחייבים בהם מן היום אשר ברא אלקים אדם על הארץ, עליו ועל זרעו אחריו לדורי דורות. הגאון הזה בדבריו הקצרים מגלה הוא לפנינו אור חדש בתורת האדם, שכל דבר ששכל האדם מחייב אותו, מצוה עליו לקיים את הדבר ולהזהר מעבור עליו גם בלי ציווי של מקום. מדבריו אנו לומדים כי המצוות השמעיות הנה שבע לבני נח, אבל מצוות השכליות אין מספר להן, ודין אחד לשני חלקי המצוות. העובר על דבר שהשכל מחייב אותו נענש עליו כעובר על דבר שנצטוה עליו, מפני שגם זה הוא ציווי השם. הכתוב אומר (משלי ב ו) ה' יִתֵּן חָכְמָה מִפִּיו דַּעַת נענש עליו כעובר על דבר שנצטוה עליו, מפני שגם זה הוא ציווי השם. הכתוב אומר (משלי ב ו) ה' יִתַּן וֹן השכיל וּתְבוּנָה. כשברא הקב"ה את האדם, נתן בו כח החכמה, ותכלית נתינה זו היא שישתמש האדם בכח חשוב זה להבין ולהשכיל את הדרך אשר ילך בה ואת המעשה אשר יעשה. הוא נברא וספר תורה עמו, עשה האלקים את האדם ישר אמר קהלת (ז כט) ועל האדם החוב מוטל לשמור את ישרותו זו, ולשמור ולעשות ככל אשר שכלו הישר מצוהו, והעובר ע"ז כעובר על תורת השם הוא, והשכל מחייב כי עונשיהן של מצוות שכליות יהיו יותר גדולים מעונשיהן של מצוות שמעיות, מאחר שדעת האדם מחייבתן, וכל דבר שקרוב לשכל יותר יגדל חיובו ועונשו.

a job, and *Shtele'* (position) and big accomplishments dominates you, and makes a person a downright: נער fool. And there's lots of pain in a life without *Sechel*, i.e., someone who doesn't respect his mere efforts in *Avodas Hashem*, in *Parnasa*, and in trying to improve or learn more, etc. Those who put simple *Sechel* in charge are always happy. They aren't like

an: עֶבֶד נִרְצַע permanent slave who is מַה יאמְרוּ about: מַה יאמְרוּ הַבְּרִיוֹת How does it look? הַבְּרִיוֹת

Both the *Alter* of Slabodka *Zatzal* and R' Chatzkel *Zatzal* prove from *Chazal* that a true *Yarei Shamayim* could *Davka* be the person with no *Hatzlacha* in *Torah* or *Tefila* and plenty of sins, *Rachana Litzlan*. (Of course, we don't look for trouble!)



R' Yaakov Galinsky speaking at a Bar Mitzva with R' Ahron Leib Steinman

## NOVARDOK

The wife of a big *Tzadik* had trouble with her teeth, and was told by the dentist that she might lose all her teeth although she was only 40 years old. She was very broken by the sad news, but her husband didn't *Chap* the problem. He said: "My dear wife, don't you realize that we aren't in this world forever?" There's no such thing as "permanent" teeth! And no permanent hands and feet and stomach and heart, and every part of your body is a temporary abode for your

permanent Neshama.

Now you breathe easier. All your problems are smaller. A famous *Novardok Yesod*: if you want to truly enjoy this world, make sure your focus is on the next world. This world is a sad place for people who think they are here forever. Your *Kavod* especially will be a tease throughout your life, since everyone gets loads of unwanted *Bizyonos*.

\*\*\*
R' Ahron Leib Steinman *Zatzal* was *Maspid* 

R' Anron Leib Steinman Zatzai was Maspid R' Yaakov Galinsky Zatzai. He said that R' Yaakov had lots of Bizyonos in his life. Imagine how a Yid should look at what everyone is so worried about (their Kavod and Bizayon). This was the Hesped. The Ma'ala of a great person: He had Bizyonos.

9



#### To hear a clear recording of Rabbi Mandel's shiurim, call by dialing:

#### USA 718 298 2077 / UK 0330-1170305 / Israel 072-398-2980 / Canada 647-797-0056

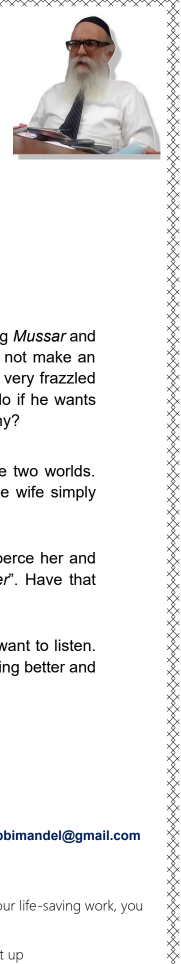
#### Here are the ID numbers for last week's Shiurim

When the menu starts, press 9 and the Shiur ID right away or 1# for speakers and 30# for all shiurim

#### Parshas Toldos 5786

| Shiur ID | Duration | Language |
|----------|----------|----------|
| 405998   | 6:52     | English  |
| 405998   | 2:45     | English  |
| 406595   | 42:49    | English  |
| 406000   | 3:52     | English  |
| 406598   | 7:48     | English  |
| 406599   | 3:43     | English  |
| 406600   | 6:51     | English  |
| 407747   | 44:10    | English  |

## Questions To Rabbi Mandel



#### My Wife Doesn't Want to Be a Novardoker

**Question:** The Rebbe always speaks about the importance of learning *Mussar* and having *Menuchas HaNefesh*. What should one do if their wife does not make an effort to learn *Mussar*? And also by nature of being a woman she is very frazzled and overwhelmed with life's circumstances. What should a person do if he wants his wife to also benefit together with him from the *Novardok* philosophy?

**Answer:** Keep your wife out of the situation. You and your wife are two worlds. There were many, many of the most successful *Gedolim*, where the wife simply wasn't there. Nobody home.

Some say that it's better like that. Keep her out of it. Don't try to coerce her and convince her. "Lady, you make the kugel. I'll be the big *Novardoker*". Have that attitude. It's very healthy. There's nothing wrong.

Look, she's frazzled up. You want to make her happy. She doesn't want to listen. So be *Mispallel* for her. And look at her with good eyes that she's getting better and she's improving AND IT WILL GET LIKE THAT.

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to questionsforrabbimandel@gmail.com

To subscribe to the weekly, email weeklybitachon@gmail.com

If you feel that this booklet has enriched your life and you would like to help us continue our life-saving work, you can make a contribution via Zelle to weeklybitachon@gmail.com

This is not a tax-deductible account. We are in the process of setting it up