

Rabbi Mandel Partnership Dedicated  
לזכות רפואי וישועה מרדכי בן שרה רינה  
לזכות ר' מאיר בן לאה



# BITACHON WEEKLY

משפטים

MENUCHAS HANEFESH

NOTHING IS IMPOSSIBLE

THE KEY TO ANSWERED TEFILLOS

THE POWER OF POSITIVE THINKING

RECOGNIZING YOUR POTENTIAL

by Rabbi Yehuda Mandel

To receive Bitachon Weekly by email send a request  
to: [weeklybitachon@gmail.com](mailto:weeklybitachon@gmail.com)

And now in Spanish [bitajonsemanal@gmail.com](mailto:bitajonsemanal@gmail.com)

For Dedications call

(732) 363 - 1180

The Weekly Vaad can be heard



on Kol Halashon

(718) 906 - 6400  
Option 1, 4, 93

[www.kolhalashon.com](http://www.kolhalashon.com)



And now available on:



Bitachon Hotline  
"A Life of Bitachon"  
(732) 719 - 3898

Rabbi Mandel can also be heard on Kav Hashgacha Pratis 518-613-0140  
Yiddish #122 Hebrew #222 English #322

The new edition of Bitachon Weekly is researched and edited by  
Rabbi Yaakov Shur

לזכרון עולם בהיכל ה'

לזכר נשמות

נחמן בן זאב קהת משה  
יטלא בת יהודה  
אהרן בן יהודה אריה הכהן  
טבאא בת בילא  
שרגא פיבל בן משה יוסף  
גבריאל בן פנהס  
רחל בת נחמן  
משה בן פנהס

לזכונות של

שרה יהודית בת בילא  
חיה פערל בת בילא



# BITACHON WEEKLY

פרשת משפטים -  
שקלים תשפ"א

## IN THIS ISSUE

- *SHABBOS MEANS TO RELAX AND HAVE BITACHON IN HASHEM*
- *THE PLEASURE OF BEING CLOSE TO HASHEM IS LIKE GAN EDEN*
- *IT'S UP TO EACH INDIVIDUAL IF HE IMAGINES ALL KINDS OF UNENDING YESHUOS*
- *THE MAIN IDEA IS THAT A PERSON HAS TO AIM FOR GREATNESS*
- *FIGHT FIRE WITH FIRE!*
- *A *NISAYON* SEEMS DARK, BUT IS REALLY A PERSON'S STEPLADDER TO GREATNESS*
- *WE ALL NEED *NISYONOS* WHICH IS THE ONLY WAY TO BECOME GREAT*
- *SHEKALIM: IF YOU THINK YOU ARE MORE IMPORTANT (OR LESS IMPORTANT) YOU HAVE FORGOTTEN ABOUT HASHEM*
- *SHOVAVIM: DO YOU WANT A GEVALDIGE SEGULA FOR PARNASA?*
- *STORIES OF NOVARDOK*

# פרק ש' משפטים

וביום השביעי תשכת כ"ב

## Shabbos Means to Relax and Have Bitachon in Hashem

Rashi says<sup>1</sup> that one may have thought that during Shemita year, where the whole idea is Shabbos and relaxing and having Bitachon, we would not need the regular Shabbos (so the Torah tells you otherwise). Look how important the message of Shabbos is to us. We eat and drink, like it says: וַיַּחֲזֹ אֶת הָאֱלֹקִים וַיַּאֲכֹל וַיִּשְׁתֹּו כִּי אָתָּה they saw the glory of Hashem, and they ate and drank. When you're close to Hashem, you "have a ball" and you enjoy yourself! Like it says in Chagigah by אין עצבות לפנֵי הַמְּקוֹם (ה:)

*Being close to Hashem is everything, and if you have that, you have it all*

Hashem, it's pure Simcha, since: עז וּפְנִזָּה since He is total goodness and Simcha. Shabbos is a day of being alone with Hashem (שבת פִּיּוֹן לְהָ) Shabbos, a day for Hashem) and being alone with Hashem is total Simcha!

## The Pleasure of Being Close to Hashem Is Like Gan Eden

וקראת לשבת ענג ישעה נח יג You shall call the Shabbos a delight. Although this is a Halacha, and you must be: מעטג (treat yourself) on Shabbos with good, tasty food (Rambam<sup>2</sup>); it's also a Mashal to learn Geshmak<sup>3</sup> (and there is a special Inyan to be M'chadesh Chidushei Torah on Shabbos<sup>4</sup> which gives a person Gevaldige

<sup>1</sup> רשי' עה"פ וביום השביעי תשכת (כג יב) אף בשנה השביעית לא תunker שבת בראשית ממקומה, שלא תאמר הויל וככל השנה קרייה שבת, לא תנהוג בה שבת בראשית.

<sup>2</sup> רמב"ם הלכות שבת (ל א) ארבעה דברים נאמרו בשבת, שניים מן התורה, ושניים מדברי סופרים, והן מפורשין על ידי הנביאים. שבתורה, זכור ושמור, ושנתרפשו על ידי הנביאים כבוד ועונג, שנאמר (ישעה נח יג) וקראת לשבת ענג לקדוש ה' מכך. (ושם הלכה ז) איזה הוא עונג, זה שאמרו חכמים שציריך לתקן תשיל שמן ביותר ומשקה מבושם לשבת הכל לפיה ממוני של אדם וכל המרבה בהזאת שבת ובתיקון מאכלים רבים וטוביים הרי זה משובח. ואם אין ידו משות אפילו לא עשה אלא שלק וכיוצא בו משום כבוד בשבת הרי זה עונג שבת.

<sup>3</sup> בחידושים המאירי למסכת שבת (ק"ח א) בירושלמי אמרו, במה מענגו, מיר אמר בשינה, ומיר אמר בת"ת. ולא פלייג, כאן בתלמידי כאן בבעה". ופירשו בה רבוותי ז' ל' שהתלמידי מענגו בת"ת, ובעה"ב בשינה. ואני אומיר היפר הדברים, שההתלמיד שוננה כל השבעה, מקיים בשבת עונג שינה וכו'. ואף במדרש מתן תורה ראי"ת (בסוף פר' תלמידה) ר"ו יוסא, לא ניתנה שבת אלא לתעונג, ר' חגי בשם ר' שמואל, לא ניתנה שבת אלא לתלמוד תורה, ולא פלייג, מ"ד לתעונג אלו ת"ח שיגעים בתורה כל ימות השבוע ובשבת מתענגים, מ"ד לת"ת אלו הפעלים שעוסקים במילאכטם כל ימות השבוע ובשבת באים ומתענגים בתורה. עכ"ל המאירי.

<sup>4</sup> משנה ברורה (ס' רצ סק ג) כתבו הספרים בשם הוזהר שמצוה על האדם לחדש חידושים תורה בשבת.ומי שאינו בר היכי לחדש לימוד דברים שלא למד עד הנה.

וכתב בספר נחל קדומים להחיד"א בפרק קדושים עה"פ איש אמו ואבי תיראו ואת שבתתני תשמרו (יט ג) ורבינו האר"י זצ"ל פירש כי המחדש חידושים תורה בשבת גורם כבוד לאבי בעוה"ב כמ"ש בזוהר הקדוש, וזה ש איש אמו ואבי תיראו לכבודם על ידי חידושים תורה בשבת, וזה ואית שבתתני תשמרו.

ובספר שני לוחות הברית (מסכת שבת, נר מצוה ג) ואעג דאיתא בירושלמי (שבת טו, ג) רב היגי בר שמואל בר נחמן אמר, לא נתנו שבתות ו"ט אלא לאכילה ושתיה וכו', ורב הרכיה בשם רב היגי בר רב אבא אמר, לא נתנו שבתות ו"ט אלא לעסוק בדברי תורה. ובתנחותמא מפרש ולא פלייג, מה דאמר רב הרכיה לתלמוד תורה אלו הפעלים שהן עסוקין במלאה כל ימות השבוע ושבת זה מתאפסין לעסוק בדברי תורה. ומה שאמר רב היגי לתעונג אלו תלמידי חכמים מהם יגעים בתורה כל ימי השבעה ושבת זה מתענגים, ע"כ פס"ר כג). וחס ושלום אין הפירוש שיבלו כל הימים בתעונג, רק ימשכו בתעונג יותר משורר הימים, אבל חיללה לפרש מן התורה, וככל עולם מודים בשבת נתנה תורה. ואדרבה חייב אדם לראות בכל שבת ושבת לחידש חידושים התורה כמו שאמרו בזוהר (ח"ג קעג, א) שבמוצאי שבת בחרצת נשמה יתרה למקומה שואל אותה הקדוש ברוך הוא מה חידוש היה חדש בתורה.

*Simcha*<sup>5</sup>), and enjoy being close to Hashem, which is like being in *Gan Eden*, as we sing in the *Zemirot*: מעין עולם ה'בָּא, יְמִין שְׁבַת מִנְחָה *Shabbos* is a foretaste of *Olam HaBah*. The Vishnitzer Rebbe *Zatzal* used to stay up all *Leil Shabbos* full of awe and excitement and *Simcha*, and he kept repeating how wonderful is *Shabbos*! \*\*\*

### It's Up to Each Individual If He Imagines All Kinds of Unending *Yeshuos*

בשר וְדִגִּים וְכָל מִטְעָמִים The delicious foods of *Shabbos* are a *Mashal* for "Shabbos the day of *Bitachon*", and *Bitachon* means all kinds of good things! It's up to each individual if during his *Seder* of learning *Bitachon* he imagines all kinds of unending *Yeshuos*. Only good things come from your wild

*A Baal Bitachon's brains should always be loaded with super happy dreams, even if it is way above his present Matzav*

fantasies. Sometimes you focus on a specific *Yeshua* or some lofty goals, and you can get exactly what you imagine, and other times you get all different kinds of goodness in your life. \*\*\*\*

**מַגְדָּל עָז** and **שֵׁם ה'** בָּו בָּרוּץ צָדִיק וְנִשְׁאָבָּב מִשְׁלִיחָה Yaakov Skili (a *Talmid* of the *Rashba*) says<sup>6</sup> that a person who has *Bitachon* in Hashem has constant protection as if he is in a: **מַגְדָּל עָז** powerful tower in which you hide; it protects you from all evil, and it gives you fat, delicious foods, and sweet drinks and bubbling springs; all kinds of weapons to protect you. This is all a *Mashal* for what happens to those who engage in

those sweet *Bitachon* fantasies. \*\*\*\*

The *Maharal* says<sup>7</sup> that even if a person has

<sup>5</sup> ספר שבט מוסר (פרק יא) הלא תורה בחוש הראות האור הנולד מן התורה **כשאדם מחדש איזה חידוש בתורה נכנס שמחה** בלבו, כדכתיב (תהלים יט ט) פָּקוּדִי ה' יְשִׁירִים מִשְׁמָמִי לְבָבָךְ, וכתיב (תבא כו יא) וְשִׁמְחַת בְּכָל הַטּוֹב, ואין טוב אלא תורה בדבר ר' זיל במדרש שוחר טוב על פסוק זה, וטעם **שמחת הלב משומש שאור התורה שלמד ויחיד נכנס שם ומאריך באופן שהتورה** כnar להairo לשמחה, וסמרק לדבר ג'ר ה' נשותת אֶקְם (משלי כ כז), ירצה נר ה' שהיא התורה להairo לשמתת אדם.

<sup>6</sup> ספר תורה המנחה (דרשות על התורה ומועדים, לרביינו יעקב ב"ר חננאל סקיל ז"ל, תלמיד הרשב"א ז"ל, יצא לאור בפעם ראשונה מכת"י) פסוק זה אמרו שלמה המלך ע"ה על עניין הבטחה בשם ית', **שהבטוח בו הוא שומר ונצור, והשגת השם בו תמיד**, ששמירתה היא השמירה המعلוה, והשגתו היא ההשגת העזומה. ודימה הבטחה בשם ית' במגדל עוז, כולם ננסחותוף ונתלון במגדל עוז ונמלט בו, שאינו ירא מדבר בעולם. כי מי שהוא נמלט ונסחותוף אצל אדם ובוטח בו שישמרתו יימלטוו, אין לו הבטחה גמורה ולא שמירה מעולה, כי אין באדם יכול להציל ולשמור מכל הנזקים. ולא עוד אלא אפילו בימה שבידיו יכולות לאו לשמור עליי, כי מחר ימות ויאבדו עשתנותיו דכתיב (תהלים קמו ג) אל תבטחו בקדיבים בְּנֵי אָדָם שְׁאֵין לו תשועה וגו'. על כן רצה לדמות הבטחה בשם ית' לבטוח על גיבור או נדיב ועשיר, כי שוא תשועת אדם, אבל דימה אותה למסחותוף במגדל עוז, שהנמלט בו הוא שומר ובוטח מכל נזק ואינו ירא מדבר בעולם וכו'.

במגדל עוז אין מחסור כל דבר, אין פחד ואין יראה למי שהוא מסחותוף בו ונמלט. כך הנשען והבטוח בשם ה', הוא נשמר מכל רע ומכל נזק, כי **השגתה עליי תמיד** כענין שנאמר (תהלים לג יח) **הנה עין ה' אל יראוי למשיחים לחתסן**. וזהו מצד האמת והצדק, לפי **שהבטוח בשם ית'** היא נשמר מכל רע ויהי השם ית' משגיח בו תמיד, שכשאדם מניח כל עניינו לשם ית' ומשליך עליי כל עסקי, נמצאת שתהיה נפשו דבקה תמיד וקשורה בשם ית', גם השם ית' היה דבק עמו ומשגיח עליי, ואז היה כל עסקי ועניינו נעשים על ידי השם ית', הרה"ד (תהלים נה כג) השלג על ה' יונבר והוא יכלקלר, וכתיב (תהלים לב י) והבטוחם בה' חסיד יסובבנו, וכתיב (תהלים ל' ה) בוטח עליי והוא יעשה. אם תבטוח עליי תניח לו לעשות כי הוא יעשה והוא יכלקלר, כי הבטוח בו חסיד יסובבנו וכל דרכיו ישר, יירוץ ולא יכשל בהליכתו.

<sup>7</sup> מהרא"ל (נתיבות עולם, נתיב הבטחון) ובפרק הקומץ (מנחות כת ב) בעי מנייה רב יהודה נשיאה מרביAMI, מאי דכתיב (ישעה כו ד) בטחו בה' עז' עד כי ב' ב' ה' צור עז למלים, אמר ליה, כל התוליה בטחו בה' בקבר' ה', הוא לו מחסה בעזה' ובעה' ב' (עד כאן לשון הגمرا) יש לך לדעת, כי אצל הבטחון כתיב בטחו בה' עז' עד, ורצה לומר כי **אע"ג כי לפעמים אין האדם ראוי לדבר טוב מצד רוע מזל שלו**, ועל זה אמר שעל כל פנים יש לבטוח בו יתברך וזהו בטחו בה' עז' עד כי ב' ב' ה' צור עז למלים כלומר כי העזה' ז' ועה' ב' נברא בשם י-ה, ולכך יש לבטוח בו יתברך עז' עד, **שיכל להשפייע אליו מעולם העליון שהוא כוילו טוב, אף אם יש לו מזל רוע בעזה' ז, רק מי שם בטחונו בו יתברך מגיע דבר זה עד עולם העליון הוא עזה' ב.** ולכך השם יתברך

a bad *Mazal* in *Olam HaZeh*, through *Bitachon* he gets: **חֶסֶד עָלָיו** *Chesed Elyon*, meaning *Hashpa'a* (goodness) from *Olam HaBab* which is total *Tov*. So now we understand why *Shabbos* and plain relaxing without working on *Shabbos* brings such a good life. Every *Shabbos* think of all kinds of good "foods", and think of Hashem who wants to give you a *Gan Eden* even in this world, like *Chazal* say:

בְּעִזּוֹלָמָךְ תָּרָא בְּמִיכְּבָרָתְּךָ יֵבֶן  
you shall see goodness in this world. (I heard this from my *Rebbe*, R' Ozer Shwartz *Zatzal*). Work more and more on *Bitachon* without end.

\*\*\*\*\*

I know people who have imagined the most impossible goodness on *Shabbos* and have succeeded in conjunction with *Tefila*. You can have miracles if you persist. Beware of human nature to be *Mya'esh* quickly, and who don't *Fargin*

*R' Moshe Feinstein Zatzal used to ask for one Bracha, only that he should Shteig and become great, even when he was old and sick*

themselves. R' Yisroel Salanter *Zatzal* (whose *Yahrzeit* is this Thursday, 25 *Shevat*) proved that *Bitachon* can even work to get unnecessary "extra's", when he got a beautiful gold watch through *Bitachon*<sup>8</sup>.

### געשָׂה וּגְשָׂמָעָ כְּדַז

## The Main Idea Is That a Person Has to AIM for Greatness

A *Yid* who accepts the *Torah* and leads a happy life fit for a *Tzelem Elokim*, is loaded with *Romemus* and ambition, striving for greatness, goodness, giving happiness to others, acting with dignity, and becoming a true *Tzadik* and *Ben Olam HaBab*. The main idea is that a person has to **aim** for greatness, and develop a taste and a *Ratzon* to give his Creator *nachas* by becoming great like Hashem, by having *Chidushei Torah* and new ideas in

helping people and saving the world. *Moshe*

גם כן מחסה עליו בעזה"ז ובעה"ב כי בעל הבטחון עושה לו השם יתברך מחסה לגמר, ולך הוא יתברך מחסה עליו בעזה"ז ובעה"ב במא שmagiyu מחסה שלו עד עולם העליון, והבן זה. וזה נרמז במא שאמיר והבטוח בה' חסיד יסובבנו, והוא חסיד עליון, ודבר זה מגיע עד עזה"ב.

<sup>8</sup> סיפור על ר' ישראל סלאנטר (mobaa basfar utratz zvi l're' manchom zvi taka'sin, arasha toras, um' 120) כאשר שמעתי סיפור אמרתי כי פעם אחת היה לו להגאון ר' שמואל שטראשון ז"ל ויכול עם הגאון הצדיק ר' ישראל סלאנטר ז"ל בעת שלמד ביביהם"ד של הגרא"א ז"ל מענין הבטחון, והגאון ר"ש אמר כי אין על האדם הבוטח לבתו בה' כי אם על דבר הרהוריו שאז אפשר להיות בלבד לא על המותרות, והגאון ר"ס אמר כי יכול האדם לבוטח גם על המותרות, ואם היה בטחונו בה' באמת, אז יושיענו גם על המותרות, ויציא מפיו דוגמא ואמר, הנה אין לי מורה שעוט, ודרוש לי לכמה דברים, ועם כל זה יכול להיות גם בלבד והוא מותרות, ואם היה בטחוני חזק בה', היה מוצא לי גם מורה שעוט. הדבר יצא מפיו והנה תיכף נפתחה דלת ביביהם"ד, ואיש אחד בא ויגש לפני הגאון ר"ש ויאמר אליו, אחלי אדוני, הנה בא גודתנו מת איש צבא, והוא צוה לפנינו מותנו כי את המורה שעוט שלו ישאו לביביהם"ד של הגרא"א וימסרו אותו לידי הגאון ר"ש, למען כי יתנהו אל אחד הפרושים אשר ידוע כי דרוש לו מורה שעוט. ויקח הרש"ש ז"ל את המורה שעוט מיד האיש ויתנהו אל הגאון ר"ס ז"ל ויאמר אליו, עתה הראה לנו הבוית"ש כי

הצדק עם כבודו, כי יכול האדם לבוטח גם על המותרות אך כי היה בטחונו שלם בה'. ויש לציין כי יכול האדם לבוטח על מורה"ח מולא Zion שישב עם תלמידיו והיה חסר להם שעון, ואמר להם "תלמידים יקרים, נראת שעדיין לא רכשנו לבבון בטחון אמיטי, שאמן כן ממשים היו כבר מזמן ניטרנו עבורה שעון, ואפלו יכול עשו זהב". עוד הוא מדבר, ונכנס חיל רומי חבוש כובע ונגש אל ר' חי"ם "יהודי אני, וגר בעיירה ליד לודז". נקראתי להתייבב בצבא המלכוטי, היהודי יחיד בין חיילים נקרים. חוששני ששועוני היקר, שעון זהב, יגונב. בקשתי אפוא אל הרב, שיאיל לשומר את שעוני לפקדון". אמר רבנו "עליך לדעת כי ביתני הוא כשרות הרבים, ולא אוכל לקבל אחריות שאמנם ישמר היטב". הרהר החיל רגע ואמר רב, הנה נזון לכם את השעון במתנה לרבי יהוד, מאשר לאבדו בעל כרכוי ביד ערלים". יותר לא ציפה להסכמה מר' חי"ם, רק נטש את השעון והסתלק. או אז סיים ר' חי"ם את שיחתו "הלא שמעתם דברי לעיל, כי אילו זכינו והיינו לבבלי בטחון באמת ובתמים, היו שלוחים לנו שעון מן השמים, ואפלו מזחאב. הרי לכם דוגמא מוחשית לבטחון בה' שעמד בנסיו". (בשם דער הייליגער קוואל, כרך א' גל' 11, תשרי תש"ח בני ברק, מאמר המו"ל הרב הרשקביץ).

*Rabeinu* was that ideal person. \*\*  
**A person has strong Ta'avos like an animal, and to combat his base desires, he has to develop a different “Yetzer Hara”, i.e., to be a kosher big shot; to aim for greatness and aspire to become like the Avos HaOlam and the other great Tzadikim of the world, so someday he’ll meet them in Gan Eden and they’ll be proud of him!** Yosef told the wife of Potiphar:

אַיִלְנָה גָּדוֹל בַּבָּיִת הַזָּה מִמִּנִּי וַיָּשֶׁב לְטַזֵּן מִנִּי וְלֹא אָמַתְנָה גָּדוֹל בַּבָּיִת הַזָּה מִמִּנִּי וַיָּשֶׁב לְטַזֵּן מִנִּי וְלֹא אָמַתְנָה

I can't "lower myself" to sin. Yosef had a feeling for greatness and nobility and dignity, and this saved him from low-life *Mitzri Ta'avos*. He became an immortal symbol of greatness and self-control forever, and he was rewarded already in *Olam HaZeh* by becoming a super *Melech* for 80 years, saving the world from starvation. \*\*\*

וּמְרָאָה (1) כְּבָדֵד ה' (2) כָּאַשׁ אַכְלָתָה  
 (3) בְּרָאֵשׁ (4) הַכָּרְדָּאֵל

### Fight Fire with Fire!

He also wanted to be part of the *Choshen* with the noble *Shivtei Kah*. He saw his great father's picture before his eyes, and he was inspired to aim for greatness instead of being a low-life immature *Mitzri No'ef*. (*Gemara*<sup>9</sup>). Notice how it says: 1) – כְּבָדֵד ה' – *Kavod*, respect and honor! And 2) like fire! Fire goes up, and it is the highest of the 4 elements of the world: *אָשׁ* fire, *רוּחַ* wind, *מִים* water, and *עָפָר* earth. Take your pick. Either to learn *Torah* and to do *Mitzvos* and

*Developing a noble and lofty self-image (even if you exaggerate somewhat) will cause tons of Zechusim in your life*

*Chasadim* with a *Simcha* and a fiery zeal, and give light to yourself and to the whole world, or be a person who ends up being burned by the fire of *Gehinom*. R' Avigdor Miller *Zatzal* said: "Fight fire with fire!" \*\*\*\*

In Novardok, they learned *Mussar B'hispa'alus* with a fiery *Niggun* that aroused a noble uplifting feeling. And they were on such a high, that they couldn't even dream of any *Ta'avos*. Many would learn *Mussar* for

hours. This becomes easy and *Geshmak* when you're living in an environment where people talk about their love and *Geshmak* for *Mussar*, and make a silly joke out of the *Kin'ah*, *Ta'ava*, and *Kavod* of *Olam HaZeh*, which is *Hevel Havalim* and a dead end. Many Novardokers, like the *Steipler*, spent extra time with *Gemara*, which for most of us is the *Derech* to fight the *Yetzer Hara*. \*\*\*\*

Fire also symbolizes all kinds of *Ruach*, like a warm *Geshmake Niggun*, and singing and dancing with *Laibedikeit*. Also, when you have a noble mission higher than yourself, like building a *Yeshiva*, or saving lives in *Ruchaniyus* and in *Gashmiyus*, it gives you plenty fire. 3) A mountain is also a symbol of greatness, and *Tzadikim* and the *Avos* are compared to mountains. (*Medrash*<sup>10</sup>). They overcame their *Yetzer Hara*, and climb in *Avodas Hashem* to great heights. (Notice how our two leaders, *Moshe* and *Ahron*, were buried on mountains. *Moshe* on: *הר נְבוּן* – *Har*

<sup>9</sup> סוטה לו ב, באותה שעה באתיה דיקנו של אביו ונראתה לו בחולון, אמר לו: יוסף, עתידיין אחיך שיכתבו על אבני אפוד אתה בינויהם, רצונך שימחה שמן מבנייהם ותקרא רועה זונות, דכתיב (משל' כת ג) ורעה זונות יאבד הון.

<sup>10</sup> ויקרא רבה (לו ז) ר' יודן ברבי בשם רב' ברכיה אמר, אם ראייה זכות אבות שפטה וזכות אמות שנתמטטה, לך והטפל בפסדים, הה"ד (ישעה נד') כי הקרים ימושו והגבעות תמוטיה, הרים אלו אבות והגביעות אלו אמות, ואחר כך, ופסדי מאתף לא ימוש.

ובתנחותמא פרשタ אמר (ס' ה) צדקתך כהרי אל וגוו' (תהלים לו ז) אלו הצדיקים שנמשלו בהרים, שנאמר (מיכא ז ב) שמעו קרים את ריב ה'.

*Nevo, and Ahron on: הַר הַכָּר Hor HaHar*). And 4) means the top of the mountain; again, greatness and loftiness and dignity and achievement. \*\*\*\*\*

### A Nisayon Seems Dark, But Is Really a Person's Stepladder to Greatness

**This is what Hashem wants from us, to develop a Geshmak and to daven for a lust for growth and greatness, i.e. use your worst Yetzer Hara of Ga'ava and become a big shot in Avodas Hashem** since without a Yetzer Hara you don't really move, and: שְׁמַתּוֹךְ eventually you will serve Hashem *Li'shmah*. Right afterwards, it says: וַיַּבְאֵר מֹשֶׁה בְּתוֹךְ הַעֲטָן that Moshe went into the cloud. Moshe is always going into a dark cloud, like it says: וַיַּעֲמֹד הַעַם מַרְחַק וּמִשְׁאָלָה אֶל הַעֲרָפֶל אֲשֶׁר שָׁם הַאֲלָקִים כִּי Moshe approached the dark cloud. עֲרָפֶל is a darker and thicker darkness. Darkness symbolizes Nisayon which seems dark, but It's really a person's stepladder to greatness, like Moshe himself said: אֲלֹת תִּירְאֹ כִּי לְבָעֵבָר נִסּוֹת אַתֶּם בָּא Don't worry. Hashem is there just to test and elevate us. \*\*\*\*\*

### We All Need Nisyonos Which Is the ONLY Way to Become Great

And Moshe is the mediator since he loved Nisyonos since he was super ambitious to becoming great, which can **only** be through Nisyonos. And it also says: וַיֹּאמֶר הָאֱלֹהִים מֹשֶׁה הִנֵּה אָנֹכִ בָּא אֶלְיָה בַּעַב הַעֲטָן יְתִיא

*A Melech is "higher" and sees through the problem. He realizes that it's an opportunity for greatness. That's why Dovid HaMelech asked for a Nisayon. (Gemara<sup>11</sup>)*

*Moshe behold I will come to you in a thick cloud; again, a Nisayon is Hashem coming to Moshe in a thick cloud. And Har Sinai smoked in every part. We all need Nisyonos, and the darkness and uncertainty that is caused by a cloud symbolizes Nisyonos.* We can suggest that this is why Moshe, the leader had to be raised by Makor HaTum'ah, Paroh himself, since: כל הגדול מתחברו יציר גודל הימנו the greater the person, the greater is his Yetzer Hara, and Moshe was that greatest, so he needed the greatest Nisayon. \*\*\*\*\* Right after Az Yashir it says וַיַּעֲמֹד Moshe caused Bnei Yisroel to depart from Yam Suf, i.e., he forced the Bnei Yisroel to move (Rashi<sup>12</sup>), although they beheld the Shechina by K'riyas Yam Suf which was like Gan Eden, but Moshe wants only to grow, which is possible only through Nisyonos (and right away they ran into a problem: וַיָּלֹךְ שְׁלֹשֶׁת יְמִים בְּמִדְבָּר וְלֹא מִצָּאוּ מִים טו כב in the desert with no water). Notice how by Matan Torah it says there

was: חֹשֶׁךְ עָזָן וְעַרְפֶּל דברים ד' יא darkness, clouds, and thick darkness. These are 3 forms of darkness, and a person should know that there are many kinds of Yissurim and unknowns in his life. By the last 3 Makkos in Mitzrayim there were also 3 forms of darkness. The Arbeh brought a darkness, and Makkas Choshech was: חֹשֶׁךְ אֲפָלָה בא' כב

<sup>11</sup> סנהדרין קז א, אמר רב יהודה אמר רב, ליעולם אל יביא אדם עצמו לידי נסיון ונכשל. אמר לפניו, רבונו של עולם! מפני מה אומרים אלק' יצחק ואלקי יעקב ואין אומרים אלק' דוד? אמר, אינו מינסו לי ואת לא מינסית לי. אמר לפניו, רבונו של עולם, בחנני ונסני, שנאמר (תהלים כ ב) בְּקָנְנֵי הָאֵנוֹסֶת וְגֹאֵל.

<sup>12</sup> רשי"פ וַיַּעֲמֹד מֹשֶׁה אֶת יִשְׂרָאֵל מִימִסּוֹף (טו כב) הַסְּעִן בְּעֵל כְּרָחֶם, שעטרו מצרים סוסיהם בתכשיטי זהב וכוסף ואבניהם טובות, והיו יִשְׂרָאֵל מוצאים אותם בים, וגדולה היהת ביזת הים מבית מצרים, שנאמר (שה"ש א' יא) תָּזִיר זָהָב גַּעַשָּׁה לְךָ עַם נְקָדָת הַכְּסָף, לְפִיכָּךְ הַוְצָרָה לְהַסְּעִן בְּעֵל כְּרָחֶם.

thick darkness, and of course *Makkas B'choros*, death, is the final form of darkness. It makes life easier when you realize that things aren't expected to always be the way you wish. There will always be various forms of darkness and lack of light and *Simcha* and understanding in your life.

\*\*\*\*\*

Sometimes the true light is only when you're in a state of *Choshech* and you make believe you have *Bitachon*. Or you are depressed, and you force yourself to say *Gam Zu L'tovah*. Doing this is much more powerful and *Chashuv* than when things are okay. This was the *Derech* of *Novardok*; to appreciate *Nisyonos*, since this is what makes you great.

*In Novardok, they hated Shiflus. If you are a "nobody" (an Ani, poor person) then be a "proud" nobody (Ani). Never look down at yourself!*

close to Hashem. When a rich man looks down on a poor person and thinks he's better, and a poor man feels insignificant to a rich man, they are losing sight of the reality that we are all the same: *בָּרָאִים* creations of Hashem. We are all *Battel* (nullified) in comparison to Hashem who is the *Borei* (Creator of the entire universe). When you look down or envy others, you destroy your *Emuna* and *Bitachon*. You don't realize that you don't count; your particular situation is just a *Nisayon* from Hashem. Each person is having the particular *Nisayon* that's tailor-made *Min HaShamayim* and is best for him.

\*\*

The lowest person; the worst sinner, the *Rotze'ach B'shogeg* has to run to the *Ir Miklat*, and as soon as the *Cohen Gadol* (the greatest person) dies, he is free. Also, the *Cohen Gadol* davens in *Kodesh HaKodoshim* on *Yom Kippur* that Hashem shouldn't listen to: עזבָרִים דָּרְכָּם travelers who can daven for no rain (since he can't travel in rain). Just as the *Cohen Gadol* is alone in *Kodesh HaKodoshim* with Hashem, so is the traveler alone with Hashem on the road. And the *Cohen Gadol* has to worry about this "nobody's" *Tefila*. And he is also guilty for the actions of the *Rotze'ach B'shogeg*, since he should have davened that these tragic things shouldn't happen. (*Gemara*<sup>14</sup>). Look how the

## פרק תשפ"י

העשיר לא ירבה ופידל לא ימיעיט לו

### >If You Think You Are More Important (Or Less Important) You Have Forgotten About Hashem

Everyone has to give the same amount (a *Machatzis HaShekel*); not more, not less (this money is used to purchase *Korbanos Tzibbur*. *Mishna*<sup>13</sup>). It is extremely important for all *Bnei Yisroel* to feel equal. Rich and poor are all the same, especially with *Korbanos*, which means "Karov", i.e., coming

<sup>13</sup> משנה שקלים ד א, **פרקומה מה פ"ז עשוין בה, לוקחין בה תמידין ומוסףין ונוסףין, העמר ונשטי הלחם וללחם הפנים, וכל קרבנות הצבור.**

<sup>14</sup> מכות יא א, מתניתין, אחד משוח בשם המשחה, ואחד המרובה בבגדים, ואחד שעבר ממשיחותו, מחזיר את הרוץ, רב' יהודה אומר, אף משוח מלחה מהחזר את הרוץ, לפיכך אימותיהן של כהנים מספקות להן מchia וכסות כד' שלא יתפללו על בניםיהם שימותנו: גمرا, לפיכך אימותיהן של כהנים וכו', טעמא דלא מצלו, הא מצלו מיטוי, והכתיב (משל' כו ב) פצפור לנוד פדרור לעוף כן קללת חם לא קבא, מפирקיה דרבא שמייע לי, **שהיה להן לבקש רחמים על דורן ולא בקשו**. ואיכא דמתני כד' שיתפללו על בניםיהם שלא ימותו, טעמא דמצלו, הא לא מצלו מיטוי, אמר ההוא סבא, מפирקיה דרבא שמייע לי, **שהיה להן לבקש רחמים חטא ודיגוד מגיד**, התם אמרי "שכם נסיב ומגאי גזיר", אמר ההוא סבא, מפирקיה דרבא שמייע לי, **שהיה להן לבקש רחמים**

*Torah* is always connecting the biggest to the smallest. Hashem wants us to feel equal and indeed, in comparison to Hashem we are all the same zeroes. \*\*\*

And the *Rotze'ach B'shogeg* doesn't feel so bad, since his destiny is connected with the *Cohen Gadol*. Also, the *Cohen Gadol*'s mothers used to bribe them not to pray that her son should die. This teaches us that a person shouldn't look down on people with a lower stature. And a person shouldn't get carried away admiring people who are above you, albeit in *Ruchaniyus*. Both these *Avodos* are extremely important; i.e., to destroy *Ga'ava* and to get rid of *Shiflus*. These days, most of us have too much *Shiflus*.

## שובביים

### Do you want a Gevaldige Segula for Parnasa?

#### TRUE STORY

A *Yungerman* in Lakewood was making zero.

He used to tutor boys who needed extra help, and now he had no customers and was going nowhere. He made a *Kabala* (resolution) in *Shmiras Einayim*, and the very next day he had two telephone calls with new prospects. At the end of the month, he had 5-6 permanent jobs! He told me that he didn't make a *Kabala* (resolution) that was beyond his reach, but it was somewhat a challenge. \*\*



*The Alter of Slabodka, R' Nosson Tzvi Finkel (left) and his son R' Leizer Yudel of Mir (right)*

**A person has to make peace with his present shortcoming where he isn't up to the capability to improve** (although if someone gave him \$1,000 or more, he might find that he has more capabilities than he realized). You may need to learn how to accept your *Chesronos*, e.g., in *Ka'as*, *Torah* learning, *Bain Adam La'chaveiro*, and *Kedusha*, etc. and make peace with them (hopefully only temporarily) **and focus on that little bit that you are capable of doing**.

# NOVARDOK

### R' Leizer Yudel Finkel Zatzal

This story is about R' Leizer Yudel Finkel Zatzal from *Slabodka*, but his noble actions were *Novardok* style. I was in *Kol Shimshon* for *Shachris*, and as I was putting away my *Tefilin*, I noticed an Israeli *Rosh Yeshiva* reading my Bitachon Weekly, where I wrote about the greatness of the *Alter of Slabodka Zatzal* and how he was *Marbitz Torah* all over

the Lithuanian *Yeshivos*. He remarked that his son, R' Leizer Yudel was similar to his father. He was the *Rosh Yeshiva* of *Mir Yeshiva*, and he knew about R' *Yerucham Levovitz Zatzal*, the *Mashgiach* of *Radin*. He invited him to become *Mashgiach of Mir*. \*\*

R' *Yerucham Zatzal* was super charismatic, and

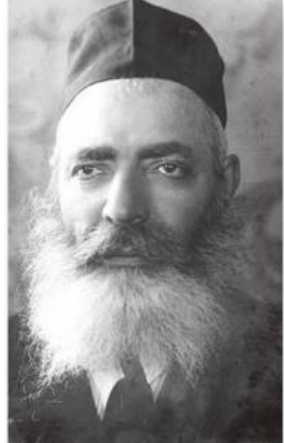
*Gedolei Yisroel* said that they got a *Derech* in learning *Gemara* from his *Amkus'dike Divrei*

על דורן ולא בקשו, כי הא דההוא גברא דאכילה אריה ברחוק תלטא פרט מיניה דרי' יהושע בן לוי, ולא אישתען אליו בהדייה תלטא יומי.

*Mussar.* People warned R' Leizer Yudel that if R' Yerucham comes to the Mir, his powerful personality would take over the entire *Yeshiva* and he himself would become as good as extinct. R' Leizer Yudel couldn't care less. All he cared about was what is better for the *Klal*. He was totally selfless, and he gave away everything for *Kavod Shamayim*. זכאותם יגן علينا, אמן May his merit protect over us, Amen.

\*\*\*

R' Leizer Yudel also noticed that R' Velvel Soloveitchik *Zatzal*, the Brisker Rav, wasn't being utilized, despite his greatness. So he sent his best *Talmidim*, like R' Leib Malin *Zatzal* and R'



(Left to right) R' Yerucham Levovitz of Mir, R' Velvel Soloveitchik of Brisk, and R' Shraga Feivel Mendelovitz of Torah Vodaas

Mordechai Ginsberg *Zatzal* to Brisk. The *Rosh Yeshiva* who told me these stories is himself a relative to the Brisker *Mishpacha*, and he said that the entire Brisk, including the printing of *Chidushei Rabeinu Chaim HaLevi* was only because of these top-notch Mirrer *Bachurim*. \*\*\*\*

R' Shraga Feivel Mendelovitz *Zatzal* was strikingly similar to R' Leizer Yudel. He gave away his own top financial support (the Fruchthandler family) to Mesivta Rabeinu Chaim Berlin. And the entire Mesivta

Rabeinu Chaim Berlin is the fruits of R' Shraga Feivel. He also sent his top notch *Bachurim*, like R' Elya Svei *Zatzal* to Lakewood, in order to put R' Ahron Kotler *Zatzal* on his feet. So he selflessly was *Zoche* to Mesivta Rabeinu Chaim Berlin, and Bais Medrash Gavoha. May his merit protect over us, Amen. After he was *Niftar* (years later), they dug up his body and

it was whole. This is known to be the *Schar* of a person who *Fargins* others and has *Ayin Tova*. \*\*\*\*\* There were many unsung Novardok heroes that were known for these self-effacing

*Hanhagos* and bringing *Gedolei Torah* to *Eretz Yisroel* with much self-sacrifice. They worked on hating *Kavod* and being *Li'shmah*. This is all very inspiring for all of us. But sometimes it's a mistake when you jump *Madregos*, and you don't start with doing for yourself, like *Chazal* say: בְּאֵלֶּה לְשָׁמָה, בְּאֵלֶּה לְשָׁמָה If you **start off** *Shelo Li'shmah*, eventually you will serve Hashem *Li'shmah*. But if you want to be a *Tzaddik* and start off *Li'shmah*, then you may end up being *Shelo Li'shmah*. (R' Dovid Bleicher *Zatzal*<sup>15</sup>).

<sup>15</sup> ספר דברי בינה ומוסר (שיעור ומאמר שנדפסו ע"י תלמידי ישיבות בית יוסף מפי הגה"ץ רבינו דוד בליאכער צזוק"ל ראש ישיבת בית יוסף מזרע'ץ-פודוליאסק, תל אביב תשל, דף רב) הדריך היא כמו שהורונו ח"ל: "לעולם ילמד אדם תורה שלא לשמה". הגישה צריכה להיות דרך "שלא לשמה" להגיע לה"לשמה" ולא להיפר. ולכן כשראים אחד שמתלהב ורודף בלהט אחר ה"לשמה", צריך לדעת כי זה בגל היותו בעל "שלא לשמה". וזאת ראייה שישיג את ה"לשמה". ואילו השני שניגש גישה של "לשמה" דוקא, ישיג דוקא את ה"שלא לשמה", כי מתחילה בריתתו אדם הוא בעל "שלא לשמה" וכיון שכך יבוא אליו ה"שלא לשמה" הדבר הבא מילא, וכן הדריך היא "מתוך שלא לשמה", בשני יצירך" אמרו ח"ל, השלילה צריכה ליצור את החיווב, האדם הקטני צריך ליצור את האדם הגדל, כי המדבר הוא בהחלפת ההרגשים.



To hear a clear recording of Rabbi Mandel's shiurim, call by dialing:

USA 718 298 2077 / UK 0330-1170305 / Israel 072-398-2980 / Canada 647-797-0056

Here are the ID numbers for last week's Shiurim

When the menu starts, press 9 and the Shiur ID right away or 1# for speakers and 30# for all shiurim

### Parshas Yisro 5786

| Shiur ID | Duration | Language |
|----------|----------|----------|
| 426227   | 3:11     | English  |
| 426228   | 4:51     | English  |
| 426229   | 4:17     | English  |
| 427567   | 25:45    | English  |
| 427633   | 13:08    | English  |
| 427636   | 22:41    | English  |
| 427638   | 44:20    | English  |
| 427671   | 1:12:11  | English  |
| 427675   | 53:47    | English  |
| 427680   | 10:28    | English  |
| 427692   | 1:04:43  | English  |
| 427694   | 50:41    | English  |
| 428279   | 42:59    | English  |

# Questions To Rabbi Mandel



## Cancelling A Trip to Eretz Yisroel During Wartime – Is This a Lack of Bitachon?

**Question:** A Gutte Voch. I am scheduled to travel to *Eretz Yisroel* this coming week iyH. I am uneasy about the trip because of what's going on in the region. There is no real reason that we MUST travel now, and I can put off the trip for a later date. Is it wrong to put off the trip because we should have *Bitachon*, or is it correct so as not to put ourselves into unnecessary danger? Hatzlacha & many thanks.

**Answer:** Normally, generally speaking, they say it depends where you are standing. YOU have to make a decision. If you are so afraid, then you have to act accordingly. And if you are more *Bote'ach*, then you have a right to have *Bitachon*. You have a right in either direction.

Yet, I have a very strong *N'tiya* towards not being afraid, because I don't see such a danger. Twice, Iran sent 1000 ballistic missiles to *Eretz Yisroel*, 500 each time. Both times, it went nowhere. I have visited there; you don't even know that there's a war. And this was smack in middle of all the action in Gaza, amid the threat from Iran. You just don't see it! I have kids in *Yerushalayim* and in *Kiryat Sefer*; during the last 3 years, life goes on just like any other time!

In general, people overplay these problems. I remember when I used to go to France; to *Novardok* every summer. People were horrified because of what they read about the antisemitism. And I used to go there; I didn't even know what they were talking about! *עליז מִתְהַנְּגָן תָּהָג* It was business as usual. The *Derech* of the media is to scare people to death; that's the way they do things.

I am very skeptical that you have any problem whatsoever. There are millions of Jews living in *Eretz Yisroel* in harmony despite the war. How many casualties have there been on civilians since the war began? It's negligible. It's as many as there are car accidents. So maybe we shouldn't go in the street? There could be a car accident! And it's true; there's good reason to be concerned. You know, not all the drivers are as they should be.... Maybe we should be more careful about a million other things?

Generally, I don't like being scared. I don't like it. There is a big *Yetzer Hara* in being scared. Yet, people are different! You may need not to go! It's your own choice. I myself am a person who has lots of fears, and *Baruch Hashem* through the years I've overcame them because I make sure to meet them. I TRY to (not always, sometimes I'm not capable. But very often I) give myself a push and say "Work on *Bitachon*! What's the matter with you?" And I let my friends push me, because working on *Bitachon* is an accomplishment! It makes you a calmer person in general. Do you want to be one of these guys who's missing all the fun in life, because you can't do "this" and you can't do "that"?

I person my age doesn't do well with the cold weather. I have been different for so many years. Lately, the cold DOES bother me. But I did go out several times, and I'm working to *Davka* go outside! "No, I'm going!" And once I go, I find that it isn't so bad! It's a big *Yetzer Hara* that scares people. So my *N'tiya* is "Don't be so worried!" But if you ARE worried, you have a right, and do what you feel is right. Hatzlacha Rabba

You can submit your questions to Rabbi Mandel by emailing them to [questionsforrabbimandel@gmail.com](mailto:questionsforrabbimandel@gmail.com)

To subscribe to the weekly, email [weeklybitachon@gmail.com](mailto:weeklybitachon@gmail.com)

If you feel that this booklet has enriched your life and you would like to help us continue our life-saving work, you can make a contribution via Zelle to [weeklybitachon@gmail.com](mailto:weeklybitachon@gmail.com)

This is not a tax-deductible account. We are in the process of setting it up